
opusdei.org

O formacji
zawodowej (IV):
Przywództwo jako
służba

Św. Josemaría pojmował prestiż
zawodowy nie jako osiągnięcie
własnego osobistego sukcesu,
ale jako okazję do lepszej
służby. Formacja pomaga w
osiągnięciu postawy
doskonalenia kwalifikacji i
umiejętności.

04-05-2022



W nauczaniach św. Josemaríi, to co
obecnie nazywa się przywództwem,
jest rozumiane i praktykowane jako
służba, mająca na celu przyczynianie
się do budowania wspólnego dzieła
dla dobra wszystkich. Lider to nie
tylko osoba, która pełni określoną
rolę w zespole. Lider chce ulepszać
świat i natychmiast zdaje sobie
sprawę, że najlepiej zacząć od
swojego najbliższego otoczenia. A w
jaki sposób to robi? Św. Josemaría
podsumował to w jednym
wyrażeniu: „aby być użytecznym,
służyć”[1]. Zachęcał również, aby
„zdobywać możliwie jak największy
prestiż zawodowy, na służbę Bogu i
ludziom”[2].

Dążenie do objęcia przywództwa w
służbie wiąże się z dwoma
wyzwaniami, w których pomaga
nam formacja: rozwijanie wizji
własnej pracy opartej w większym
stopniu na relacjach (zarówno w
sensie pracy z innymi – poczynając



od Boga – jak i pracy przez i dla
innych) oraz zaangażowanie w
pielęgnowanie cnót (głębokie
pragnienie ulepszania samego siebie,
nie w celu samodoskonalenia, ale
żeby móc dawać siebie innym).

Istoty żyjące w relacji z innymi,
praca oparta na relacjach

Spojrzenie na własny zawód w
oparciu o relacje polega na
umiejętności spojrzenia trochę wyżej
i odkrycia, że praca, którą wykonuję
każdego dnia wykracza poza
produkcję usług lub towarów, poza
wyniki i produktywność, poza
zwykłą samorealizację. W
ostatecznym rozrachunku chodzi o
wytwarzanie dóbr opartych na
relacjach, które zawsze wytwarza się
i z których korzysta się wspólnie z
innymi, nawet w zawodach, które nie
są bezpośrednio ukierunkowane na
człowieka. W oczywisty sposób
interaktywne jest sprzedawanie na



straganie, szkolenie uczniów w
ramach kształcenia zawodowego,
odwiedzanie mieszkań z klientami
czy obrona oskarżonego w sądzie.
Ale praca w centrum logistycznym,
na linii montażowej czy w
laboratorium biochemicznym
również ma charakter relacyjny,
choć nie tak oczywisty. Nawet
działanie osoby, która wykonuje
telepracę w domu lub uczy się do
egzaminu, nie wchodząc z nikim w
interakcje.

Chrystus jest rozpoznawany przez
swój zawód („Czyż nie jest to cieśla,
syn Maryi?”[3]) i przez zawód ojca
(„Czyż nie jest to syn Józefa?”[4]). W
Księdze Wyjścia możemy odnaleźć
zapowiedź św. Józefa w
rzemieślnikach, którzy ze względu
na jakość swojej pracy i relacje z
innymi zostali wybrani do budowy
świątyni[5]. Mojżesz chwali ich,
stwierdzając, że Bóg wezwał ich po
imieniu i napełnił swoim duchem,



obdarzając ich „mądrością,
rozumem, wiedzą i znajomością
wszelkiego rzemiosła”[6], a także „dał
im też zdolność pouczania innych”[7].
Jezus nadał nowy wymiar
relacyjnemu znaczeniu swojej pracy
w warsztacie: budując stół, nie
tworzył tylko przedmiotu, ale w
pewien sposób zawierali się tam
wszyscy ludzie, którzy będą go
używać na przestrzeni lat, lekcje
które pobierał od Józefa, radość życia
rodzinnego z Maryją Dziewicą,
potrzeby i troski sąsiadów, pamięć o
stworzeniu, szacunek dla drewna,
które znajdzie również na krzyżu,
pragnienie uwielbienia Ojca,
odkupienie ludzkości.

Ten relacyjny wymiar pracy
wypływa z tego, co to znaczy być
człowiekiem, ponieważ otwartość na
poznanie i miłość drugiego człowieka
jest częścią naszego bycia
stworzonym na obraz i podobieństwo
Boga, Boga Trójjedynego. „Często



zadaję sobie pytanie: w jakim duchu
podchodzimy do naszej codziennej
pracy, jak radzimy sobie ze
znużeniem, czy postrzegamy naszą
działalność jako związaną tylko z
naszym własnym losem, czy także z
losem innych? W istocie praca jest
sposobem wyrażania naszej
osobowości, która z natury jest
relacyjna”[8], wyjaśnia papież
Franciszek. „Praca jest także
sposobem wyrażenia naszej
kreatywności. Każdy wykonuje pracę
we właściwy sobie sposób, we
własnym stylu. Tę samą pracę, lecz w
odmiennym stylu”[9].

W związku z relacyjnym
charakterem pracy część formacji
zawodowej polega nie tylko na
zdobywaniu wiedzy i umiejętności
niezbędnych w wykonywanej pracy,
ale także na uczeniu się od ludzi: od
starszego lub młodszego kolegi, od
opiekuna, który wie, jak dawać dobre
rady, poprzez rozmowę z członkami



zespołu, który realizuje projekt, od
nauczyciela, do którego możemy
wracać po latach od skończenia z
nim zajęć, od niezadowolonego
klienta. Sam Chrystus był uczniem.
„Jezus musiał więc być podobny do
Józefa: w sposobie wykonywania
pracy, w rysach charakteru i
sposobie mówienia”[10].

Narzędzie w moich rękach

Jednym z owoców korzystania z
formacji zawodowej jest zazwyczaj
uznanie, jakie zdobywa się w
dziedzinie, w której jest się
ekspertem. Prawdziwy prestiż
zawodowy (który jest środkiem, a nie
celem) jest wynikiem
zaangażowania, jakie człowiek
wkłada w to, by stawać się coraz
bardziej kompetentnym we własnym
zawodzie. Specjalista w dziedzinie
zdrowia biologicznego będzie starał
się poszukiwać środków
pozwalających mu dowiedzieć się



więcej o możliwych metodach
leczenia swoich pacjentów,
nauczyciel będzie starał się
udoskonalać swoje narzędzia
dydaktyczne, aby lepiej prowadzić
zajęcia z myślą o swoich uczniach,
sprzedawca detaliczny będzie
poszukiwał nowych produktów
dostosowanych do potrzeb swoich
klientów, a pracownik sektora
komunikacji będzie starał się
zapewnić jak najwyższą rzetelność i
wiarygodność przekazywanych
przez siebie informacji. Każdy
dokształca się za pomocą narzędzi,
którymi dysponuje (kursy, lektury,
warsztaty, badania...), ale formacja,
którą proponuje Dzieło, pomaga nam
pragnąć tego doskonalenia się i
dokształcania, uznawać jego
priorytet, wytrwać w nim, aby w
naszej pracy oddawać więcej chwały
Bogu i być bardziej skutecznym w
naszej służbie.



Prestiż zawodowy, z tego punktu
widzenia, różni się znacznie od
dążenia do sukcesu, rozumianego
jako dążenie do osiągania wyników,
które inni mogliby uznać za wybitne
lub znakomite, ponieważ byłyby one
owocem niezwykłych talentów,
których zwykli ludzie nie posiadają.
Nauczanie św. Josemaríi miało
zachęcać, a nie podcinać skrzydła czy
deprecjonować osoby obdarzone
nadzwyczajnymi zdolnościami – „kto
potrafi być mądry, temu nie
wybaczamy, że nie jest mądry”[11]–,
ale jednocześnie dalekie było od
głoszenia wizji doskonałości
skierowanej do nielicznych czy
dalekiej od rzeczywistości. W
rzeczywistości nawet osoba
odpowiedzialna w swojej pracy,
posiadająca wszystkie nabyte
umiejętności i doświadczenie lat
praktyki, może spotkać się z porażką,
błędami wymagającymi naprawy,
momentami, w których musi
zaczynać od zera. Są to okazje do



nauki i próby przezwyciężenia tych
okoliczności z nadzieją, bez strachu
przed ponowną porażką.

Według św. Josemaríi fundamentem
prestiżu zawodowego nie jest sława,
ale służba z miłości:
„Pielgrzymowanie chrześcijanina w
świecie powinno się przemieniać w
nieustanną służbę świadczoną na
bardzo różne sposoby, zależnie od
osobistych okoliczności, ale zawsze z
miłości do Boga i do bliźniego. Bycie
chrześcijaninem - to działanie bez
myślenia o przyziemnych celach
związanych z prestiżem czy
ambicjami, bez pobudek, które mogą
wydawać się bardziej szlachetne, jak
altruizm albo współczucie wobec
cudzego nieszczęścia; to podążanie
ku radykalnemu i ostatecznemu
celowi, jakim jest miłość, którą
Chrystus okazał, umierając za
nas”[12].



Krótko mówiąc, znaczenie prestiżu
zawodowego polega na tym, by móc
go wykorzystać w służbie Bogu i
ludziom. Św. Josemaría wyjaśnił to w
następujący sposób: „Dlatego jako
hasło dla waszej pracy mogę wskazać
wam to: aby być użytecznym, służyć.
Bo po pierwsze, żeby coś wykonać,
trzeba umieć to zakończyć. Nie
wierzę w czystość intencji tych,
którzy nie dokładają starań, by
zdobyć kompetencję niezbędną do
tego, aby należycie wypełniać
powierzone sobie zadania. Nie
wystarczy chcieć czynić dobro,
trzeba umieć to robić. A jeśli
rzeczywiście chcemy, to pragnienie
to znajdzie wyraz w staraniu o to, by
zastosować odpowiednie środki, żeby
dobrze wykończyć każdą rzecz, w
sposób po ludzku doskonały”[13].

Każdy człowiek jest więc powołany
do tego, by być wzorem do
naśladowania w swoim środowisku
(zawodowym, rodzinnym,



społecznym), by chcieć je ulepszać. A
my wszyscy, mężczyźni i kobiety,
możemy przyczynić się (poprzez
przygotowanie zawodowe i rozwój
osobisty) do tej zmiany na lepsze.
Bardzo inspirujące jest to, że
pandemia ujawniła wielu ukrytych
liderów, a jednocześnie jest
wezwaniem do odpowiedzialności
dla każdego z nas: to moja własna
rzeczywistość, którą mogę ulepszyć,
a jeśli sam tego nie zrobię, nikt inny
nie zrobi tego za mnie.

Służyć z pozycji prestiżu
zawodowego

Słowo „służyć” można rozumieć w
znaczeniu „być kompetentnym” lub
„nadawać się do wykonania
określonego zadania”. Służba - życie
miłością w czynach, naśladowanie
Chrystusa, który „nie przyszedł, aby
Mu służono, lecz aby służyć”[14] -
wymaga odpowiednich
predyspozycji, a te wynikają z nauki i



praktyki, ale także z cnót ludzkich.
Osoba, która jest pracowita,
zdecydowana, śmiała,
uporządkowana, wykształcona,
życzliwa, zaangażowana itp., jest w
stanie zarówno efektywnie
przyczynić się do realizacji
wspólnego projektu, jak i reagować
na wyzwania dobroczynności
podczas wykonywania swoich
obowiązków. Wyrażenie „aby być
użytecznym, służyć” jest więc
wezwaniem do zdobywania cech
niezbędnych do bycia użytecznym, a
więc do pielęgnowania cnót, które
pozwolą nam świadczyć innym
usługi, których potrzebują. Św.
Josemaría, mówiąc o tym aspekcie,
miał na myśli zarówno pracę
intelektualną i pracę o widocznym
znaczeniu społecznym i wpływie na
świat kultury czy polityki, jak i dobrą
pracę w warsztacie mechanicznym,
w kuchni restauracyjnej czy w
gospodarstwie rolnym.



Dobra reputacja ułatwia nam
zdobycie autorytetu w dziedzinie, w
której się specjalizujemy, a także
pozwala nam doradzać i towarzyszyć
w sytuacjach wykraczających poza
samą wiedzę i umiejętności. Na
przykład, możemy dalej troszczyć się
o dobro i karierę byłych uczniów,
doradzać młodym lekarzom
odbywającym praktyki w szpitalu,
proponować nowe możliwości
przyjaciołom, którzy stracili pracę,
doradzać kolegom w sprawie nowego
sprzętu lub dostarczać odpowiednich
argumentów w trudnych dyskusjach.

Jest to również narzędzie służby, jeśli
ułatwia przynależność do organizacji
branżowej, związku zawodowego lub
stowarzyszenia specjalistycznego, w
celu czuwania nad poprawą jakości
naszego zawodu lub promowania
różnych inicjatyw mających na celu
uzyskanie bardziej sprawiedliwych
warunków pracy (wspieranie strajku,
zbieranie podpisów, rozmowy z



kierownictwem itp.) Mówiąc o
Jezusie i Józefie jako o
„rzemieślnikach zajmujących się
obróbką drewna”, Franciszek
wskazuje na wszystkie te ciemne
aspekty pracy, które możemy - i
musimy – pomóc rozjaśnić dzięki
możliwościom, które niesie
świadoma i uczciwa droga osobista:
ciężka praca „w kopalniach i w
niektórych fabrykach”, „tych, którzy
są wyzyskiwani poprzez pracę na
czarno”, „ofiar” wypadków
przemysłowych, „dzieci zmuszanych
do pracy” itd.[15].

Niekiedy prestiż daje przewagę,
która otwiera drzwi do
podejmowania bardziej delikatnych
kwestii. Na konferencji lub w
podróży służbowej rezygnacja z
drinków po kolacji i pamiętanie o
rodzinie, która jest w domu, może
zmienić atmosferę zabawy wśród
współpracowników. Opowiadanie o
własnych doświadczeniach może



pomóc innej osobie tak zorganizować
swój grafik służbowy, aby mogła
uczestniczyć we mszy świętej w
niedzielę. Również wtedy, gdy
środowisko pracy jest jak pustynia —
„tym wyjałowionym środowiskiem,
gdzie należy zachować wiarę i starać
się, by nią promieniować”[16], pisze
papież Franciszek—, „w tych
okolicznościach jesteśmy wezwani,
by być osobami-amforami, by dać pić
innym”[17].

Formacja służąca temu, aby
zmieniać siebie i otoczenie

Tym, co zmienia świat, są ludzie. A
formacja osobista jest zawsze
krokiem naprzód, zarówno jeśli
chodzi o odpowiedzialność
społeczną, jak i możliwości
wnoszenia do społeczeństwa tego, co
każdy z nas ma najlepszego. „To w
pracy wolnej, kreatywnej,
zakładającej uczestnictwo i
solidarnej, człowiek wyraża i



powiększa godność swojego życia” 
[18]- podkreśla Franciszek. „Praca nie
tylko służy zapewnieniu sobie
godziwego utrzymania. Jest także
miejscem, gdzie wyrażamy siebie,
czujemy się użyteczni i uczymy się
wielkiej lekcji konkretności, która
pomaga życiu duchowemu, by nie
stawało się spirytualizmem”[19].

Formacja duchowa, którą przekazuje
Dzieło i która zawsze dąży do
zastosowania w życiu, może nam
pomóc w zadawaniu sobie tego typu
pytań: Jak mogę lepiej zrozumieć, że
moja praca jest służbą? Jak mogę
stworzyć możliwości poprawy dla
innych i społeczeństwa dzięki
mojemu zawodowi? Jaki problem
społeczny mógłbym pomóc
rozwiązać dzięki mojej pracy? Jakie
ulepszenia, innowacje, rozwiązania
mogę wnieść dzięki znajomości
mojego zawodu?



Aby przewodzić w służbie poprzez
naszą pracę, potrzebujemy nie tylko
wiedzy. Z tego powodu formacja
zawodowa prowadzona przez Dzieło
ma na celu pomóc każdej osobie w
zdobyciu cnót ludzkich lub
umiejętności, które pozwolą jej
dobrze pracować zawodowo. To
znaczy: pracować uważnie, bez
niedbalstwa czy niechlujstwa, z
troską i poczuciem
odpowiedzialności kogoś, kto robi to
z miłości do Boga i innych,
współpracując z innymi. Odkrywając
także troskę o ludzi wokół mnie, o
tych, którzy skorzystają z tej pracy, o
dobro wspólne i o świat, w którym
żyjemy.

Umiejętności tych (tzw. soft skills) nie
uczy się w teorii, lecz nabywa się je
pośrednio, w trakcie wykonywania
pracy, w relacjach z innymi, w
radzeniu sobie z różnymi
problemami dnia codziennego.
Można powiedzieć, że uczymy się ich



poprzez praktykę, są ucieleśniane w
działaniu i dlatego dobrze jest, aby
każdy wyraźnie się nad nimi
zastanowił i skorzystał z feedbacku
otrzymanego od innych, aby lepiej
zrozumieć, jak je rozwijać na co
dzień, tak, aby wpływały na sposób
bycia i działania, a tym samym na
sposób wykonywania zawodu. Któż z
nas nie odczuwał pragnienia, by
okazać głęboką wdzięczność za
troskliwą postawę pracownika
służby zdrowia, który się nami
opiekował, za pełne empatii
spojrzenie (nawet przez maskę)
urzędnika administracji, który
zaangażował się w nasz problem, czy
za sympatię taksówkarza lub
kuriera, który umilił nam dzień?

Można wyróżnić niektóre cechy o
charakterze bardziej osobistym, takie
jak zdrowy rozsądek, pozytywne
nastawienie, poczucie własnej
wartości, kreatywność, odporność
lub elastyczność. Na przykład



elastyczność można zdefiniować jako
otwartość na różne sposoby bycia i
działania, co umożliwia pracę
międzypokoleniową,
międzykulturową (tak potrzebną, by
nie zatracić istoty naszej
współczesności), interdyscyplinarną
itp. W ten sposób tworzy się
przestrzeń, w której każdy czuje się
komfortowo i może wnieść swój
najlepszy wkład.

Istnieją też inne zdolności, które
można uznać za typowo społeczne,
ponieważ konstruktywnie
przyczyniają się do budowy sieci
relacji, z których składa się nasze
życie: zarządzanie ludźmi, radzenie
sobie ze stresem, umiejętność
słuchania i prowadzenia dialogu,
komunikacja, empatia itp. Dla
niektórych autorów dyspozycje te są
częścią tzw. inteligencji emocjonalnej
i społecznej.



Chrystus również nauczył się tych
elementów pracy, a nie tylko fachu.
W swoim komentarzu do postaci św.
Józefa papież Franciszek mówi, że
„możemy być pewni, że jego bycie
mężem «sprawiedliwym»
przekładało się również na
wychowanie, jakie dał Jezusowi.
Józef widział, jak Jezus wzrastał z
dnia na dzień «w mądrości, w latach
i w łasce u Boga i u ludzi» (Łk 2, 52):
tak mówi Ewangelia» (Patris corde,
2)”[20].

Obraz Chrystusa obmywającego nogi
apostołom w Wielki Czwartek
symbolizuje służbę wobec ludzi
każdego chrześcijanina. „Dałem wam
bowiem przykład, abyście i wy tak
czynili, jak Ja wam uczyniłem”[21] -
mówi Pan. Warto jednak pamiętać,
że On sam przez wiele lat wcześniej
służył mieszkańcom Nazaretu swoją
pracą, radą, współczuciem, w cieniu
autorytetu św. Józefa. „Józef bez
wątpienia wyciągał z kłopotów wielu



ludzi poprzez swoją dobrze
wykonaną pracę. Jego praca
zawodowa była zajęciem
skierowanym ku służbie, dla
uprzyjemniania życia pozostałych
rodzin z wioski; towarzyszył jej
uśmiech, miłe słowo, komentarz
wypowiedziany niby mimochodem,
ale przywracający wiarę i radość
temu, kto niemal je utracił”[22].

María del Mar Delgado

tłum. Joanna Ratajska

[1] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr. 50. W oryg. hiszp.
"Para servir, servir" użyte jest w
sensie: "aby służyć, trzeba się
nadawać" lub "aby służyć trzeba
potrafić".

[2] Św. Josemaría, Bruzda, nr. 491.

[3] Mk 6,3;Mt 13,55.

[4] Łk 4, 22.



[5] Por. Wj 35,30-36,2.

[6] Wj 35,31.

[7] Wj 35,34.

[8] Franciszek, Audiencja generalna,
12 stycznia 2022 r.

[9] Franciszek, Audiencja generalna,
12 stycznia 2022 r.

[10] Św. Josemaría, To Chrystys
przechodzi, nr. 55.

[11] Św. Josemaría, Droga, nr. 332.

[12] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr. 98.

[13] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr. 50.

[14] Mt 20, 28.

[15] Por. Franciszek, Audiencja
generalna, 12 stycznia 2022 r.



[16] Franciszek, Adhoracja. Ap.
Evangelii Gaudium, nr. 86.

[17] Tamże.

[18] Franciszek, Adhoracja. Ap.
Evangelii Gaudium, nr. 192.

[19] Franciszek, Audiencja generalna,
12 stycznia 2022 r.

[20] Franciszek, Audiencja generalna,
19 stycznia 2022 r.

[21] J 13,15.

[22] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr. 51.

María del Mar Delgado

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/o-formacji-zawodowej-iv-
przywodztwo-jako-sluzba/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-iv-przywodztwo-jako-sluzba/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-iv-przywodztwo-jako-sluzba/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-iv-przywodztwo-jako-sluzba/

	O formacji zawodowej (IV): Przywództwo jako służba

