
opusdei.org

O formacji
zawodowej (III):
Obywatele, którzy
pracują wraz z
innymi obywatelami

Naszą pracą i relacjami, które
ustanawiamy poprzez tę pracę,
jako obywatele przyczyniamy
się do ustanawiania
społeczeństwa – i historii –
zgodnych z godnością osoby
ludzkiej i jej poszukiwaniem
sensu.

23-03-2022



Nadzieja na pracę stanowiącą pełnię
obejmuje zwykle pragnienie
skonstruowania czegoś
wartościowego i przyczynienia się do
doskonalenia społeczeństwa. Trafnie
opisuje to stara historia o murarzach:
ktoś przygotowujący cegły może
traktować swoją pracę jak zwykłe
przygotowywanie cegieł, jak
wznoszenie ścian lub jak budowanie
katedr. Naszym pragnieniem jest
budowanie katedr przy pomocy
naszego zawodu — wznoszenie
ludzkich cudów i znaku obecności
Boga w świecie.

Papież Franciszek zachęca nas do
tego następująco: „człowiek jest
zdolny «w dziedzinie doczesnej
polepszać swoją dolę, iść drogą
postępu moralnego, rozwijać
wartości duchowe». Praca powinna
być miejscem tego
wielowymiarowego rozwoju
osobistego, kiedy w grę wchodzi
wiele wymiarów życia: kreatywność,



prognozowanie przyszłości, rozwój
umiejętności, realizacja wartości,
komunikacja z innymi, postawa
uwielbienia Boga”[1].

Niemniej jednak, sytuacja w wielu
krajach może przyćmiewać taką
wizję. W niektórych państwach
warunki pracy są nieludzkie, w
innych większość prac zaledwie
pozwala na przeżycie, na Zachodzie
zaś zmiany i kolejne kryzysy
przyniosły sytuację niepewności,
która wywołała pewną negatywną
wizję. Dominująca narracja albo
osobiste doświadczenie mogą
zredukować pracę do działalności,
której potrzebujemy, aby przeżyć, ale
która często unieszczęśliwia nas i
frustruje. Dotyka to szczególnie
młodych, bogato utytułowanych i
zdolnych, którym zaledwie udaje się
zdobyć pracę, pozwalającą na
utrzymanie się i robienie planów na
przyszłość. Ewentualnie zamierzają
oni wyemigrować, żeby zdobyć



lepsze możliwości w innym kraju. W
rzeczywistości wiele osób poszukuje
samorealizacji poza sprawami
zawodowymi.

W takim kontekście, w którym tak
wiele osób ma poważne i konkretne
powody, żeby twierdzić to, co
napisano powyżej, przesłanie św.
Josemaríi na temat pracy oświetla 
nadzieją Ewangelii tę kryzysową
rzeczywistość. Papież Franciszek
wyjaśnia to w następujący sposób:
„Ten, kto nie patrzy na kryzys w
świetle Ewangelii, ogranicza się do
dokonania autopsji zwłok: patrzy na
kryzys, ale bez ewangelicznej
nadziei, bez światła Ewangelii.
Jesteśmy przerażeni tym kryzysem
nie tylko dlatego, że zapomnieliśmy
ocenić go tak, jak zachęca nas do tego
Ewangelia, ale dlatego, że
zapomnieliśmy, że Ewangelia jako
pierwsza stawia nas w sytuacji
kryzysowej. To Ewangelia stawia nas
w sytuacji kryzysowej. Jeśli jednak



ponownie odnajdziemy odwagę i
pokorę, by powiedzieć głośno, że czas
kryzysu jest czasem Ducha Świętego,
to nawet w obliczu doświadczenia
ciemności, słabości, kruchości,
sprzeczności i zagubienia, nie
będziemy już czuli się przygnieceni,
ale będziemy stale zachowywali
wewnętrzną pewność, że rzeczy
przybierają nową formę,
wypływającą wyłącznie z
doświadczenia łaski ukrytej w
ciemności”[2].

To światło wiary padające na ludzką
rzeczywistość pracy sprawia, że
rozchodzi się blask pierwotnej
prawdy, że człowiek został
umieszczony w ogrodzie Eden ut
operaretur[3], żeby pracował i
współpracował z Bogiem w
konstruowaniu świata, w tworzeniu
życia społecznego i kultury.
Ostatecznie praca to pozytywna i
dobra rzeczywistość, miejsce
realizacji osobistej i społecznej,



podstawa naszej świętości „jako więź
jedności z innymi ludźmi i środek
służący do przyczyniania się do
postępu całej ludzkości, jako źródło
środków do utrzymania własnej
rodziny, jako okazja do osobistego
doskonalenia się”[4].

Na tych stronach skupimy się na
społecznej projekcji pracy, która
rozchodzi się na sposób
koncentrycznych kręgów z miejsca,
w którym się odbywa, przechodząc
przez najbliższe środowisko (osiedle,
wieś, miasto), żeby spowodować
rzeczywiste przeobrażenie świata.

Kochać świat

Miłość do świata i pragnienie
doskonalenia go i prowadzenia do
Boga to główny aspekt
powołaniowego wezwania do Dzieła,
który znajduje się w centrum jego
przesłania. Jak tłumaczy św.
Josemaría, duch ten prowadzi do
dostrzegania we wszystkich



okolicznościach życia codziennego
Bożego wezwania: „Musimy miłować
Boga, aby w ten sposób miłować
również Jego wolę i pragnąć
odpowiedzieć na wezwania, które do
nas kieruje poprzez powinności
naszego zwyczajnego życia:
obowiązki naszego stanu,
wykonywany zawód, pracę, rodzinę,
stosunki społeczne, cierpienie
własne i innych ludzi, przyjaźń,
pragnienie czynienia tego, co dobre i
sprawiedliwe”[5].

Rzut oka na tragedie,
niesprawiedliwości, cierpienia albo
powierzchowne podejście, jakie
napotyka się w codziennym życiu,
mógłby prowadzić do myślenia, że
nasz obecny świat nie jest
„przyjazny”, przynajmniej dopóki nie
zostanie poprawiony. Natomiast
wrażenie, że można niewiele wnieść
do tej zmiany, może prowadzić nas
do zamknięcia w kręgu naszego
małego świata relacji, problemów,



zainteresowań i projektów. Czujemy,
że przynajmniej tam możemy coś
zrobić.

Niemniej jednak, świadomość, że Bóg
jest naszym Ojcem dodaje nam
bodźca do wyjścia z tej strefy
komfortu, kiedy przypomnimy sobie,
co obiecuje psalm 2: dałem Ci narody
w dziedzictwo[6]. Syn otrzymuje to
dziedzictwo z pragnieniem, aby
przyniosło ono owoce, z pełnym
nadziei optymizmem dostrzeżenia
ufności Jego Ojca i z żywym
uczuciem odpowiedzialności w
stosunku do tego świata, który Bóg
zostawia w naszych rękach. Nic nie
jest obce sercu dziecka Bożego,
dlatego że to właśnie sam świat –
wszystko i wszyscy – stanowi owo
dziedzictwo.

Miłość do świata jako daru, który Bóg
Ojciec nam powierza, prowadzi do
tego, aby chcieć „dogłębnie
zrozumieć świat dzisiejszy: zmiany,



które zachodzą, możliwości, które w
nim się rysują, a także ograniczenia
oraz niesprawiedliwości, czasami
poważne, które go plamią”[7]. Nie
chodzi o zwyczajne zrozumienie
intelektualne, ale o wyjście na
spotkanie konkretnych osób z ich
marzeniami i nadziejami, z ich
wrażliwością, potrzebami i krytyką. I
tak znajomość przemienia się w
empatię, w słuchanie, w trud, aby
zająć się drugą osobą, i w
zobowiązanie, aby szukać dobra, we
wcieloną miłość. Wyjaśnia to
Benedykt XVI w encyklice Caritas in
veritate: „Kochać kogoś, znaczy
pragnąć jego dobra i działać
skutecznie w tym kierunku. Obok
dobra jednostek istnieje dobro
związane z życiem społecznym osób:
dobro wspólne. Jest to dobro «nas
wszystkich», czyli poszczególnych
osób, rodzin oraz grup pośrednich,
tworzących wspólnotę społeczną. Nie
jest to dobro poszukiwane dla niego
samego, ale ze względu na osoby,



które należą do wspólnoty społecznej
i które tylko w niej mogą
rzeczywiście i bardziej skutecznie
osiągnąć swoje dobro. Pragnienie 
dobra wspólnego i działanie na jego
rzecz stanowi wymóg
sprawiedliwości i miłości”[8].

Właśnie z miłości – do Boga, do
bliźnich, do świata – tryska dająca
godność i przeobrażająca siła pracy,
która pozwala nam przyczyniać się
do budowania z innymi owego dobra
nas wszystkich z perspektywy
własnego zawodu i poprzez
szczególny wkład właściwy dla
własnego zawodu. Wzorem
współczującej miłości do
współobywatela jest przypowieść o
dobrym Samarytaninie, tłumaczy
Papież Franciszek: „Jest to tekst,
który zachęca nas do ożywienia
naszego powołania jako obywateli
naszej ojczyzny i całego świata,
budowniczych nowych więzi
społecznych”[9]. Komentując tę



przypowieść, Papież podkreśla, że
nawet „miłosierny Samarytanin
potrzebował gospody, która
pozwoliłaby mu na zorganizowanie
tego, czego sam wtedy nie był w
stanie zapewnić”[10]. To praca
pozwala nam przyczyniać się do
zaspokajania ludzkich potrzeb.

Sposób życia pośród świata

Podstawą mentalności świeckiej jest
uznanie, że praca, stosunki społeczne
i polityczne, rozrywka i tak dalej są
miejscem spotkania z Bogiem i
właściwym zadaniem zwykłego
chrześcijanina. Co więcej, praca jest
właśnie szczególnym sposobem,
jakim dysponuje każda osoba, żeby 
dbać o dziedzictwo i współpracować
przy budowie społeczeństwa. Nasze
życie byłoby bardzo różne bez
rolników, nauczycieli,
transportowców, inżynierów czy
scenarzystów. Święty Josemaría
wyrażał to następująco: „Praca jest



środkiem, przy którego pomocy
człowiek wkracza w społeczeństwo,
środkiem, poprzez który wchodzi w
całość ludzkich relacji, narzędziem,
które nadaje mu miejsce, przestrzeń,
w ludzkiej społeczności. Praca
zawodowa i życie w świecie to dwie
strony tej samej monety, dwie
odmiany rzeczywistości, które są
sobie wzajemnie potrzebne, do tego
stopnia, że nie byłoby możliwe
zrozumienie jednej z nich bez
drugiej”[11].

To własne miejsce, na którym Bóg
oczekuje każdego, to
uprzywilejowane środowisko do
rozwijania wolności jako zdolności
wytwarzania rzeczy dobrych wraz z
innymi i dla innych, rzeczy, które
służą również nam samym.
„Powróćmy do promowania dobra,
dla nas samych i dla całej ludzkości,
tak, abyśmy mogli wspólnie kroczyć
w kierunku prawdziwego i
integralnego rozwoju”[12]. W



zakładzie fryzjerskim, biurze, klasie,
ogrodzie, garderobie znajduje się
dziś i teraz pracy, którą się wykonuje
i tam rodzi się decydujące pytanie:
jakiego dobra oczekujesz ode mnie,
Panie? Chodzi też o samo to staranie
o poszukiwanie chrześcijańskiej
doskonałości w pracy zawodowej,
żeby dawać „dobry przykład – każdy
na swoim miejscu – co samo w sobie
jest już poszukiwaniem dobra całej
ludzkości”[13].

Równocześnie nietrudno zdać sobie
sprawę, że czynienie dobra jest
zadaniem przekraczającym
możliwości poszczególnych
jednostek. Co więcej, jest to zadanie
wspólne, wspólna walka, jak ukazała
nam pandemia i jak wyjaśnia Papież:
„Nikt nie może stawić czoła życiu w
sposób odosobniony. [...]
Potrzebujemy wspólnoty, ażeby
nas wspierała, pomogła nam,
takiej, w której pomagamy sobie
nawzajem patrzeć w przyszłość!”



Snujmy marzenia jako jedna
ludzkość, jako wędrowcy stworzeni z
tego samego ludzkiego ciała, jako
dzieci tej samej ziemi, która
wszystkich nas gości, każdego z
bogactwem jego wiary czy jego
przekonań, każdego z jego własnym
głosem, wszystkich jako braci!”[14].
Doświadczenie natomiast potwierdza
nam, że wspólne czynienie dobra
przełamuje barierę różnic
ideologicznych, odmiennych stylów
życia lub braku wiary.

W Kościele zawsze będą istniały
instytucje nastawione na pomoc i my
wszyscy jako chrześcijanie jesteśmy
powołani do bycia dobrymi
Samarytanami, którzy zatrzymują się
przy rannym bracie. Jako świeccy
mamy jednak niezbywalną misję
obecności w miejscach, w których
budowane jest społeczeństwo,
zwłaszcza tych związanych z naszym
zawodem. Na przykład, architekt
może wypowiadać się przeciwko



zanieczyszczeniom, głosować na
partię przychylną rodzinie i
pracować jako wolontariusz z
bezdomnymi w swoim mieście. Jeśli
jednak pracuje w dziedzinie
urbanistyki, jest niezastąpiony, jeśli
chodzi o tworzenie, razem z
kolegami, środowiska bardziej
zielonego, wielopokoleniowego,
bezpiecznego, z podstawowymi
usługami, dobrze skomunikowanego,
z przestrzenią wspólną i tak dalej, w
taki sposób, żeby wpływać
bezpośrednio na jakość powietrza,
relacje rodzinne i dostęp do
mieszkań.

Z miłością i sprawiedliwością

Ten chrześcijański sposób życia i
działania w świecie poprzez pracę z
innymi i dla innych niesie ze sobą
największy przeobrażający potencjał
społeczeństwa — wiarę, która
„oświeca nasze sumienia, pobudzając
nas do uczestniczenia ze wszystkich



sił w zmiennych kolejach i
problemach ludzkiej historii. W tej
historii, która rozpoczęła się wraz ze
stworzeniem świata i która skończy
się wraz z wypełnieniem się wieków,
chrześcijanin nie jest apatrydą. Jest
obywatelem miasta ludzi, z duszą
pełną pragnienia Boga”[15].

Jeżeli skupimy się na środowisku
pracy, wypada zadać sobie pytanie,
jakie cechy chrześcijańskiego stylu
bycia okazują się najskuteczniej
wspierać to przeobrażenie.
Odpowiedź byłaby długa, ale są dwie
cnoty, które wnoszą szczególną
wartość: miłość i sprawiedliwość,
widziane w wymiarze społecznym.
Obie przekładają się na wachlarz
postaw, które obecnie cieszą się
uznaniem jako niezbędne wartości
do rozwijania wspólnego
przedsięwzięcia, a które proponuje
społeczna nauka Kościoła. Nauki te
oferują wskazówki oświecające
światłem prawdy Ewangelii możliwe



sposoby postępowania w
najróżniejszych sytuacjach
społecznych, kulturalnych i tak dalej,
a które przejawiają się w niektórych
postawach jak następujące.

Społeczna przyjaźń, solidarność i
uczestnictwo prowadzą do
„budowania relacji, które
wykraczają poza zwykłą pracę, i
umacniania więzi dobra”[16]. W ten
sposób wyrażał to św. Josemaría w
liście z 1939 roku na temat misji
chrześcijanina w życiu społecznym:
„Chrześcijanin nie może być
indywidualistą, nie może
dystansować się od innych, nie może
żyć w sposób egoistyczny, odwrócony
plecami do świata. Jest istotowo
społeczny: jest odpowiedzialnym
członkiem Mistycznego Ciała
Chrystusa”[17].

Wspieranie integralnego rozwoju
osobistego – wszystkich ludzi i całego
człowieka – zakłada odpowiedzialną



wolność osoby i narodów, ponieważ
żadna struktura nie może
zagwarantować wspomnianego
rozwoju z zewnątrz i ponad ludzką
odpowiedzialnością[18].Współpraca
rodzi się z przekonania, że nie
można znaleźć rozwiązania
problemów z jednej perspektywy i
prowadzi do proaktywnego otwarcia,
do pracy zespołowej – również z
tymi, którzy nie myślą tak jak my – i
do szczerego dialogu.

Sprawiedliwość polega na dawaniu
drugiej osobie tego, co jej się należy,
tego, co jej przypada zgodnie z jej
życiem i jej postępowaniem. Jest to
pierwsza droga miłości, nieodłączna
od niej[19], a równocześnie
domagająca się wyższej logiki,
ponieważ społeczeństwo nie może
być wspierane tylko poprzez
sprawiedliwe relacje praw i
obowiązków, ale przede wszystkim i
lepiej przy pomocy relacji



bezinteresowności, miłosierdzia i
komunii[20].

Przejrzystość, uczciwość i
odpowiedzialność jako wartości
społeczne[21], chociaż mogą na krótką
metę przynosić straty – właściwe dla
tego, kto podejmuje ryzyko
polegające na zaufaniu innym
ludziom – są solidnymi
fundamentami do stworzenia
środowiska i sposobu pracy, który
wzywa do dzielenia wzajemnych
obowiązków, mobilizując w ten
sposób o wiele bardziej niż zwykłe
domaganie się praw[22].

Możliwości są nieskończone, w
zależności od okoliczności każdej
osoby. Na przykład, uczestnictwo w
stowarzyszeniach zawodowych, 
mentoring dziewcząt w projektach
STEM, projekty współpracy open
source albo alfabetyzacja dorosłych,
mogą być inicjatywami wspieranymi
razem z kolegami. Przyspieszanie



badań nad zapomnianymi
chorobami, usługi pro bono z
istotnych przyczyn, zaangażowanie
się w czystszy proces przemysłowy,
odrzucenie łapówek albo poprawa
warunków pracy mogą być
inicjatywami, które są wspierane w
ramach przedsiębiorstwa albo
instytucji, w której się pracuje.

Przeobrażanie otoczenia w pracy

Miłość do świata, połączona ze
świadomością własnej wolności i
odpowiedzialności, prowadzą do
zaangażowania w swojej pracy i z
perspektywy swojej pracy w
doskonalenie społeczeństwa. Praca
nie jest po prostu miejscem do
indywidualnej «samorealizacji»,
tylko platformą, z której można
rozwijać w całej rozciągłości ludzką i
chrześcijańską gorliwość o bliźniego
i o warunki społeczne, które
umożliwiają jego rozwój[23].



Stawianie czoła pracy jako środkowi
służącemu do przyczyniania się do
postępu ludzkości to na pierwszym
miejscu przyczynianie się do
humanizacji własnego środowiska
pracy. Pierwsze rozwiązywanie
problemów występuje w najbliższym
środowisku[24]. Na przykład, wobec
sytuacji konfliktowych rodzących się
w pracy jak w każdej ludzkiej relacji
najistotniejszą rzeczą jest nie dać się
przez nie zdominować ani żeby nie
doszło do panowania tego, co Papież
Franciszek nazywa logiką
konfliktu[25], która zawsze poszukuje 
winnych, których może
stygmatyzować i deprecjonować, i 
sprawiedliwych, których może
usprawiedliwiać: „Gdy
zatrzymujemy się na konflikcie,
tracimy poczucie głębokiej jedności
rzeczywistości”[26].

Środowiska pracy domagają się
również stałego i zdecydowanego
wysiłku, żeby miłować, starając się



interesować każdą osobą, jej
potrzebami, ponieważ wszyscy
jesteśmy ubodzy, brakuje nam czegoś
„nie tylko w sensie materialnym, ale
także duchowym, uczuciowym i
moralnym”[27]. Ułatwia nam to
osobiste doświadczanie miłości Boga,
rodziny, przyjaciół.

Wszystko powyższe można uczynić
rzeczywistością na nieskończenie
wiele konkretnych sposobów:
wspierać kolegę, który oczekuje
narodzin dziecka albo opiekuje się
osobą starszą lub niesamodzielną;
świadczyć przysługi nie przynoszące
zysków; świętować czyjeś urodziny;
pomijać drobne różnice;
zachowywać się lojalnie i nie
krytykować.

Taka humanizacja najbliższego
otoczenia niesie ze sobą również
określanie problemów, branie ich na
siebie i staranie, aby «zagłuszyć zło
obfitością dobra», pokrywając braki,



mnożąc inicjatywy, które rozwiną
albo przekierują ukrytą energię na
sytuację, którą trzeba poprawić[28]. W
ten sposób przekracza się
indywidualistyczną i
utylitarystyczną perspektywę i udaje
się odkryć, spojrzeniem
oczyszczonym przez miłość,
„szczególne punkty zbieżne i
konkretne możliwości rozwiązań,
bez rezygnacji z jakiegokolwiek
fundamentalnego wymiaru życia
ludzkiego”[29].

Pozostaje wiele do zrobienia i być
może jak Mojżesz osłabniemy w
trudzie. Warto mieć na uwadze
wniosek z encykliki Caritas in
veritate: „Rozwój potrzebuje
chrześcijan z ramionami
wzniesionymi do Boga w postawie
modlitwy, chrześcijan kierujących się
świadomością, że miłość pełna
prawdy, caritas in veritate, która jest
u początków autentycznego rozwoju,
nie jest naszym wytworem, ale



została nam podarowana. Dlatego
również w najtrudniejszych i
najbardziej złożonych chwilach,
oprócz świadomego reagowania,
powinniśmy przede wszystkim
odwoływać się do Jego miłości.
Rozwój zakłada wrażliwość na życie
duchowe, poważne podejście do
przeżywania ufności w Bogu,
duchowego braterstwa w Chrystusie,
zawierzenia Opatrzności i
Miłosierdziu Bożemu, miłości i
przebaczenia, wyrzeczenia się
samego siebie, przyjęcia bliźniego,
sprawiedliwości i pokoju. Wszystko
to jest nieodzowne do przemiany
«serc kamiennych» w «serca z
ciała» (Ez 36, 26), tak by życie na
ziemi uczynić «Bożym», i dlatego
bardziej godnym człowieka”[30].

Susana López

Tłum. Bronisław Jakubowski 

---



[1] Franciszek, Laudato si’, 127.

[2] Franciszek, Przemówienie do Kurii
Rzymskiej z okazji życzeń
bożonarodzeniowych 2020 r., 21
grudnia 2020 r., 6.

[3] Rdz 2,15.

[4] Św. Josemaría, List nr 14, z 15
października 1948 r., 4.

[5] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 17.

[6] Por. Ps 2, 8: Żądaj ode Mnie, a dam
Ci narody w dziedzictwo i w Twoje
posiadanie krańce ziemi.

[7] Fernando Ocáriz, Słowo od Prałata,
7 lipca 2017 r.

[8] Benedykt XVI,Caritas in veritate, 7.

[9] Franciszek, Fratelli tutti, 66.

[10] Tamże, 165.



[11] Św. Josemaría, List nr 11, z 6 maja
1945 r., 13.

[12] Franciszek, Fratelli tutti, 113.

[13] Św. Josemaría, List nr 3, z 9
stycznia 1932, 4.

[14] Franciszek, Fratelli tutti, 8.

[15] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 99.

[16] Franciszek, Przemówienie do
Kurii Rzymskiej z okazji świąt
Bożego Narodzenia, 23 grudnia 2021
r. 

[17] Św. Josemaría, List nr 5, z 2
października 1939 r., 37.

[18] Por. Benedykt XVI, Caritas in
veritate, 17.

[19] Por. Benedykt XVI, Caritas in
veritate, 6.

[20] Tamże.



[21] Por. Benedykt XVI, Caritas in
veritate, 36.

[22] Tamże, 43.

[23] Por. Ana Marta González, „Mundo
y condición humana en san
Josemaría Escrivá. Claves cristianas
para una filosofía de las ciencias
sociales”, w: Romana nr 65, lipiec-
grudzień 2017.

[24] Por. św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 10: Widzimy w
pracy — w szlachetnym, twórczym
trudzie człowieka — nie tylko jedną z
najwyższych wartości ludzkich,
środek niezbędny dla postępu
społecznego oraz zaprowadzenia
coraz bardziej sprawiedliwych
stosunków między ludźmi, lecz także
znak miłości Boga do swoich dzieci i
miłości ludzi między sobą i do Boga
— środek do doskonałości, drogę do
świętości.



[25] Franciszek, Przemówienie do
Kurii Rzymskiej z okazji świąt
Bożego Narodzenia, 23 grudnia 2021
r., 7.

[26] Franciszek, Adhortacja apostolska 
Evangelii gaudium, 226.

[27] Franciszek, Przemówienie do
Kurii Rzymskiej z okazji świąt
Bożego Narodzenia, 23 grudnia 2021
r.

[28] Por. Ana Marta González, „Mundo
y condición humana en san
Josemaría Escrivá. Claves cristianas
para una filosofía de las ciencias
sociales”, w: Romana nr 65, lipiec-
grudzień 2017.

[29] Tamże, 32.

[30] Tamże, 79.

Susana López



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/o-formacji-zawodowej-iii-
obywatele-ktorzy-pracuja-wraz-z-
innymi-obywatelami/ (19-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-iii-obywatele-ktorzy-pracuja-wraz-z-innymi-obywatelami/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-iii-obywatele-ktorzy-pracuja-wraz-z-innymi-obywatelami/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-iii-obywatele-ktorzy-pracuja-wraz-z-innymi-obywatelami/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-iii-obywatele-ktorzy-pracuja-wraz-z-innymi-obywatelami/

	O formacji zawodowej (III): Obywatele, którzy pracują wraz z innymi obywatelami

