
opusdei.org

O formacji
zawodowej (II): stać
się Chrystusem w
pracy

W upodobnieniu się do
Chrystusa w naszej pracy
pomaga nam pielęgnowanie
wymiaru duchowego,
pogłębianie intelektualne
naszej pracy, możliwość
czynienia dobra, wzrastanie w
przyjaźni i zdobywanie
kompetencji.

06-03-2022



Kto nigdy nie marzył o przeżyciu
wielkiej przygody? Przygoda, w
której ukryte są niewyobrażalne
tajemnice, która ujawnia potencjał
pokonywania osobistych ograniczeń,
nieznanych do tej pory, przygoda
pełna spotkań i dzielona z innymi
współtowarzyszami podróży. Na tym
właśnie polega świętość, o której
wszyscy marzą: na wielkiej
przygodzie relacji z Bogiem pośród
świata.

Dla przedsiębiorcy, inżyniera,
studenta czy pracownika służby
zdrowia ta przygoda ze świętością
rozgrywa się wokół ich pracy
zawodowej, dzień po dniu, z
wysiłkiem, z entuzjazmem, chętnie
lub niechętnie, współpracując z
innymi ramię w ramię lub w ramach
smart working. Dla wielu ludzi praca
jest osią, centrum, wokół którego
obraca się świętość i apostolstwo w
świecie, a jej wymiar odzwierciedla
wyrażenie św. Josemaríi: uświęcać



pracę, uświęcać się w pracy i
uświęcać innych przez pracę.

Praca jest też wyrazem zamiarów i
celów, z którymi wiąże się
konieczność posiadania środków na
ich realizację. Kto biegnie bez butów
do biegania lub rozpoczyna projekt
bez nakładów inwestycyjnych? Nie
mówimy tu o pojedynczych
zasobach, narzędziach czy
strategiach, ale o szkoleniu we
wszystkich istotnych wymiarach, aby
stać się Chrystusem w pracy.

Nasze osobiste spotkanie z Bogiem
w pracy

Wymiar, który jest najbardziej
oczywisty, to wymiar duchowy,
ponieważ koncentruje się on na
przeżywaniu pracy z miłością, jako
miejsca spotkania z Bogiem Ojcem,
starając się złożyć miłą Mu ofiarę[1],
połączoną z ofiarą Syna na krzyżu,
która uaktualnia się w każdej
ceremonii Mszy świętej[2]. Chodzi o



to, by aktywnie starać się
wykonywać tę pracę zjednoczeni,
przez Chrystusa, w Chrystusie i z
Chrystusem[3], jako okazję do służby,
służby bezpośredniej - jak to ma
miejsce w wielu zawodach: kucharzy,
kurierów, nauczycieli, psychologów -
lub pośredniej, ponieważ każda
praca jest służbą społeczeństwu.
Obejmuje to konkretne działania w
ciągu całego dnia, aż do uczynienia,
jak nauczał św. Josemaria, z biurka
do nauki, z gabinetu, z krzesła, z
warsztatu czy z pola - ołtarza, na
którym codziennie czeka na nas
Bóg[4], gdzie składamy godzina za
godziną nieustannie nasze życie w
ofierze.

Z naszej strony wymiar duchowy
oznacza także, aby starać się nie
zapominać, że w naszej pracy nie jest
najważniejsze to, co my robimy, ale
to jak Bóg działa poprzez nas. Często
wznosimy nasze serca, aby wielbić,
dziękować, prosić o przebaczenie i



prosić Boga o pomoc, zgodnie z tym,
co mówimy na koniec Mszy świętej
(uwielbienie, dziękczynienie,
zadośćuczynienie i prośba[5]). I
zdajemy sobie sprawę, że Bóg nas
widzi, słyszy i uśmiecha się do nas,
bo widzi wysiłek, jaki wkładamy w
to, by Go kochać.

Wytrwałość w pracy wiąże się ze
zmęczeniem, zmęczeniem fizycznym
dla tych, którzy pracują w branży
budowlanej lub rzeźbią dzieła sztuki,
zmęczeniem psychicznym dla tych,
którzy wpatrują się w ekran, aby
stworzyć nowy algorytm lub muszą z
uprzejmością obsłużyć kolejnego
pasażera. Formacja duchowa
pomaga nam widzieć ten wysiłek
jako okazję do zbliżenia się do
Chrystusa, który wziął na siebie
nasze boleści[6], do Boga Odkupiciela.
Ostatecznie, uświęcona praca (przez
Chrystusa, w Nim i z Nim) rodzi się z
miłości, wyraża miłość, jest
skierowana ku miłości[7]. Miłość



Chrystusa do Ojca i do nas - Jego
braci i sióstr, rodzaju ludzkiego - jest
życiodajną i jednoczącą istotą całej
Jego działalności i misji; jest ona
także zasadą naszej pracy, gdy
troszczymy się o świat i o innych,
starając się naśladować Jezusa,
stanowiąc z Nim jedno.

Zrozumienie sensu pracy na
poziomie intelektualnym

Gdybyśmy mieli określić, co nadaje
sens naszemu istnieniu, co nas
kształtuje jako ludzi, co określa nasze
miejsce w świecie, to jednym z
obszarów, na który byśmy położyli
nacisk, jest nasza praca. Nawet jeśli
praca, którą teraz wykonujemy, nie
jest naszą „pracą marzeń”. Z kolei,
czym byłoby nasze życie bez pracy?
Powołanie, które daje nam Bóg, jest
bardzo piękne: tworzyć, tworzyć na
nowo, pracować, podkreślił papież
Franciszek; praca obejmuje wszystko,
czym jest człowiek: jego myśli, jego



działanie — wszystko[8]. Ta
fundamentalna rola pracy w
nadawaniu sensu naszej egzystencji
wymaga pogłębienia z filozoficznego
i teologicznego punktu widzenia. To
jest formacja, której potrzebujemy na
poziomie intelektualnym: im
bardziej zrozumiemy tę
rzeczywistość - że Bóg wziął
człowieka i umieścił go w ogrodzie
Eden, aby uprawiał go i doglądał[9], to
znaczy znaczenie powołania
człowieka do pracy - tym bardziej
zrozumiemy godność, jaką ona
przynosi, ponieważ upodabnia nas
do Boga, ukazuje nasze jestestwo na
Jego obraz i podobieństwo[10].

Podejście to można przyjąć na
gruncie różnych kierunków, aby
głębiej zrozumieć Stworzenie,
odkupieńczy wymiar czasu, w
którym Chrystus pracował z Józefem,
ofiarę Krzyża, działanie Ducha
Świętego w historii, rolę świeckich w
chrystianizacji społeczeństwa, itd.



Szczególne znaczenie ma oczywiście
to wszystko, co dotyczy cnoty
sprawiedliwości i wymagań
moralnych każdego zawodu. Dlatego
też niniejsze opracowanie oferuje
nam nowe perspektywy zrozumienia
sposobu uświęcania własnej pracy i
wzmocnienia naszego pragnienia,
aby to czynić.

Oprócz tego zawsze pojawia się
potrzeba pogłębiania społecznego i
światotwórczego wymiaru swojego
zawodowego zaangażowania.
Powinniśmy otrzymać taką formację,
która wzbudzi w naszych duszach, w
momencie podejmowania pracy
zawodowej, instynkt i zdrową troskę
o dostosowanie tej pracy do
wymagań chrześcijańskiego
sumienia, do Bożych przykazań,
które powinny kierować
społeczeństwem i ludzką
działalnością[11], jak mówi św.
Josemaría. Ci, którzy mają
doświadczenie pracy jako miejsca



uświęcenia, pragną, aby to
doświadczenie dotarło do
wszystkich, nie tylko poprzez
dostarczanie duchowych środków
nadających znaczenie pracy, którą
każdy wykonuje, ale także poprzez
aktywne dążenie do tego, aby każdy
miał pracę godną i pełną sensu.

Bardziej zdolni do czynienia dobra

Codzienne wykonywanie pracy
stwarza okazję do ćwiczenia się w
cnotach ludzkich. Jest miejscem
idealnym na trening dla każdego, kto
chce doskonalić się jako człowiek: jak
w każdej sali treningowej, aby
osiągnąć wysoki poziom satysfakcji
konieczne są częste treningi, choć w
tym przypadku można do tego dodać
ogromną dawkę pomocy
nadprzyrodzonej, przez łaskę.

Kształtowanie ludzkiej postawy, dziś
i teraz, pomaga skupić się na
cnotach, które pozwalają nam
realizować to pragnienie służenia



innym, cnotach, które możemy
nazwać społecznymi. Na przykład,
moglibyśmy zachęcać do
praktykowania w pracy aktywnego
słuchania z zainteresowaniem i
chęcią uczenia się od innych. W
relacji z drugim człowiekiem, jak
wyjaśnia Papież, mówiąc o rozmowie
Jezusa z bogatym młodzieńcem:
Kiedy słuchamy sercem, to właśnie
się dzieje: druga osoba czuje się mile
przyjęta, nie osądzana, ma swobodę
opowiadania o swoich
doświadczeniach i drodze
duchowej[12]. Ale także w szerszym
sensie: Duch Święty prosi nas,
abyśmy wsłuchiwali się w pytania,
niepokoje, nadzieje każdego Kościoła,
każdego ludu i narodu. Ale także
byśmy wsłuchiwali się w świat, w
wyzwania i zmiany, jakie przed nami
stawia. Nie uciszajmy naszych serc,
nie chowajmy się za naszymi
pewnikami. Poczucie pewności tak
często nas zamyka. Słuchajmy siebie
nawzajem[13].



Ściśle powiązana z tym aspektem
cnota pokory prowadzi nas do
uznania, że potrzebujemy innych, a
także do uświadomienia sobie, co
możemy od siebie wnieść i do
dzielenia się tym z wielkodusznością.
Umiejętność współpracy z innymi i
potrzeba liczenia się z każdym jest
wymogiem naszego świata pracy;
choć technik i umiejętności można
się nauczyć, cnota chrześcijańska
uczy także istotnej postawy,
prawdziwego zainteresowania drugą
osobą, chęci - a w praktyce
umiejętności - wspierania wolności i
odpowiedzialności każdej osoby oraz
wykorzystania jej talentów.

Inną cnotą, którą rozwijamy, jest
zaangażowanie, słowo, które czasami
wywołuje strach. Jednak tym, co
powinno nas skłonić do refleksji jest
zastanowienie się nad
konsekwencjami lęku przed
zaangażowaniem. Jak mogę
zbudować coś wartościowego, co



będzie trwało przez długi czas, bez
zaangażowania? Czy możliwe jest
osiągnięcie celu bez odrzucania
innych możliwości po drodze?
Dobrze znamy odpowiedź i nie ma
wątpliwości, że podobnie jak w
innych dziedzinach życia osobistego,
zaangażowanie może być trudne do
osiągnięcia w pracy, ponieważ wiąże
się z wyrzeczeniami lub wymaga
ciągłego wysiłku.

Zaangażowanie jest również
niezbędne do życia w uczciwości,
sprawiedliwości i odpowiedzialności
społecznej. Ułatwia ono bycie
wiernym temu, co własne sumienie
wskazuje jako słuszne, nawet jeśli w
naszym środowisku zawodowym
rozpowszechnione są zachowania
przeciwne. Wzmacnia ono aktywną
troskę o humanizację środowisk
pracy i wspieranie godnych
warunków pracy dla wszystkich.

Cieszyć się z innymi



W relacjach międzyludzkich
życzliwość i wielkoduszność wobec
innych są wysoko cenionymi
cechami. W społeczeństwie
indywidualistycznym i
konkurencyjnym, takim jak nasze, są
to cnoty, które są wyrazem miłości, a
chrześcijanin pragnie je rozwijać i
przekazywać w swoim środowisku,
nie popadając w naiwność lub
zwykłą filantropię, i ryzykując, że
dobroć będzie czasem postrzegana
jako słabość. Nauczyć się prosić o
przebaczenie, naprawiać błędy, a
przede wszystkim przebaczać. Być
uczciwym wobec siebie i wobec
innych. Być szczerym i lojalnym w
relacjach ze współpracownikami.
Traktować klientów z życzliwością i
cierpliwością. Lista cnót mogłaby być
tak długa, jak tylko każdy sobie
wymyśli, a chęć bycia lepszym i
milszym dla innych towarzyszy
podróży jest częścią przygody, jaką
jest życie zawodowe.



Jak przypomina nam Prałat Opus Dei
w liście z 1 listopada 2019 r.[14],
przestrzeń pracy zawodowej jest
naturalnym środowiskiem do
nawiązywania wielu trwałych
przyjaźni, a także do zasiewania
pokoju i radości, które są tak
charakterystyczne dla ducha
chrześcijańskiego. Św. Josemaría,
cytowany przez prałata, wyjaśnia to
w następujący sposób: Można
powiedzieć, moje drogie dzieci, że
największym owocem pracy Opus
Dei jest to, co jego członkowie
uzyskują osobiście, poprzez
apostolstwo przykładu i lojalną
przyjaźń ze znajomymi z pracy: na
uniwersytecie, w fabryce, w biurze,
w kopalni czy w polu[15]. Jest to
przestrzeń, w której można dzielić
się problemami, współpracować ze
sobą i poświęcać wiele godzin na
opracowanie wspólnego projektu;
wzmacnia to więzi i daje okazję dla
wzajemnego poznania, a
jednocześnie zapobiega traktowaniu



relacji instrumentalnie,
sprowadzając je do roli korzyści w
ramach kultury natychmiastowego
sukcesu. To, że rodzi się przyjaźń,
która jest w dużej mierze
nieoczekiwanym darem[16] -
przypomina prałat - darem Bożym,
który przekazuje nam pociechę i
radość[17] i przypomina nam o
bezinteresownej miłości Trójcy
Świętej do każdego z nas.
Jednocześnie staje się to radosnym i
wspólnym działaniem, ponieważ
sama przyjaźń jest dialogiem, w
którym dajemy i otrzymujemy
światło; w którym powstają projekty,
gdy wzajemnie poszerzamy swoje
horyzonty; w którym cieszymy się z
tego, co dobre, i wspieramy się w
tym, co trudne; w nim czujemy się
dobrze, ponieważ Bóg chce, abyśmy
byli szczęśliwi[18].

Z profesjonalnym przygotowaniem



Obok kształcenia w cnotach,
kształcenie zawodowe jest
podstawowym elementem
uświęcenia człowieka i szczególnym
narzędziem pozwalającym stawić
czoła wyzwaniom kulturowym i
społecznym współczesnego
społeczeństwa. Posiadanie
kompetencji zawodowej jest
niezbędne, aby praca mogła być
uświęcona, ponieważ najpierw musi
być wykonana dobrze, na
wymaganym poziomie ; a jeśli jest to
możliwe, to jeszcze lepiej, ponieważ
idzie to w parze z naszym
pragnieniem doskonalenia świata,
oddawania czci Stwórcy i
uczestnictwa w odkupieniu świata[19],
realizując w działaniu duszę
kapłańską nabytą na chrzcie
świętym, będąc Chrystusem w pracy.

Josemaría powtarzał pierwszym
członkom Dzieła, że formacja
intelektualna i zawodowa prowadzi
do szukania szczytów, a nie



równin[20] we własnym zawodzie i
branży. Oznacza to zachęcanie
każdego człowieka do pełnego
rozwoju własnej osobowości i
zdolności w dziedzinie, w której
może on wnieść największy wkład w
życie społeczne, przyczyniając się do
uszlachetniania swojego środowiska.

Wykształcenie i kwalifikacje
zawodowe zdobywa się w
instytucjach do tego stworzonych: na
uniwersytetach, w technikach,
akademiach, na platformach
szkoleniowych online, w instytucjach
publicznych oferujących kursy
doszkalające lub pośrednictwo
pracy... Oferta jest szeroka i
zróżnicowana, trzeba więc
zdecydować się z niej skorzystać.
Ambicja, aby osiągnąć więcej niż
przeciętny chrześcijanin, wiąże się z
ciągłym i wymagającym
kształceniem zawodowym, aby być
na bieżąco, z obowiązkiem zdobycia
odpowiedniego wykształcenia



zawodowego, które zdobywa się w
tych samych miejscach, co inni
obywatele[21].

Formacja zapewniona przez
Prałaturę

Z tego wszystkiego można
wywnioskować, że kto chce być
świętym pośród świata, potrzebuje
formacji, która oddziałuje na
wszystkie dziedziny, jakie pojawiają
się w jego działalności zawodowej, i
pomaga mu dojrzale przeżywać
drogę utożsamienia się z
Chrystusem. To właśnie zapewnia
Prałatura.

Po pierwsze, jesteśmy zachęcani do
umiłowania naszego zawodu jako
miejsca spotkania z Bogiem i
rzeczywistego uczestnictwa w Jego
stwórczym dziele. Może nam pomóc
zadawać sobie codziennie w ciągu
dnia pytanie, w jaki sposób
zmieniam dzisiejszy świat? Być może
odpowiedzią może być brak



agresywnej reakcji w napiętej
sytuacji, gdy zbliża się termin,
wdzięczność za pomoc kolegi, zgoda
na udzielenie urlopu
macierzyńskiego bez narażania na
kłopoty podczas powrotu matki do
pracy - tak wiele jest momentów i
decyzji, w których jesteśmy wezwani
do przemiany świata, do ulepszania
naszego środowiska i przyczyniania
się do przybliżania go do Boga.

Ponadto otrzymane wykształcenie
pomaga nam wykonywać naszą
pracę w sposób zgodny z zasadami
chrześcijańskimi, to znaczy zgodnie z
etyką właściwą dla tego zawodu oraz
z zaangażowaniem tych, którzy
pragną współdziałać w budowaniu
bardziej ludzkiego społeczeństwa.
Przypomina nam również, że
musimy zgłębiać, poznawać i
realizować wymagania etyczne i
moralne z poczuciem misji oraz
dawać przykład w naszej praktyce
zawodowej. Będzie to wymagało



większych nakładów czasu i wysiłku
ze strony prawników, ginekologów,
celników czy inwestorów
giełdowych, ale jest równie ważne
dla tych, którzy opiekują się osobami
starszymi, są stażystami w lokalnej
rozgłośni radiowej czy przygotowują
jedzenie na wynos.

Jednocześnie rozbudza pragnienie
zapewnienia sobie środków do
odpowiedniego szkolenia, tak aby
każdy z nas przyczyniał się do
rozwoju właściwego dla każdej
branży, zawodu lub działalności,
którą się zajmuje, poprzez
zakładanie stowarzyszeń
zawodowych lub aktywne w nich
uczestnictwo, poświęcając czas na
lepsze poznanie własnego zawodu,
samodzielnie lub w towarzystwie
innych. Wymaga to czasu i energii,
których przecież nie mamy
wystarczająco dużo, ale stanowi
konieczne źródło wzbogacenia. Św.
Josemaría mawiał: przywiązuję taką



samą wagę do kultury zawodowej
fryzjera, jak i naukowca; do kultury
studenta uniwersytetu, jak i pomocy
domowej. Chodzi o to, aby mieć
kulturę własnego zawodu,
odpowiadającą powołaniu
zawodowemu[22].

Formacja ułatwia przyswajanie
wartości charakterystycznych dla
danego zawodu lub branży: wartość
życia i zdrowia w zawodach
związanych z medycyną; solidarność
strażaków i pracowników organizacji
humanitarnych; równość
pracodawców i osób działających w
związkach zawodowych... Istnieją
wartości, które choć uniwersalne i
niezbędne we wszystkich zawodach,
w niektórych z nich wyróżniają się w
szczególny sposób i muszą im
towarzyszyć niezbędne umiejętności.
Gdy wykonujemy ją na chwałę Bożą i
dla dobra ludzkości, nasza praca
zyskuje wartość nadprzyrodzoną,



która pozwala nam utożsamiać się z
Chrystusem.

Opieka duchowa oferowana przez
Prałaturę pomaga nam stawić czoło z
realistyczną dojrzałością - ludzką i
nadprzyrodzoną - możliwościom i
wymaganiom, jakie stawia przed
nami życie, także podczas
wieloletniej drogi zawodowej, z
nadzieją, rozeznaniem i zmysłem
nadprzyrodzonym.

Wreszcie, identyfikacja z misją
apostolską pomaga w większym
stopniu zaangażować się w osobiste
utrzymanie finansowe, przyczyniając
się w ten sposób do dobrobytu
własnej rodziny i apostolatów Dzieła.

Przeanalizowaliśmy wszystkie
aspekty formacji, które mają wpływ
na to, aby nasza praca stała się pracą
chrześcijanina. Jej fundamentalne
znaczenie św. Josemaría
podsumował w następujących
słowach: Prośmy o światło Pana



Naszego Jezusa Chrystusa i błagajmy
Go, aby nam pomógł odkrywać w
każdej chwili ten boski sens, który
sprawia, że nasza praca zawodowa
staje się fundamentem i osią
powołania do świętości[23].

Maeves Javaloyes

Tłum. Joanna Ratajska

________________________________________

[1] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr. 2569. 

[2] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr. 1350.

[3] Por. Modlitwa Eucharystyczna.

[4] Por. Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem, nr. 114.

[5]Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr. 1407 i 1414.



[6] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr. 95.

[7] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr. 48.

[8] Franciszek, „Praca jest
powołaniem człowieka”, homilia w
domu św. Marty, 1 maja 2020.

[9] Rdz 2,15.

[10] Por. Księga Rodzaju 1,26.

[11] Św. Josemaría. List 6-V-1945, nr.
15, w E. Burkhart, J. López, Życie
codzienne i świętość w nauczaniu
św. Josemaría, III, Rialp, Madryt
2013, s. 574.

[12] Franciszek, Homilia, Msza św.
inaugurująca XVI Zwyczajne
Zgromadzenie Ogólne Synodu
Biskupów, 10-10-2021.

[13] Tamże.



[14] Por. Fernando Ocáriz, List, 1-
XI-2019, nr. 20.

[15] Św. Josemaría, List nr. 6, nr. 55.

[16] Fernando Ocáriz, List, 1-XI-2019,
nr. 20.

[17] Tamże, nr. 23.

[18] Fernando Ocáriz, List, 9-I-2018, nr.
14.

[19] Por. Fernando Ocáriz, List, 14-
II-2017, nr. 17

[20] Por. Ana Sastre, Tiempo de
Caminar, Rialp, Madrid 1989, cytat
18, s. 232: (Źródło: Św. Josemaría,
Hoja de Noticias (complementos) z
lipca 1939 r. (AGP, seria A.2, leg. 10,
karp. 2) "Nie idźcie przez karierę tak,
jakby to wszystko było równiną.
Szukaj wypukłości. Miej osobowość.
Wyznacz swoją bruzdę. I niech
bruzdy wszystkich sprawią, że pole
Ojca rodzin wyda plon".



[21] Por. Prałatura Świętego Krzyża i
Opus Dei, Ratio Institutionis, Rzym,
2007, nr. 14.

[22] Św. Josemaría, Notatki z
spotakania, 19 kwietnia 1964 r.; w
tomie "Rozważania", t. I, s. 606-607
(AGP, biblioteka, P06).

[23] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr. 62.

Maeves Javaloyes

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/o-formacji-zawodowej-ii-stac-
sie-chrystusem-w-pracy/ (20-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-ii-stac-sie-chrystusem-w-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-ii-stac-sie-chrystusem-w-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-ii-stac-sie-chrystusem-w-pracy/

	O formacji zawodowej (II): stać się Chrystusem w pracy

