
opusdei.org

„Nowe przykazanie”
w Akademii i
Rezydencji DYA

23 sierpnia 1932 r. Josemaría
postanowił, że we wszystkich
ośrodkach Opus Dei zostanie
umieszczona tablica ze słowami
Jezusa: „Przykazanie nowe daję
wam: abyście się wzajemnie
miłowali”, aby przypomnieć
„gdzie jest to, co trwałe, gdy
wszystko się wali? W
przykazaniu miłości”. Historyk
José Luis González Gullón
opisuje niektóre okoliczności tej
decyzji.



23-08-2025

Druga Republika Hiszpańska,
zapoczątkowana w 1931 roku,
przedstawiła pewne pozytywne
elementy dla rozwoju kraju,
zwłaszcza w zakresie większej
otwartości wobec procesu
demokratyzacji. Od samego początku
istniały również poważne problemy
społeczne i polityczne. Socjalistyczna
konstytucja republikańska została
przyjęta bez konsensusu, a wśród
innych spraw Kościół został
podporządkowany państwu, a
edukacja zakazana zakonom.

Latem następnego roku
społeczeństwo hiszpańskie przeżyło
traumatyczne wydarzenie. W dniu
10 sierpnia grupa wojskowych i
polityków, opowiadających się w
większości za powrotem do
monarchii autorytarnej,



zmobilizowała się w celu dokonania
zamachu stanu. Powstanie nie doszło
do skutku, ponieważ faktu, że było
źle zorganizowane, rząd w ciągu
kilku godzin aresztował prowodyrów
i przywrócił porządek publiczny.

W tym czasie Josemaría Escrivá już
od czterech lat szerzył ducha Opus
Dei w Madrycie. Zgromadził różne
grupy ludzi, którzy słuchali go, jak
mówił o świętości pośród świata:
studentów, mężczyzn różnych
zawodów i rzemieślników, młode
kobiety pracujące zawodowo,
niektóre z nich były przewlekle
chore, księży diecezjalnych.

W lecie 1932 r. dwa wydarzenia
przyhamowały działalność
apostolską założyciela. Z jednej
strony, jeden ksiądz diecezjalny,
który podążał za nim drogą Dzieła -
José María Somoano - zmarł 16 lipca
po trzech dniach silnych bólów i
wymiotów; nękany groźbami



śmierci, które otrzymywał w
poprzednich miesiącach, i zjadliwość
choroby wskazywały na otrucie go z
powodu nienawiści do wiary. Z
drugiej strony, wielu słuchających go
studentów wzięło udział w próbie
zamachu stanu z 10 sierpnia.
Większość z nich poszła do więzienia
lub na wygnanie, więc ks. Josemaría,
który nie był zaangażowany w
działalność polityczną, widział, jak
się rozproszyła grupa studentów,
którą miał kontakt.

Być może okoliczności te były jakiś
sposób w nim obecne, gdy dwa
tygodnie później, 23 sierpnia, w 
Apuntes íntimos zanotował: „We
wszystkich naszych domach, na
bardzo widocznym miejscu, będzie
umieszczony 12 werset 15 rozdziału
Ewangelii św. Jana: Hoc est
praeceptum meum ut diligatis
invicem, sicut dilexit vos.” (To jest
moje przykazanie: abyście się



wzajemnie miłowali, tak jak Ja was
umiłowałem)[1].

W ciągu następnych miesięcy
założyciel Opus Dei rozpoczął
działalność dzieła św. Rafała,
zarówno poprzez kręgi formacji
chrześcijańskiej, jak i nauczanie
dzieci katechizmu. W grudniu 1933 r.
wzrost liczby młodych ludzi
korzystających z jego apostolskich
działań doprowadziło do otwarcia
Akademii DYA przy ulicy Luchana 33
w Madrycie. Było to pierwsze
miejsce, w którym ks. Josemaría miał
wyjaśnić ducha Opus Dei młodym
ludziom, których poznawał.

Podczas urządzania mieszkania
założyciel poprosił swoje duchowe
dzieci, aby przepisały zdanie z
Ewangelii według św. Jana, które
padło z ust Jezusa podczas Ostatniej
Wieczerzy, kiedy to powiedział do
swoich apostołów: „Przykazanie
nowe daję wam, abyście się



wzajemnie miłowali. Po tym wszyscy
poznają, żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali” (J
13, 34-35). Łacińska wersja tego
wersetu, narysowana na papierze
imitującym pergamin i
zabezpieczona prostą ramką, została
umieszczona na ścianie w sali
lekcyjnej Akademii DYA. Dziesiątki
lat później Escrivá powiedział: „Bolał
mnie brak miłości, ogromny brak
miłosierdzia, który istnieje wśród
chrześcijan. Dlatego w pierwszym
domu, urządzonym kilkoma
meblami mojej matki i innymi, które
dał nam przyjaciel rodziny; ale
pierwszą rzeczą, jaką umieściłem
było Mandatum novum, które
poprosiłem o narysowanie jednemu
z pierwszych chłopców”[2].

Dziewięć miesięcy później, we
wrześniu 1934 r., Akademia
przeniosła się do Rezydencji DYA
przy ul. Ferraz 50. W nowej siedzibie
plakat ze słowami Mandatum novum



został umieszczony na ścianie w tzw.
pokoju fortepianowym lub pokoju na
podwieczorki. Ewangeliczny tekst od
razu rzucał się w oczy każdemu, kto
wchodził do salonu, który odtąd stał
się stałym miejscem spotkań
założyciela z jego duchowymi
dziećmi i z mieszkańcami, a także
przestrzenią niezliczonych
nieformalnych spotkań i zebrań.

W pewnym sensie, te wersety
Ewangelii podsumowują jeden z
trzech filarów, które w myśli Escrivy
stanowiły podstawę Rezydencji DYA.
Oprócz osobistej relacji z Bogiem i
nauki jako własnej pracy zawodowej,
DYA definiowała jeszcze przyjaźń,
serdeczność i otwartość na innych.
Escrivá wyjaśnił, że chrześcijanin nie
może ograniczać swoich kontaktów
do osób najbliższych, nie może też
tworzyć zamkniętych grup lub
„capillitas”, jak je wówczas
nazywano[*]. Przesłanie Ewangelii
jest otwarte dla przyjaciół i



znajomych w miejscu pracy i w
innych relacjach społecznych,
zarówno publicznych, jak i
prywatnych, oraz dla ludzi w
potrzebie.

W ten sposób wyznaczał miłość jako
„istotny i nieodzowny element życia
chrześcijanina”[3]. Łączył to z nauką
św. Pawła:„Jeden drugiego
brzemiona noście i wypełniajcie w
ten sposób prawo Chrystusowe” (Ga
6, 2)[4]. Zastanawiano się nawet nad
umieszczeniem tego wersetu w
oratoriach ośrodków Dzieła dla stałej
pamięci[5].

W miarę upływu miesięcy sytuacja
polityczna w Hiszpanii stawała się
coraz bardziej skomplikowana, a
były też i momenty, w których
napięcie prowadziło do przemocy
fizycznej. Ks. Josemaría ustanowił,
jako kryterium działania w
Rezydencji DYA, że na spotkaniach i
imprezach zbiorowych nie należy



poruszać tematów związanych z
polityką. Już w lutym 1934 r.
zanotował: „Dla ducha dzieła św.
Rafała: żadnych uwag politycznych.
Nie pozwólcie chłopakom omawiać
w naszym domu spraw politycznych:
sprawcie, aby zobaczyły, że Bóg jest
taki sam jak zawsze, że nie odciął
sobie rąk; powiedzcie im, że
apostolat, który jest z nimi
prowadzony, ma charakter
nadprzyrodzony; uwzględniajcie
obecność Boga wiele razy, w
rozmowach szczegółowych, we
wspólnych rozmowach i zawsze:
uczyńcie ich serca i umysły
katolickimi”[6].

Drzwi DYA były otwarte dla każdego,
kto chciał przyjść, a jedynym
ograniczeniem było to, że trzeba było
respektować chrześcijańskie zasady
panujące w tym domu. José Luis
Múzquiz wspomina, że pewnego
razu, powodowany ciekawością,
zapytał ks. Josemaríę o „jedną z tych



osób, które poruszały się w świecie
polityki: myślę, że chodziło tu Gil-
Robles, dla którego miałem wtedy
pewną sympatię. Ojciec natychmiast
mi odpowiedział: „Słuchaj, tutaj
nigdy nie będą cię pytać o poglądy
polityczne; ludzie tu przychodzący
pochodzą ze wszystkich środowisk:
karliści, Akcja Ludowa, monarchiści
z Odnowy Hiszpańskiej, itd... a
wczoraj, dodał, byli przewodniczący i
sekretarz Stowarzyszenia Baskijskich
Studentów Nacjonalistycznych”[7].
Następnie poruszył temat formacji w
DYA:„Natomiast, będą ci zadawać
inne trudne pytania”, powiedział
śmiejąc się, „będą cię pytać, czy się
modlisz, czy wykorzystujesz swój
czas jak najlepiej, czy starasz się
sprawiać radość rodzicom, czy pilnie
się uczysz, bo nauka to dla studenta
poważny obowiązek”[8].

W DYA nie było spotkań politycznych
ani rekrutacji do stowarzyszeń
politycznych. Ważne wydarzenie



miało miejsce w styczniu 1935 r.,
kiedy ks. Josemaria wygłosił
rekolekcje dla grupy przyjaciół
młodego człowieka, którego znał od
lat - Adolfa Gómez Ruiza - którzy byli
tradycjonalistami. W dzienniku
domowym odnotowano jedno z
zastrzeżeń, jakie założyciel poczynił
przed wyrażeniem zgody na
przeprowadzenie tych rekolekcji:
„Ojciec powiedział, że z
przyjemnością je wygłosi, ale pod
pewnymi warunkami, z których
jednym było, że nie przyjadą jako
grupa tradycjonalistów, ale jako
młodzi katolicy, ponieważ nie
chciałby, aby miały one podtekst
polityczny”[9]. W ten sposób Escrivá
skierował rekolekcje do sześciu
młodych ludzi, nawiązując wyłącznie
do tematów duchowych, które zwykł
poruszać.

Również w styczniu 1935 r., w
napiętej atmosferze po nieudanej
próbie zamachu stanu i późniejszych



represjach rządowych, w Instrukcji o
Dziele św. Rafała nalegał:„Nie
mówcie o polityce w zwykłym
znaczeniu tego słowa i zapobiegajcie
mówieniu w naszych domach o
partiach i frakcjach. Sprawcie, by
zrozumieli, że w Dziele mieszczą się
wszyscy, którzy szanują prawa
Kościoła Świętego”[10].

Świadomy brak konkretnej postawy
politycznej ze strony kierownictwa
Rezydencji DYA mocno kontrastował
z sytuacją społeczną. Wewnątrz
domu panował spokój i atmosfera
nauki; na zewnątrz - na ulicy, w
salach uniwersyteckich, w
stowarzyszeniach studenckich -
panowały ciągłe dyskusje posunięte
czasem do skrajności pistolaryzmu,
czyli mordów z zimną krwią na ulicy
między prawicowymi i lewicowymi
ekstremistami. Napis Mandatum
novum w sali fortepianowej stale
przypominał o tym, jaka powinna
być ich postawa, zwłaszcza wobec



tych, którzy gardzili, a nawet
nienawidzili wiary katolickiej. 16
kwietnia 1936 r. Jiménez Vargas
porównywał atmosferę panującą w
Rezydencji z tą na zewnątrz:
„Pomiędzy strajkami w Szkołach
Specjalnych a wiadomościami
przekazanymi przez tych, którzy byli
dziś po południu na strzelaninach,
szacując liczbę ofiar na dość wysoką,
nie ma nikogo, kto mógłby nie
zdawać sobie sprawy z niepokoju
panującego w atmosferze. Nigdzie
jednak nie da się pracować z
większym spokojem niż w tym
domu”[11].

Fakt, że w życiu akademii DYA nie
było sporów politycznych, nie
oznaczał, że nie istniały „napięcia
odzwierciedlające sytuację
społeczno-polityczną”[12], które były
rozwiązywane przez dyrektora,
Ricardo Fernándeza Vallespína lub
samego Josemaríę Escrivę. Ale żyli
zgodnie ze swoją sytuacją, tzn.



studentów, którzy oprócz polityki
mieli różne zainteresowania - naukę,
przyjaciół, rodzinę itd. W
rzeczywistości, wśród mieszkańców i
przyjaciół DYA, większość wolała
spędzać czas na innych zajęciach, czy
to akademickich,
stowarzyszeniowych czy
prywatnych. Na przykład Juan
Jiménez Vargas, którego charakter
był skory do działania, dawał
pierwszeństwo pracy w Akademii-
Rezydencji: „Wolę tu zostać, bo mam
ochotę angażować się we wszystkie
kłopoty i strzelaniny”[13]. Inny
osiemnastoletni student, Ángel
Galíndez, relatywizował problemy:
„Te rzeczy bardzo nas dotykały, ale
nie w sposób zasadniczy. Wymagania
studiów przygotowawczych do
przyjęcia i, w moim przypadku,
rozwiązanie sześciu miażdżących
problemów, plus mecz Hiszpanii z
Austrią [19 stycznia 1936 r.],
zajmowały wszechświat naszych
trosk”[14].



Z drugiej strony, niektórzy
angażowali się w aktywną politykę
lub zaprzestali uczęszczania na
Akademię-Rezydencję, aby poświęcić
się całkowicie światu polityki.
Dotyczyło to zwłaszcza osób o
specyficznych uwarunkowaniach
kulturowych - na przykład
tradycjonalistów - którym trudno
było zrozumieć przesłanie Dzieła.
Według Jiméneza Vargasa, „nie
widzieli innego rozwiązania niż
polityka, więc w pełni zanurzyli się
w aktywizmie zmierzającym do
rozwiązania wszystkiego przy użyciu
przemocy”[15]. Tak było w
przypadku karlistowskiego Vicente
Hernando Bocos, który z
przyjemnością słuchał
chrześcijańskich propozycji
Josemaría Escrivy, ale nie akceptował
wyraźnie duchowego charakteru
jego nauczania: „Odradzał nam,
studentom, polaryzację w polityce,
ponieważ czuł żal, że tak
wartościowi młodzi ludzie poświęcali



się całkowicie polityce, ponieważ
polityka wyniszcza”. Powiedział mi,
jako osobistą radę, że muszę się
pilnie uczyć, aby stać się kimś i w ten
sposób służyć, i nalegał, abym
rozważył przypowieść o talentach.
Powiedziałem mu, że nie sądzę,
abym pogrzebał swój talent. Ale
ojciec Josemaría nalegał, abym
rozważał tę przypowieść" [16].
Pomimo jego rad, idea działania
społecznego Hernando Bocos różniła
się radykalnie od tej przedstawionej
przez tego księdza, którypowiedział
nam:„musicie być wytrwali i
nieustępliwi w tym, co czujecie, ale
nie raniąc nikogo”. Powiedziałem
mu:„Nie przekonuje mnie to, co
Ksiądz mówi, bo ja wolę pałki i bójki”
[17].

W kwietniu 1936 r. założyciel
poprosił ich o narysowanie kolejnego
„nowego przykazania”, podobnego
do tego, które wisiało w sali z
fortepianem. Prawdopodobnie



myślał, że ten egzemplarz trafi do
nowej siedziby akademika DYA,
której szukano w tym czasie w
Madrycie. Trzy miesiące później, w
lipcu, DYA przeniosła się do budynku
przy tej samej ulicy Ferraz, tym
razem pod numer 16, gdzie
umieszczono kopię Mandatum
novum. Natomiast stary rysunek,
który znajdował się zarówno w
Luchana 33, jak i Ferraz 50, zachował
się w kufrze przechowywanym przez
rodzinę założyciela[18].

Wybuch hiszpańskiej wojny
domowej w lipcu 1936 roku
doprowadził do ciężkich represji w
Madrycie, które pochłonęły życie
tysięcy katolików, księży i świeckich.
Założyciel i członkowie Dzieła
musieli się ukrywać, a siedziba DYA
została pozostawiona własnemu
losowi. Przez cztery miesiące była to
siedziba komitetu
anarchosyndykalistycznego, gdzie



wykonywano tortury i wyroki
śmierci.

28 marca 1939 r., w dniu kapitulacji
Madrytu, Josemaría Escrivá powrócił
do stolicy Hiszpanii w ciężarówce
wojskowej należącej do kolumny
zaopatrzeniowej. Przejeżdżając przez
ulicę Ferraz, poprosił kierowcę o
zatrzymanie się na chwilę i
stwierdził, że dom został
podziurawiony kilkoma trafieniami
pocisków; następnego dnia udał się
tam z kilkoma członkami Dzieła i
zebrali oni kilka przedmiotów
rozrzuconych na ziemi [19].

Kilka dni później, 21 kwietnia,
ponownie udał się do dawnego
miejsca zamieszkania, w
towarzystwie swojego brata
Santiago, Juana Jiméneza Vargasa i
Miguela Fisaca. Nie mieli większych
nadziei na znalezienie czegokolwiek
innego, ale nagle „nastąpiła
niespodzianka: na podłodze,



przysypany gruzem, leżał obraz 
Mandatum novum, dość dobrze
zachowany”[20]. I - kontynuuje
Jiménez Vargas - „prawdopodobnie,
ponieważ go nie rozumieli, nie
widzieli w nim żadnego znaczenia
religijnego, i pozostawili go na swoim
miejscu, na ścianie, na której był
umieszczony, jak gdyby był
bezużytecznym obrazem, i tam
pozostał, dopóki ściana nie zawaliła
się pod bombardowaniami”[21].

Escrivá zawsze uważał to
odnalezienie za opatrznościowe,
ponieważ pokazało mu ono, „gdzie
jest to, co trwałe, gdy wszystko się
wali: w przykazaniu Miłości”[22].
Słowa Jezusa Chrystusa miały
głębokie znaczenie teologiczne,
odnoszące się nie tylko do ludzi o
innych poglądach, ale do istoty
miłości, do Ducha Świętego, który
uzdalnia każde dziecko Boże do
całkowitego oddania się innym.
Francisco Ponz, który wstąpił do



Opus Dei zaraz po zakończeniu
wojny domowej, wspominał: „Często
odwoływał się do chrześcijańskiego
braterstwa. Mówił nam z wielką
miłością o Mandatum novum, o tym,
że chce, aby było ono obecne w
naszych sercach, abyśmy żyli nim ze
wszystkimi, a także, oczywiście, z
młodzieżą, którą się zajmujemy, w
atmosferze naszych ośrodków.
Uważał też, że odnalezienie wśród
gruzów tego obrazu z tekstem
Ewangelii, który miał już napisany
na pergaminowym papierze dla
Akademii DYA, było szczególnym
znakiem opatrzności Bożej”[23].

Jakiś czas później, w roku
akademickim 1941-1942, w Madrycie
miało miejsce wydarzenie, które na
zawsze pozostanie wyryte w sercu
innego młodego członka Opus Dei,
Amadea de Fuenmayor. Pewnego
dnia kilku młodych mężczyzn
zażartowało sobie z jakiegoś
nieistotnego wydarzenia - ktoś źle



służył do Mszy św. popełniając wiele
błędów - i wszyscy w domu śmiali się
z niego. Wiedząc, że dyrektor domu
pierwszy się roześmiał, tego
wieczoru założyciel poprowadził
medytację dla wszystkich. Nawiązał
do miłości braterskiej, zgodnie z
Chrystusowym Mandatum novum:
„Od początku byliśmy pod silnym
wrażeniem tonu, w jakim Ojciec do
nas mówił. Mówił z niezwykłą siłą,
jakby chciał wyryć swoje słowa w
naszych duszach. Raz jeszcze
skomentował nam to, co Jan Apostoł
lubił powtarzać pierwszym
chrześcijanom w swojej starości: 
Filioli mei, non diligamus verbo,
neque lingua, sed opere et veritate. I
przez pół godziny w imponujący
sposób rozprawiał o wymaganiach
miłości braterskiej. Prawie pod
koniec poprosił nas, abyśmy w miarę
upływu lat mówili naszym młodszym
braciom, że pewnego dnia Ojciec
wezwie nas do Diego de León,
abyśmy wraz z nim prosili Pana, aby



zawsze w Dziele miłość braterska
była przeżywana z taką niezwykłą
delikatnością, z jaką była
przeżywana od samego początku.
Pamiętam, że płakałem, a raczej, że
płakaliśmy podczas medytacji”[24].

Założyciel polecił, aby Mandatum
novum, zapisane po łacinie, zostało
zawieszone w czytelniach ośrodków
Opus Dei, w których prowadzona jest
działalność związana z dziełem św.
Rafała. Obecnie zwykle dodaje się
tłumaczenie na język krajowy, aby
wszyscy młodzi ludzie rozumieli
słowa o braterskiej miłości,
przekazane przez Jezusa Chrystusa
swojemu Kościołowi.

José Luis González Gullón

[1] Apuntes íntimos, nr 815 (23 VIII
1932).



[2] Wspomnienia Cipriano Rodríguez
Santa María, Manizales, sierpień
1975, w AGP, seria A.5, 344-1-1.
Przedstawianie „nowego
przykazania” na różne sposoby jest
tradycyjne w Kościele. W Madrycie
prawdopodobnie założyciel spotkał
się z Krucyfiksem Miłości
Miłosiernej, który rzeźbiarz Lorenzo
Coullaut Valera ukończył w czerwcu
1931 r. na polecenie matki
Esperanzy, założycielki
Zgromadzenia Służebnic Miłości
Miłosiernej. U stóp tego wizerunku
przedstawiona została księga
Ewangelii otwarta na Mandatum
novum. Por. José María Zavala,
matka Esperanza. Los milagros
desconocidos del alma gemela de
Padre Pío, Freshbook, Rivas-
Vaciamadrid, 2016.

[*] Kółko wzajemnej adoracji - przyp.
tłum.



[3] Juan Ignacio Ruiz Aldaz,
"Caridad", w José Luis Illanes
(coord.), Diccionario de san Josemaría
Escrivá de Balaguer, Monte Carmelo -
Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Burgos 2013, s.
196.

[4] Te dwa teksty są przepisane w
punkcie 385 Drogi. Por. Josemaría
Escrivá de Balaguer, Droga (wydanie
krytyczno-historyczne), Rialp,
Madryt 2004, wyd. 3, s. 555-557. 
Mandatum novum cytowane jest
także w punktach 454 i 889 Kuźni.

[5] Por. Apuntes íntimos, nr 937 (19-
II-1933). Doktrynę tę głosił przez całe
swoje życie. Kopiujemy, jako
przykład, tekst odnoszący się do
tekstu Janowego i inny do tekstu
Pawłowego. Przykazanie miłości
„zobowiązuje nas do miłości
wszystkich dusz, do zrozumienia
sytuacji innych, do przebaczenia,
jeśli uczyniono nam coś, co zasługuje



na przebaczenie. Nasza miłość
powinna być taka, aby pokrywała
wszystkie braki ludzkiej słabości, 
veritatem facientes in caritate,
traktując z miłością tych, którzy
błądzą, ale nie dopuszczając
kompromisów w tym, co dotyczy
wiary”: Josemaría Escrivá de
Balaguer, Cartas (wydanie krytyczno-
historyczne), t. 1. Rialp, Madrid
20220, s. 273. „czuję się zobowiązany,
aby ustawicznie przypominać
ludziom o tych słowach Naszego
Pana. Święty Paweł dodaje: Jeden
drugiego brzemiona noście i tak
wypełnicie prawo Chrystusowe. Czas
zmarnowany, być może z fałszywym
usprawiedliwieniem, że masz go za
dużo... A jest tylu braci, twoich
przyjaciół, przeciążonych pracą!
Przybądź im z pomocą, delikatnie,
uprzejmie, z uśmiechem, pomóż im
w taki sposób, aby tego nie mogli
zauważyć i wyrazić ci swego
podziękowania, gdyż subtelna
dyskrecja twej miłości sprawi, że



pozostanie ona niedostrzeżona”.
Josemaría Escrivá, Przyjaciele Boga,
nr 44.

[6] Apuntes íntimos, nr 1160 (16-
III-1934).

[7] Wspomnienia José Luisa
Múzquiza de Miguel, Derio (Vizcaya),
29 VIII 1975, w AGP, seria A.5,
231-1-1. Poniższe dwie strony są
częściowo przepisane w naszej
książce DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, wyd.
4.

[8] Wspomnienia José Luisa Múzquiz
de Miguel, Derio (Vizcaya), 29 VIII
1975, w AGP, seria A.5, 231-1-1.

[9] Diario de Ferraz, 27 I 1935, s. 124,
w AGP, seria A.2, 7-2-1.

[10] Instrukcja o pracy Św. Rafała, 9 I
1935, s. 12, w AGP seria A.3, 89-3-1.



[11] Diario de Ferraz, 16 IV 1936, s.
162-163, w AGP, seria A.2, 7-2-3.

[12] Wspomnienia Miguel Español
(niedatowane), w AGP, seria A.5,
1429-1-27.

[13] Diario de Ferraz, 17 IV 1936, s.
164-165, w AGP, seria A.5, 1429-1-27.

[14] Wspomnienia Ángel Galíndez
(niedatowane), w AGP, seria A.5,
329-1-1.

[15] Wspomnienia Juana Jiméneza
Vargasa, Pamplona, 26 VI 1976, w
AGP, seria A.5, 221-1-2.

[16] Świadectwo Vicente Hernando
Bocos, Palencia, 3 IX 1975, w AGP,
seria A.5, 219-2-4.

[17] Ibidem.

[18] Por. Crónica 1978, s. 149 (AGP,
Biblioteca, P.01). Ten egz."madatum
novum" jest przechowywany w



siedzibie Colegio Mayor Montalbán
(Madryt).

[19] Por. Diario de Madrid, 28 i 29 III
1939, w AGP, seria A.2, 11-1-1.

[20] Wspomnienia Juana Jiméneza
Vargasa, Pampeluna, 26 VI 1976, w
AGP, seria A.5, 221-1-2. To
"mandatum novum" jest
przechowywane w siedzibie Komisji
Regionalnej Opus Dei we Włoszech
(Mediolan).

[21] Tamże.

[22] Por. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Droga (wydanie krytyczno-
historyczne), o. c., s. 556, nt. 55. 55.

[23] Wspomnienia Francisco Ponz
Piedrafita, Pamplona, 26 IX 1975, w
AGP, seria A.5, 238-3-5. Ponz
przywołał inne słowa Założyciela,
również odnoszące się do Mandatum
novum: „Miłość dusz - mówił przy
pewnej okazji - sprawia, że kochamy



wszystkich ludzi, rozumiemy,
przebaczamy, odpuszczamy... Trzeba
mieć miłość, która pokrywa
wszystkie niedostatki ludzkich nędz”.

[24] Wspomnienia Amadeo de
Fuenmayor Champín, Pampeluna, 4
IX 1975 r., w AGP, seria A.5, 212-1-6.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nowe-przykazanie-w-
akademii-i-rezydencji-dya/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-przykazanie-w-akademii-i-rezydencji-dya/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-przykazanie-w-akademii-i-rezydencji-dya/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-przykazanie-w-akademii-i-rezydencji-dya/

	„Nowe przykazanie” w Akademii i Rezydencji DYA

