
opusdei.org

Nowe morza (V): „Do
Jezusa poprzez
Maryję”

Święty Josemaría od dziecka
modlił się do Najświętszej
Maryi Panny. Jako dorosły
człowiek odkrył więcej -
odnalazł się w ramionach
Matki, tak bliskiej jak Niebo.

28-12-2017

U stóp Krzyża Panu towarzyszyły
Jego Matka — Najświętsza Maryja
Panna, kilka innych kobiet i św. Jan
— najmłodszy z uczniów. Tylko tych



kilka osób było u Jego boku w owych
dramatycznych godzinach. Oni…
oraz całe mnóstwo ciekawskich i
oportunistów, garść żołnierzy, która
zaprowadziła Go na Kalwarię, i
oskarżyciele, którzy nadal
wyśmiewali się z Niego, być może
smakując swoje „zwycięstwo”. A
pozostali uczniowie? Uciekli.

Ten sam Jan opowiada nam: „Kiedy
więc Jezus ujrzał Matkę i stojącego
obok Niej ucznia, którego miłował,
rzekł do Matki: «Niewiasto, oto syn
Twój». Następnie rzekł do ucznia:
«Oto Matka twoja»”. I, kończy
Ewangelista, „od tej godziny uczeń
wziął Ją do siebie” (J 19, 26-27).

W postaci młodego Apostoła Matka
Chrystusa „zostaje dana człowiekowi
każdemu i wszystkim — jako Matka” 
[1]. Od tej chwili Maryja jest Matką
chrześcijan. Pierwsi uczniowie
zrozumieli to natychmiast.
Zgromadzili się właśnie wokół Niej,



odczuwając nieobecność Pana po
Jego Wniebowstąpieniu: „Wszyscy
oni trwali jednomyślnie na
modlitwie razem z niewiastami,
Maryją, Matką Jezusa, i braćmi
Jego” (Dz 1, 14).

Również my jesteśmy powołani do
osobistego doświadczania
macierzyństwa Maryi i do
odpowiadania jak Jan, który
„«przyjmuje» Matkę Chrystusa i
wprowadza Ją w to wszystko, co
stanowi jego własne życie
wewnętrzne, poniekąd jego ludzkie i
chrześcijańskie «ja»” [2]. Chodzi o
osobistą drogę, którą każdy pokonuje
na swój sposób…

i w swoim tempie.

„Jestem również synem mojej
Matki Maryi”

Święty Josemaría od dziecka miał
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny. Nie zapomniał o tym z



upływem lat. W maju 1970 roku,
podczas swojej nowenny u stóp
Matki Bożej z Guadalupe, mówił:
„Radzę, byście w takich chwilach
wracali pamięcią do lat dziecięcych

i przypomnieli sobie — nawet jeśli to
wymaga wysiłku — pierwsze słowa,
jakimi zwróciliście się do niej
świadomie i dobrowolnie. Ja
pamiętam je dokładnie” [3]. Wiemy,
że kiedy był bardzo mały, jego matka
ofiarowała go Maryi Dziewicy z
Torreciudad w podziękowaniu za
uleczenie go ze śmiertelnej choroby.
Od swoich rodziców nauczył się
również modlić do Najświętszej
Maryi Panny. Po latach wspominał:
„Ciągle jeszcze rano i wieczorem, i to
nie tylko czasami, lecz zawsze,
odnawiam ofiarowania, którego
nauczyłem się od moich rodziców: O
Pani moja, o Matko moja! Ofiaruję Ci
się całkowicie, a na dowód mojego
synowskiego uczucia poświęcam Ci



tego dnia moje oczy, moje uszy, mój
język, moje serce...” [4].

Kiedy święty Josemaría mieszkał w
Saragossie, codziennie nawiedzał
Najświętszą Maryję Pannę na
Kolumnie (del Pilar). Do Niej
przychodził ze swoimi przeczuciami,
z intuicją, że Pan ma w stosunku do
niego szczególną wolę. Do dzisiaj
przetrwała niewielka figurka-kopia
Matki Boskiej w tym wizerunku,
wykonana z gipsu, bardzo skromna,
na której podstawie wyryto
gwoździem: Domina, ut sit!, pod datą
24 maja 1924 roku. „Owa figurka —
mówił wiele lat później — była
materializacją mojej wieloletniej
modlitwy, o czym wam tylekroć
opowiadałem” [5].

Już w Madrycie miał figurkę Maryi,
którą nazywał „Najświętszą Maryją
Panną od Pocałunków”, ponieważ
nigdy nie przestawał pozdrawiać jej
pocałunkiem, wchodząc do domu lub



z niego wychodząc. „Nie tylko ten
jeden, ale wszystkie wizerunki Matki
Bożej go wzruszały. Zwłaszcza te
ryciny i obrazki, które znalazł
wyrzucone na ulicy, brudne i
zakurzone. A także te, które spotykał
po drodze podczas swoich wędrówek
po Madrycie, tak jak ten wizerunek
wyobrażony na kafelkach, na którym
spoczywał jego wzrok za każdym
razem, gdy wychodził ze Świętej
Izabeli” [6].

Poza tym, kontemplując Ewangelię,
nauczył się obcować z Maryją i
uciekać się do Niej tak, jak czynili
pierwsi uczniowie. W swojej książce 
Różaniec Święty, owocu tej pełnej
miłości kontemplacji życia Chrystusa,
komentując drugą tajemnicę
chwalebną, zapisał: „Piotr i inni
Apostołowie wracają do Jerozolimy 
cum gaudio magno — z wielką
radością (Łk 24,52) (…). Lecz ty i ja
czujemy się osieroceni, ogarnia nas



smutek i idziemy do Maryi szukać
pocieszenia” [7].

Niezależnie od tych doświadczeń,
macierzyństwo Maryi miało być
kolejnym z „odkryć”, którego
dokonał, będąc jeszcze młodym
kapłanem. Przedstawił to w jednym
ze swoich Zapisków, pochodzącym z
września 1932 r.: „Wczoraj (…)
odkryłem kolejne morze — jeszcze
jedno — a mianowicie, skoro jestem
synem mojego Ojca Boga, jestem
również synem mojej Matki Maryi” 
[8]. Nie było to nic nowego — była to
znana, rozważana, przeżywana
prawda — a jednak nagle nabrała
nowego znaczenia. Wspominając raz
jeszcze swoją duchową drogę, dodał:
„Wytłumaczę to: poprzez Maryję
udałem się do Jezusa i zawsze
uważałem Ją za moją Matkę, chociaż
ja byłem złym synem (od teraz będę
dobry)”. Maryja zaprowadziła go do
Jezusa: była jego główną rzeczniczką,
kiedy nieustannie się modlił, aby



zobaczyć, o co prosi go Pan… Na
czym polegała nowość? Tłumaczy to
później: „Jednakże tę koncepcję
mojego matczynego synostwa
zobaczyłem w wyraźniejszym świetle
i odczułem jej odmienny smak
wczoraj. Dlatego kiedy odprawiałem
Mszę, podczas Komunii Świętej,
powiedziałem mojej Matce —
Najświętszej Maryi Pannie:
przyoblecz mnie w nowy strój. Moja
prośba była bardzo słuszna,
ponieważ obchodziłem Jej święto” 
[9].

Idea nowego stroju ma wyraźne echa
Pawłowe: „Co się tyczy poprzedniego
sposobu życia — trzeba porzucić
dawnego człowieka, który ulega
zepsuciu na skutek zwodniczych
żądz, odnawiać się duchem w
waszym myśleniu i przyoblec
człowieka nowego, stworzonego
według Boga, w sprawiedliwości i
prawdziwej świętości” (Ef 4, 22-24).
To nowe odkrycie macierzyństwa



Maryi ma zatem głęboki smak
osobistego nawrócenia. Coś, co widzi
z większą jasnością, co czuje na nowy
sposób i co rozkwita w prostym, ale
głębokim postanowieniu: „Od teraz
będę dobry”.

Ci, którzy studiowali do głębi teksty
św. Josemaríi, podkreślali kierunek,
w jakim podąża to odkrycie. W osiem
dni po tym, jak napisał o nowo
odkrytym morzu, sporządza notatkę,
która znajdzie się w tekście Drogi:
„Do Jezusa zawsze idzie się i
«powraca» poprzez Maryję” [10].
Było to coś, co przez pewien czas
wykuwało się w jego duszy, ale co
nagle pojął z nową głębią i co
potwierdziło ważność Najświętszej
Maryi Panny w jego życiu w
odniesieniu do Boga. Cztery dni po
tej notatce zapisał: „Iluż młodym
zakrzyknąłbym do ucha: Bądź
Maryi… a będziesz też nasz!” [11].
Wiele lat później zapytano go, co
chciał w ten sposób powiedzieć, a on



odpowiadał: „Chcę powiedzieć to, co
doskonale rozumiesz (…). Z jednej
strony, jeżeli nie ma nabożeństwa do
Maryi, nie można zrobić nic: dusze są
takie, jak gdyby nie miały
fundamentu życia duchowego. Z
drugiej strony, kiedy jest synowskie
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny, dusze znajdują się w dobrej
dyspozycji, żeby służyć Naszemu
Panu bez względu na stan: samotni,
żyjący w małżeństwie, wdowcy i
kapłani” [12]. Ostatecznie to Maryja
prowadzi do Jezusa, natomiast Jezus
prowadzi nas do Ojca. Ona jest po
prostu kimś, kto ułatwia dostęp do
Boga.

„Powracać” do Jezusa poprzez
Maryję

Wtedy, we wrześniu 1932 roku św.
Josemaría rozmyślał wielokrotnie
nad rolą, jaką Maryja Dziewica
odgrywa na naszej drodze do Jezusa.
W tym przypadku nie chodzi już o



odnajdywanie Chrystusa, o
odkrywanie, jaka jest Jego wola dla
nas, tylko, jak widzieliśmy, o
„powracanie” do Niego. Jego język
okazywał się nowatorski dla tych,
którzy się do niego zbliżali. Na
przykład, błogosławiony Álvaro del
Portillo wspomina, że on sam się
zdziwił: „Wówczas zapytałem Ojca:
Ojcze, dlaczego Ojciec to napisał? To,
że idzie się poprzez Maryję, to
rozumiem, ale że się powraca…
Powiedział mi: «mój synu, jeśli ktoś
ma to nieszczęście, że oddziela się od
Boga przez grzech albo może się od
Niego oddzielić, ponieważ odczuwa
letniość i zniechęcenie, wówczas
ucieka się do Najświętszej Maryi
Panny i na nowo odnajduje siłę. Siłę,
żeby pójść do konfesjonału, jeżeli jest
taka potrzeba; żeby iść na rozmowę
braterską i z wielką szczerością
porządnie otworzyć sumienie — bez
wykrętów w duszy, bez sekretów
dzielonych z diabłem — i wtedy,



poprzez Maryję idzie się do Jezusa»” 
[13].

Powstawanie po każdym upadku
sporo kosztuje, a kosztuje tym więcej,
im więcej lat minęło. Pod względem
fizycznym jest to oczywiste:
wystarczy popatrzeć jak bardzo
kłopotliwe jest, gdy starsza osoba
upadnie na ulicy. Jednakże to
stwierdzenie jest równie prawdziwe
w dziedzinie duchowości. W miarę
jak wzrastamy w latach, prośba o
przebaczenie może nas coraz więcej
kosztować. Upokarza nas popadanie
w te same grzechy, zawstydza nas
popełnianie ich — „na tym
poziomie!” — staje się dla nas czymś
nieznośnym stwierdzanie naszej
własnej słabości… niekiedy zaś
ustępujemy wobec rozpaczy, która
zabiera nam radość.

Rozpacz to subtelny wróg, który
prowadzi nas do zamykania się w
sobie. Myślimy, że zawiedliśmy Boga



—jak elektroniczne urządzenie, gdy
po zakupie nagle odkrywamy się, że
nie jest tak dobre, jak twierdzono…
Niemniej, widząc nas w tym stanie,
On chce nam przypomnieć, że zna
nas doskonale! Każdemu z nas
mógłby powiedzieć jak Jeremiaszowi:
„Zanim ukształtowałem cię w łonie
matki, znałem cię” (Jr 1, 5). Dlatego
Jego Miłość do nas stanowi
zdecydowaną pewność — wiedząc,
jacy jesteśmy, Bóg umiłował nas do
tego stopnia, że oddał za nas swoje
życie… i nie pomylił się. Kiedy nawet
ta pocieszająca prawda okazuje się
dla nas odległa, przypomnienie sobie
o naszej Matce może być jak skrót,
który ułatwia nam powrotną drogę 
[14]. Ona przybliża nas w szczególny
sposób do Miłosierdzia tego Boga,
który czeka na nas z otwartymi
ramionami. Na swojej ostatniej
audiencji ogólnej Benedykt XVI
zwierzał się nam: „Chciałbym
zachęcić wszystkich do odnowienia
niezłomnej ufności do Pana, do



powierzenia się jak dzieci w ramiona
Boga, pewni, że te ramiona zawsze
nas podtrzymują i dzięki temu
możemy codziennie posuwać się
naprzód, także pośród trudu.
Chciałbym, aby każdy poczuł się
kochany przez tego Boga, który
ofiarował swego Syna za nas i okazał
nam swoją bezgraniczną miłość.
Chciałbym, aby każdy czuł radość z
tego, że jest chrześcijaninem” [15]. I
właśnie dlatego, żebyśmy to poczuli,
Bóg zechciał okazać nam swoją
ojcowską i… macierzyńską miłość.

„Macierzyńska” miłość Boga jest
wyrażana w różnych momentach w
Piśmie Świętym. Być może
najbardziej znanym jest ustęp z
Księgi proroka Izajasza: „Czyż może
niewiasta zapomnieć o swym
niemowlęciu, ta, która kocha syna
swego łona? A nawet, gdyby ona
zapomniała, Ja nie zapomnę o
tobie” (Iz 49, 15) albo w jeszcze
wyraźniejszy sposób: „Jak kogo



pociesza własna matka, tak Ja was
pocieszać będę” (Iz 66, 13). Bóg
zechciał jednak pójść dalej i dać nam
tę samą Matkę, kobietę, w której
wcielił się Jego umiłowany Syn.
Chrześcijanie wszystkich czasów
odkryli z tego powodu w Maryi
uprzywilejowaną i szczególnie
dostępną drogę ku nieskończonej
Miłości Boga, który przebacza.

Czasami możemy spotkać się z
osobami, dla których wciąż
zwrócenie się do Boga okazuje się
zbyt abstrakcyjne albo które nie
ośmielają się patrzeć bezpośrednio
na Chrystusa. Trochę jak dzieci, które
wolą raczej uciec się do swojej matki
niż do ojca, kiedy zrobiły coś złego
albo zniszczyły jakiś cenny
przedmiot… W podobny sposób
„wielu grzeszników nie może
odmówić «Ojcze nasz», natomiast
mówią «Zdrowaś Maryjo»” [16]. I tak,
poprzez Maryję „powracają” do
Jezusa.



Do Maryi z czułością dzieci

Odkrycie ważności Maryi dokonuje
się w życiu św. Josemaríi razem z
przeżyciem z duchowego
dzieciństwa. W jednym z punktów 
Drogi, który narodził się w trudnych
okolicznościach, napisał: „«Matko!»
— Wołaj ją głośno, ze wszystkich sił.
— Twoja Matka, Maryja, słyszy cię,
widzi, że może jesteś w
niebezpieczeństwie, a wraz z łaską
swojego Syna ofiaruje ci pociechę
swojego uścisku, czułość swoich
dłoni. I nabierzesz na nowo sił do
walki” [17]. Ci, którzy go otaczali, być
może nie wiedzieli, do jakiego
stopnia w tych wersach przekazywał
swoje własne doświadczenie. Przez
te lata św. Josemaría nauczył się
również zbliżać się do Boga jak małe
dziecko.

Owocem tego sposobu modlitwy jest
jego dzieło Różaniec Święty, a także
kilka rozdziałów Drogi. Odkrycia,



które przedstawiliśmy, wpisują się w
to pełne ufności obcowanie z Bogiem
i z Maryją. Rzeczywiście św.
Josemaría pokonywał tę drogę w
ciągu całego swojego życia. Krótko
przed swoim ostatnim Bożym
Narodzeniem na tej ziemi zwierzał
się grupie synów: „Zwykle oddaję się,
staram się uczynić małym i
powierzyć się w ręce Maryi Dziewicy.
Mówię do Pana: Jezu, zrób mi trochę
miejsca! Ciekawe, jak obaj zmieścimy
się w ramionach Twojej Matki! I
dosyć. Jednak wy idźcie dalej swoją
drogą. Moja droga nie musi być
waszą (…). Niech żyje wolność!” [18].

Chociaż nie jest to jedyny sposób, 
stanie się dziećmi ułatwia przyjęcie
takich postaw jak pokora lub ufne
oddanie w różnych okolicznościach
życia. Jest to również sposób
osiągania prostoty i naturalności
przy zwracaniu się do Boga. Poza
tym, jako że jest to droga naznaczona
uznaniem własnej kruchości i



zależności, pozwala ona otwierać
przed Bogiem z mniejszym
wysiłkiem drzwi własnego serca, to
znaczy, własnego wnętrza.

Dzieci są podatne na zranienie i
właśnie dlatego są tak wrażliwe na
miłość. Pojmują do głębi gesty i
postawy dorosłych. Dlatego jest
konieczne, żebyśmy pozwolili Bogu
się dotknąć i otworzyli drzwi naszej
własnej duszy. Papież proponował to
również młodym: „Zatem pyta On,
czy chcemy życia pełnego: Chcesz
życia pełnego? Zacznij od tego, byś
pozwolił się wzruszyć!” [19]. „Mieć
serce” nie oznacza afektacji ani
czułostkowości, będących zwyczajną
karykaturą autentycznej czułości.
Przeciwnie — ponowne odkrycie
serca, pozwolenie na wzruszenie,
może być drogą, aby osiągnąć Boga.
„Moje biedne serce pragnie czułości
— zapisał św. Josemaría w 1932 r. — 
Si oculus tuus scandalizat te… Nie,
nie trzeba wyrzucać go daleko, bo



nie można żyć bez serca (…).
Natomiast ta czułość, jaką włożyłeś w
człowieka, jakże jest nasycona,
zatopiona, kiedy człowiek cię szuka,
przez czułość (która zawiodła cię na
krzyż) Twojego Boskiego Serca!” [20].
Do Maryi — a poprzez Nią do Jezusa
— można iść drogą czułości. Jest to
sposób, w jaki dzieci uczą się
poznawać swoje matki i zawierzać
im całe swoje życie. Tą drogą i
innymi drogami, które Bóg może
nam zasugerować, wkraczamy w
bezmierne morze: morze posiadania
w Niebie całej pięknej Matki —
Najświętszej Maryi Panny.

***

Odkrywanie różnych mórz, które
opisaliśmy w tych tekstach,
rozszerzyło serce św. Josemaríi w
niewypowiedziany sposób.
Wykonując małe kroki za rękę z
Panem, pojmował znaczenie Krzyża,
który sprawił, że czuł się synem Ojca



pełnego Miłości. Odkrył Miłość
głęboką i bliską Jezusa. Nauczył się,
jak pozwolić, by miłował nas Ojciec,
nasz Pocieszyciel, ufając Mu bardziej
niż własnym siłom. Stopniowo uczył
się nadawać główną rolę Duchowi
Świętemu w swoim życiu duchowym
i w Jego działaniu na ziemi.
Ostatecznie pojął, że pełnia życia
chrześcijańskiego nie polega na
spełnianiu szeregu zadań,
dochodzeniu do pewnego standardu
czy „na dokonywaniu
nadzwyczajnych czynów, ale na
zjednoczeniu z Chrystusem, na życiu
Jego tajemnicami, na przyswajaniu
sobie Jego sposobu postępowania,
Jego myśli, Jego zachowań. Miarą
świętości jest to, jak wiele jest w
naszym życiu z Chrystusa, oraz na
ile, mocą Ducha Świętego,
kształtujemy nasze życie na
podobieństwo Jego życia” [21].
Naśladując kroki św. Josemaríi,
również my możemy prosić Boga,
żeby wprowadził nas na te morza



życia wewnętrznego, krajobrazy tak
dobrze znane… a równocześnie
niezmierne, które pozwolą nam
lepiej zrozumieć głębię „Miłości
Boga, żeby móc słowem i czynem
ukazywać ją innym” [22]. Nie ma
drogi pilniejszej… ani piękniejszej.

Lucas Buch

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Redemptoris Mater, 23.

[2] Tamże, 45.

[3] Św. Josemaría, Apuntes de su
oración en voz alta en la antigua
basílica de Nuestra Señora de
Guadalupe (México) [Zapiski z
modlitwy ustnej w dawnej bazylice
Najświętszej Maryi Panny z
Guadalupe (Meksyk)], 20 maja 1970



r., w: P. Casciaro, Josemaría Escrivá.
Przekroczyć marzenia, tłum. M.
Hawryluk, Drukarnia i Księgarnia
Świętego Wojciecha, Poznań 2011, s.
255.

[4] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
296.

[5] Zapiski ze spotkania rodzinnego,
26 lipca 1974 r. (Crónica 1975, s. 223,
w: AGP, biblioteka, P01). Figurka jest
przechowywana w galerii
zawierającej pamiątki z jego życia, w
centralnej siedzibie Opus Dei w
Rzymie.

[6] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei. Życie Josemaríi Escrivy, t. 1,
Panie, żebym przejrzał!, tłum. P.
Skibiński, Wydawnictwo „M”-
Wydawnictwo Świętego Jacka,
Kraków-Katowice 2002, s. 450.

[7] Św. Josemaría, Różaniec Święty,
druga tajemnica chwalebna.



[8] Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, 820, 5 września 1932 r.,
w: Santo Rosario. Edición crítico-
histórica [Różaniec Święty. Wydanie
krytyczno-historyczne],
wprowadzenie do drugiej tajemnicy
chwalebnej, s. 234.

[9] Tamże.

[10] Św. Josemaría, Droga, 495.

[11] Św. Josemaría, Tekst z Zeszytu
VI, 825, datowany na 17 września
1932 r., w: Camino. Edición crítico-
histórica, komentarz do punktu 494.

[12] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania, Madryt, 23 października
1972 r., w: Camino. Edición crítico-
histórica, komentarz do punktu 494.

[13] Zapiski z rozmowy z Álvaro del
Portillo, Madryt, 4 września 1977 r.,
cytowane przez P. Rodrígueza, 
Camino. Edición crítico-histórica,
komentarz do punktu 495.



[14] „Maryja Dziewica, Matka Pana i
nasza Matka (…) jest skrótem
prowadzącym do Boga” (J.
Echevarría, El amor a María
Santísima en las enseñanzas de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer,
„Palabra”, 156-157 (1978), s. 341-345.

[15] Benedykt XVI, Audiencja ogólna,
27 lutego 2013 r.

[16] J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
s. 120.

[17] Droga, 516.

[18] Św. Josemaría, Zapiski z
przepowiadania, 20 grudnia 1984 r.,
w: E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, t. 2, s. 68.

[19] Franciszek, Przemówienie, 28
lipca 2016 r.



[20] Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, 1658, 9 października
1932 r., w: Camino. Edición crítico-
histórica, komentarz do punktu 118.
Por. Mk 9, 47.

[21] Benedykt XVI, Audiencja ogólna,
13 kwietnia 2011 r.

[22] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 97.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nowe-morza-v-do-jezusa-
poprzez-maryje/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-v-do-jezusa-poprzez-maryje/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-v-do-jezusa-poprzez-maryje/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-v-do-jezusa-poprzez-maryje/

	Nowe morza (V): „Do Jezusa poprzez Maryję”

