
opusdei.org

Nowe morza (IV):
„Proszę nic nie
mówić, proszę Go
słuchać”

Święty Josemaría „odkrywa”
Ducha Świętego dzięki prostej
radzie, która może oświecić
również nasze życie duchowe.

20-05-2023

Przed powrotem do Ojca Jezus
zapowiedział swoim Apostołom: „Oto
Ja ześlę na was obietnicę mojego
Ojca. Wy zaś pozostańcie w mieście,
aż będziecie przyobleczeni mocą z



wysoka” (Łk 24, 49). Apostołowie
pozostali w Jerozolimie, w
oczekiwaniu Obietnicy Boga. W
rzeczywistości tą obietnicą, tym
darem był sam Bóg, w swoim Duchu
Świętym. Wkrótce potem, w święto
Pięćdziesiątnicy, otrzymali Go,
napełniając się łaską Bożą.
„Uczniowie, którzy byli już
świadkami chwały
Zmartwychwstałego, doświadczyli w
sobie mocy Ducha Świętego: ich
umysły i serca otworzyły się na nowe
światło” [1]. Tego samego dnia
zaczęli nauczać z odwagą, a Pismo
Święte mówi, że, słuchając słów św.
Piotra, zostało ochrzczonych „i
przyłączyło się (…) około trzech
tysięcy dusz” (Dz 2, 41).

Święty Josemaría często
przypominał, że dar Ducha Świętego
nie jest wspomnieniem z przeszłości,
tylko zjawiskiem wciąż aktualnym.
„My również, tak jak owi pierwsi,
którzy zbliżyli się do św. Piotra w



dniu Pięćdziesiątnicy, zostaliśmy
ochrzczeni. W Chrzcie nasz Ojciec
Bóg wziął w posiadanie nasze życie,
włączył nas w Chrystusa i zesłał nam
Ducha Świętego” [2]. Najpierw we
Chrzcie, a następnie w
Bierzmowaniu otrzymaliśmy pełnię
daru Boga — życie Trójcy.

Odkryć Parakleta

Dar Boga, Zbawienie, które
otrzymujemy, to nie rzecz, tylko 
Osoba. Dlatego całe życie
chrześcijańskie rodzi się z osobistej
relacji z Bogiem, który przychodzi,
żeby zamieszkać w naszych sercach.
Jest to znana prawda, należąca do
fundamentu życia wiary. Może się
jednak zdarzyć, że również tę
prawdę musimy odkryć.

„Na przestrzeni 1932 roku
uczestniczymy w zdecydowanym
wzroście pobożności do Ducha
Świętego u św. Josemaríi”, podkreśla
jeden z najlepszych znawców jego



dzieła [3]. Po wielu miesiącach prób
bliższego obcowania z Parakletem
otrzymuje szczególne światło, które
otwiera przed nim nową panoramę,
jak wiemy z notatki poczynionej tego
samego dnia:

„Oktawa Wszystkich Świętych —
wtorek — 8 listopada [19]32 r.: Tego
ranka, niecałą godzinę temu, mój o.
Sánchez odkrył przede mną ‘kolejne
morze’. Powiedział mi: «niech ksiądz
się zaprzyjaźni z Duchem Świętym.
Proszę nic nie mówić, proszę Go
słuchać». Przebywając na ulicy
Leganitos, modląc się cichą i jasną
modlitwą, rozważałem, że życie
dziecięctwem dało mi miłość do Ojca,
poczułem, że jestem dzieckiem
Bożym. Przedtem szedłem przez
Maryję do Jezusa, którego wielbię jak
przyjaciel, jak brat, jak Jego miłośnik,
którym jestem… Przedtem
wiedziałem, że Duch Święty
zamieszkuje w mojej duszy, żeby ją
uświęcać… ale nie pojmowałem tej



prawdy o Jego obecności. Słowa o.
Sáncheza były ścisłe: czuję w sobie
Miłość i chcę z Nią obcować, być Jej
przyjacielem, Jej powiernikiem…
ułatwiać Jej trud wygładzania,
wyrywania, rozpalania… Jednakże
nie będę umiał tego robić. On da mi
siły, On zrobi wszystko, jeżeli ja tego
zechcę… ależ chcę tego! Boski Gościu,
Nauczycielu, Światło, Przewodniku,
Miłości: oby biedny osiołek umiał Cię
rozradować i słuchać Twoich nauk i
rozpalać się i podążać za Tobą, i
miłować Cię — Postanowienie:
korzystać regularnie, w miarę
możliwości bez przerwy, z przyjaźni i
pełnego miłości i posłuszeństwa
obcowania z Duchem Świętym. Veni
Sancte Spiritus!…” [4].

W tych zapiskach św. Josemaría
opisuje drogę duchową, po której
prowadzi go Bóg: odkrycie synostwa
Bożego, pośrednictwo Maryi w
drodze do Jezusa, skarb przyjaźni
Chrystusa… aż do uświadomienia



sobie, że jest w nim obecna Miłość
Boga. Jak napisał wiele lat później,
nadchodzi moment, w którym serce
potrzebuje „poznawać i uwielbiać
każdą z trzech Osób Boskich (…).
Dusza prowadzi serdeczny dialog z
Ojcem i Synem i Duchem Świętym,
poddaje się chętnie działaniu
Pocieszyciela i Ożywiciela, który
przychodzi do nas bez żadnych
naszych zasług, obdarzając nas
darami i cnotami
nadprzyrodzonymi!”. [5]

Fakt, że Duch Święty zamieszkuje w
duszy chrześcijanina, jest czymś, co
św. Josemaría już wiedział, ale nie
pojął tego jeszcze jako czegoś 
przeżywanego, doświadczanego w
głębi. Przy okazji owych słów
kierownika duchowego otwiera się
przed jego oczyma nowy horyzont,
coś, co nie tylko rozumie, ale czym
przede wszystkim żyje: „czuję w
sobie Miłość”. Wobec tego cudu
rozpala się w pragnieniach



odwzajemnienia, oddając się do
dyspozycji tej Miłości: „chcę z Nią
obcować, być Jej przyjacielem, Jej
powiernikiem… ułatwiać Jej trud
wygładzania, wyrywania,
rozpalania…”. Natomiast wobec lęku,
że nie jest zdolny, że nie stanie na
wysokości zadania, powstaje
pewność, że dokona tego Bóg, jeżeli
on się zgodzi.

Przyjąć dar Boga

Pierwszą kwestią zwracającą uwagę
w morzu, jakie otwiera się przed św.
Josemaríą, jest pierwszoplanowa rola
Boga. W kilka tygodni później
kwestia ta otrzymała formę 57.
punktu Drogi: „Obcuj często z
Duchem świętym — Wielkim
Nieznajomym — bo to On ma cię
uświęcić” [6]. Nasza świętość to
dzieło Boga, chociaż często ten Bóg,
który nas uświęca, zamienia się w
„Wielkiego Nieznajomego”.



W świecie takim jak nasz, który
podkreśla ludzkie działanie i owoc
naszego wysiłku, nie zawsze
jesteśmy świadomi, że Zbawienie,
które otrzymaliśmy od Boga,
zasadniczo jest darmowym darem.
Używając słów św. Pawła: „Łaską
bowiem jesteście zbawieni przez
wiarę” (Ef 2, 8). Oczywiście, wysiłek,
jakiego dokładamy my, jest istotny, i
to nie wszystko jedno, jak się żyje.
Niemniej całe nasze działanie
wychodzi od pewności, że
„chrześcijaństwo jest łaską, jest
niezwykłym darem Boga, który nie
poprzestał na stworzeniu świata i
człowieka, ale zechciał towarzyszyć
w drodze swojemu stworzeniu” [7].
To zaś każdy musi odkryć osobiście.
Papież Franciszek lubi powtarzać, że
chodzi o uznanie, że: „Bóg jest dla
mnie tym, który «wyprzedza».
Szukasz Boga, a potem okazuje się, że
to On pierwszy ciebie szuka. Chcemy
Go spotkać, ale to On pierwszy
wychodzi nam naprzeciw” [8].



Z tego odkrycia rodzi się uznanie
„kluczowej zasady chrześcijańskiej
wizji życia: zasady pierwszeństwa
łaski” [9]. Po latach nie straciły
aktualności słowa, które św. Jan
Paweł II przygotowywał dla Kościoła
na nowe tysiąclecie. Papież uczulał
nas na pokusę, która może pojawiać
się w życiu duchowym lub w misji
apostolskiej: „przekonanie, że
rezultaty zależą od naszej zdolności
działania i planowania” [10]. I tak,
moglibyśmy uważać, że nasze życie
wewnętrzne nie jest tak intensywne
jak tego oczekiwaliśmy, ponieważ nie
dokładamy dość starań albo że nasze
apostolstwo nie przynosi
przewidzianych owoców, ponieważ
zabrakło wymagań. To może być
część problemu, ale nie tłumaczy go
całkowicie. My, chrześcijanie, wiemy,
że to Bóg działa: „dzieła apostolskie
nie rosną dzięki sile ludzkiej, lecz
dzięki tchnieniu Ducha Świętego” 
[11]. Oto inny sposób uznania, że
nasze życie nie nabiera wartości



przez to, co robimy, ani nie traci jej,
dlatego że robimy tak niewiele, albo
z powodu naszych porażek… dopóki
zwracamy się ku temu Bogu, który
zechciał żyć pośród nas. „Żyć według
Ducha Świętego — to żyć wiarą,
nadzieją i miłością; pozwolić, aby
Bóg wziął nas w posiadanie,
przemienił do głębi nasze serca i
uczynił je na swoją miarę” [12].
Autentycznym punktem wyjścia
chrześcijańskiego życia do robienia
„dobrych czynów”, jakie powierza
nam nasz Bóg Ojciec (Ef 2, 10) jest
zatem pełne wdzięczności przyjęcie
— otrzymanie daru Boga — które
prowadzi nas do życia w pełnym
nadziei oddaniu, właściwym
dzieciom Bożym [13].

„Korzystać regularnie z pełnego
miłości i posłuszeństwa obcowania
z Duchem Świętym”

Przyjęcie daru Boga to otrzymanie
Osoby — w ten sposób należy



rozumieć radę o. Sáncheza udzieloną
św. Josemaríi: „niech ksiądz się
zaprzyjaźni z Duchem Świętem.
Proszę nic nie mówić, proszę Go
słuchać”. Można przyjaźnić się z
osobą, zaś przyjaźń wzrasta w
dialogu. Dlatego odkrywając
osobową obecność Boga w swoim
sercu, św. Josemaría uczynił
konkretne postanowienie: „korzystać
regularnie, w miarę możliwości bez
przerwy, z przyjaźni i pełnego
miłości i posłuszeństwa obcowania z
Duchem Świętym”. To jest właśnie
coś, co możemy zrobić z naszej
strony, żeby Go usłyszeć.

Chodzi o drogę, którą mogą przejść
wszyscy chrześcijanie — o ciągłe
otwieranie się na działanie Parakleta,
słuchanie Jego natchnień,
pozwalanie, żeby doprowadził nas
„do całej prawdy” (J 16, 13). Jezus
obiecał Dwunastu: „On was
wszystkiego nauczy i przypomni
wam wszystko, co Ja wam



powiedziałem” (J 14, 26). To Duch
Święty pozwala nam żyć według
zamysłów Boga, ponieważ to również
On „oznajmi wam rzeczy przyszłe” (J
16, 13).

Pierwsi chrześcijanie rozumieli tę
rzeczywistość, a przede wszystkim 
żyli nią. „W Dziejach Apostolskich nie
ma prawie strony, na której by się nie
mówiło o Nim i o działaniu, poprzez
które prowadzi On, kieruje i ożywia
życie oraz dzieła pierwotnej
wspólnoty chrześcijańskiej” [14].
Istotnie „wszyscy ci, których
prowadzi Duch Boży, są synami
Bożymi” (Rz 8, 14). My zaś
pozwalamy prowadzić się Jemu, w
miarę jak staramy się ćwiczyć
każdego dnia w „trudnej sztuce
słuchania” [15]. Obcowanie z
Duchem Świętym to staranie, aby
słuchać Jego głosu, „który do ciebie
mówi poprzez wydarzenia
codziennego życia, poprzez radości i
cierpienia, które mu towarzyszą,



przez bliskie ci osoby, przez głos
sumienia pragnącego prawdy,
szczęścia, dobra i piękna” [16].

W związku z tym interesujący jest
jeden ustęp z ostatniej książki-
wywiadu z Benedyktem XVI.
Dziennikarz pyta go, czy nie ma
chwil, w których papież odczuwa
„we wnętrzu przerażającą
samotność”: „Owszem — odpowiada
Benedykt XVI — ale ponieważ czuję
się związany z Panem, nigdy nie
jestem sam” i niezwłocznie dodaje:
„Wiem po prostu, że tego nie zrobię,
nie zdołam tego sam zrobić. A On
ciągle jest. Muszę tylko posłuchać i
otworzyć się na Niego” [17].
Perspektywa dzielenia własnego
życia z Bogiem, życia przyjaźnią z
Nim okazuje się dzisiaj tak samo
pociągająca jak zawsze. Ale „jak się
do tego praktycznie zabrać —
słuchać i otworzyć się na NIEGO?”.
Papież Senior śmieje się, a
dziennikarz nalega: „Jakiś know-



how?”. Benedykt XVI odpowiada z
prostotą: „No cóż, prosi się Pana —
musi mi teraz pomóc! — skupia się
wewnętrznie, szuka i trwa w ciszy.
Potem można od czasu do czasu
«zapukać» modlitwą i tyle” [18].

Nauczyć się rozpoznawać Jego głos

W naszym własnym życiu
modlitewnym, być może nie starając
się o to, czasami możemy spodziewać
się jakby nadzwyczajnych zjawisk, 
upewniających nas, że rozmawiamy z
Bogiem, który nas słucha, który do
nas mówi. Natomiast życie duchowe
odbywa się w sposób bardziej
zwyczajny. Bardziej niż o
otrzymywanie szczególnych łask
chodzi o to, żeby „być wrażliwym na
to, co Duch Święty czyni wokół nas i
w nas samych” [19].

„Albowiem wszyscy ci, których
prowadzi Duch Boży, są synami
Bożymi” (Rz 8, 14). To prowadzenie
przez Parakleta zwykle polega na



dawaniu nam raczej świateł, zaleceń,
niż konkretnych wskazówek. Duch
Święty oświeca drobne i wielkie
wydarzenia z naszego życia w
bardzo zróżnicowany sposób, biorąc
pod uwagę czas, którym każdy
dysponuje. Dzięki temu różne
szczegóły ukazują się na nowo,
inaczej, przy pomocy światła, które
nadaje wyraźniejszy sens temu, co
wcześniej było zamazane i niejasne.

Jak będziemy otrzymywać to
światło? Na tysiąc różnych
sposobów: czytając Pismo Święte,
teksty świętych, książkę na temat
duchowości, a także w
nieoczekiwanych sytuacjach, na
przykład, podczas rozmowy z
przyjaciółmi, czytając jakąś
wiadomość… Istnieje nieskończenie
wiele chwil, w których Duch Święty
może nam coś podpowiadać.
Jednakże On bierze pod uwagę nasz
rozum i naszą wolność, nadając
kształt swoim sugestiom. Należy



nauczyć się modlić w oparciu o te
iskierki. Rozważać je powoli, dzień
po dniu, zatrzymywać się na
modlitwie i pytać Pana: „Co chcesz
mi powiedzieć poprzez tę sprawę,
która mnie niepokoi, przez to, co mi
się przydarzyło? Co mi proponujesz
w moim życiu?”.

Podczas tego cierpliwego słuchania
dobrze jest mieć na uwadze, że głos
Ducha Świętego może pojawiać się w
naszym sercu zmieszany z innymi,
bardzo różnymi głosami: naszym
egoizmem, naszymi żądzami,
pokusami diabła… Jak rozpoznać to,
co pochodzi od Niego? Jeśli chodzi o
tę kwestię, tak jak w wielu innych
rzeczach, nie ma niezbitych
dowodów, ale są znaki, które
pomagają rozeznać Jego obecność.
Przede wszystkim, należy mieć na
uwadze, że Bóg nie przeczy samemu
sobie. Nie będzie prosił nas o nic, co
byłoby sprzeczne z naukami Jezusa
Chrystusa, zebranymi w Piśmie



Świętym i nauczanymi przez Kościół.
Nie będzie również sugerował nam
niczego, co sprzeciwiałoby się
naszemu powołaniu. Po drugie,
powinniśmy zwracać uwagę na to, co
niosą ze sobą te natchnienia. Po
owocach poznaje się drzewo (por. Mt
7, 16-20). I, jak pisze św. Paweł,
„owocem zaś ducha jest: miłość,
radość, pokój, cierpliwość,
uprzejmość, dobroć, wierność,
łagodność, opanowanie” (Ga 5,
22-23). Duchowa tradycja Kościoła
jest stała w podkreślaniu, że „to
właśnie Duch Święty jest jedynym
twórcą pokoju w duszy, podczas gdy
zły duch zawsze wywołuje
zaniepokojenie” [20]. W ciągu dnia
przychodzą nam na myśl tysiące 
szczęśliwych pomysłów, pomysłów
dotyczących służby, opieki, troski,
przebaczenia. Często nie będziemy
mieli nawet jednego dobrego
pomysłu, ale Duch Święty porusza
nasze serce. Podążanie za tymi
natchnieniami Parakleta napełni nas 



gaudium cum pace — radością pełną
pokoju — o którą codziennie
prosimy.

Posłuszeństwo wobec Parakleta jest
ostatecznie postawą, którą należy
kształtować z pogodą, przy pomocy
kierownictwa duchowego. Jest czymś
znaczącym, że ten horyzont otworzył
się przed św. Josemaríą właśnie w
tym kontekście. Rada, którą otrzymał
— „proszę Go słuchać” — ujawnia
również świadomość o. Sáncheza w
odniesieniu do jego misji
kierownictwa duchowego: ułatwiać,
żeby Duch Święty coraz bardziej
obejmował przewodzenie tej duszy,
„ułatwiać (…) trud wygładzania,
wyrywania, rozpalania…”. To
właśnie jest zadanie tych, którzy
towarzyszą innym w ich życiu
duchowym: pomagać im poznawać
samych siebie, żeby mogli lepiej
rozeznawać, o co może ich prosić
Paraklet. W ten sposób, stopniowo,
każdy uczy się oglądać Boga w tym,



co mu się przydarza i w tym, co
dzieje się na świecie.

Zakotwiczeni w Miłości Boga, przy
tchnieniu Ducha Świętego

Od Wniebowstąpienia Pana i
Zesłania Ducha Świętego w dzień
Pięćdziesiątnicy żyjemy w czasach
misyjnych. Sam Chrystus powierzył
nam zadanie niesienia Zbawienia
całemu światu. Papież Franciszek
komentował to wielokrotnie, mówiąc
o „tym dynamizmie «wyjścia», jaki
Bóg pragnie wzbudzić w wierzących”
[21] i podkreślając równocześnie, że
Bóg razem z zadaniem dał nam siłę
do jego wypełnienia. Istotnie ten 
dynamizm „to nie strategia, lecz siła
Ducha Świętego, odwieczna Miłość” 
[22].

W swoich katechezach na temat
nadziei papież Franciszek
przypomniał, za pomocą obrazu
wielce umiłowanego przez Ojców
Kościoła, ważność przyzwolenia na



kierowanie przez Ducha Świętego, :
„List do Hebrajczyków porównuje
nadzieję do kotwicy (por. 6,18-19). A
do tego obrazu możemy dołączyć
obraz żagla. O ile kotwica jest tym, co
daje łodzi bezpieczeństwo i sprawia,
że jest «zakotwiczona» pośród
falowania morza, to żagiel jest raczej
tym, co sprawia, że przemieszcza się
ona i płynie naprzód po wodach.
Nadzieja jest naprawdę jak żagiel;
zbiera ona wiatr Ducha Świętego i
przekształca go w siłę napędową,
która popycha łódź, stosownie do
przypadku, na głębię lub do brzegu” 
[23].

Życie na kotwicy w głębi Miłości
Boga daje nam pewność. Życie w
zależności od Ducha Świętego
pozwala nam iść naprzód z mocą
Boga w kierunku, jaki nam On
podpowiada: „Musisz wzlecieć bez
wspierania się na czymkolwiek z tej
ziemi, wsłuchany w głos i tchnienie
Ducha” [24]. Obie te kwestie rodzą



się z jedności z Bogiem. Dlatego
„Kościół nie może się obyć bez
oddychania płucami modlitwy” [25].
Ostatni papieże przypominali o tym
nieustannie. Jeżeli chcemy wypełnić
misję, którą powierzył nam Chrystus,
z tym samym Duchem, który Go
poruszał, nie ma innej drogi niż
modlitwa, ciągłe i pełne ufności
obcowanie z Parakletem.
Odkrywanie morza żywej obecności
Boga w naszym sercu. I wypływanie
na pełne morze pod
przewodnictwem Ducha Świętego,
„światło, ogień, porywisty wiatr (…),
który zapala płomień zdolny do
wzniecania pożarów miłości” [26].

Lucas Buch

[1] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 127.

[2] Tamże, 128.



[3] P. Rodríguez, komentarz do
punktu 57. krytyczno-historycznego
wydania Drogi, s. 269.

[4] Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, 864, w: P. Rodríguez, 
Camino. Edición crítico-histórica
[Droga. Wydanie krytyczno-
historyczne], komentarz do p. 57, str.
270. Jest tam odniesienie do studium
J. L. Illanesa, Trato con el Espíritu
Santo y dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir de
un texto del Beato Josemaría Escrivá,
w: P. Rodríguez i inni, El Espíritu
Santo y la Iglesia. XIX Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Servicio de
Publicaciones de la Universidad de
Navarra, 1999, 467-479 (dostępny
tutaj w języku hiszpańskim [https://
dadun.unav.edu/handle/
10171/5827]).

[5] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
306.

https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827
https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827
https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827


[6] Por. P. Rodríguez, Camino. Edición
crítico-histórica, komentarz do p. 57.
Autor datuje redakcję tego punktu na
22 listopada 1932 r.

[7] Św. Jan Paweł II, List apostolski 
Novo millennio ineunte, 4.

[8] F. Ambrogetti, S. Rubin, Jezuita.
Papież Franciszek. Wywiad rzeka z
Jorge Bergoglio, tłum. A. Fijałkowska-
Żydok, Wydawnictwo Rafael, Kraków
2013, s. 52.

[9] Św. Jan Paweł II, Novo millennio
ineunte, 38.

[10] Tamże.

[11] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivą, 40.

[12] To Chrystus przechodzi, 134.

[13] Por. F. Ocáriz, List pasterski, 14
lutego 2017 r., 8.

[14] To Chrystus przechodzi, 127.



[15] Św. Jan Paweł II, Przemówienie
podczas spotkania z młodzieżą na
krytym lodowisku, Berno, 5 czerwca
2004 r.

[16] Tamże.

[17] P. Seewald, Benedykt XVI,
Ostatnie rozmowy, tłum. J. Jurczyński
SDB, Dom Wydawniczy Rafael,
Kraków 2016, s. 272-273.

[18] Tamże.

[19] To Chrystus przechodzi, 130.

[20] J. Philippe, Strumienie wody
żywej. Czas dla Boga, Szukaj pokoju i
idź za nim, W szkole Ducha Świętego,
tłum. Dorota Szczerba, Tadeusz
Jania, Andrzej Graboń,
Wydawnictwo M, Kraków 2009, s.
274. O tej kwestii ogólnie w tym
samym rozdziale.

[21] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 20.



[22] F. Ocáriz, List pasterski, 14
lutego 2017 r., 9.

[23] Franciszek, Audiencja ogólna, 31
maja 2017 r.

[24] Św. Josemaría, Kuźnia, 994.

[25] Franciszek, Evangelii Gaudium,
262.

[26] Przyjaciele Boga, 244.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nowe-morza-iv-prosze-nic-nie-
mowic-prosze-go-sluch/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-iv-prosze-nic-nie-mowic-prosze-go-sluch/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-iv-prosze-nic-nie-mowic-prosze-go-sluch/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-iv-prosze-nic-nie-mowic-prosze-go-sluch/

	Nowe morza (IV): „Proszę nic nie mówić, proszę Go słuchać”

