
opusdei.org

Nowe morza (III): „Z
Rany w prawej
dłoni…”

Zanurzmy się w rany
Chrystusowe: pozwólmy się
dotknąć Miłości Boga i
znajdźmy Boga w tych, którzy
cierpią. Oto droga kontemplacji
i współczucia.

17-04-2019

Święty Jan opowiada, że w dzień
Zmartwychwstania, wieczorem, gdy
uczniowie zgromadzili się w domu
„drzwi były zamknięte z obawy



przed Żydami” (J 20, 19). Zamknęli
drzwi, pełni lęku. Wówczas
„przyszedł Jezus, stanął pośrodku i
rzekł do nich: «Pokój wam!» A to
powiedziawszy, pokazał im ręce i
bok” (J 20, 19-20). Nagle ich lęk
zamienił się w głęboką radość.
Otrzymali pokój, który przynosił im
Pan, a następnie przyjęli dar Ducha
Świętego (por. J 20, 22).

W tej scenie z Ewangelii uwagę
przykuwa wiele szczegółów. Czego
spodziewali się apostołowie? Jezus
ukazuje się im niespodziewanie, a
Jego obecność napełnia ich radością i
pokojem. Znamy niektóre z Jego słów
i gestów, ale jakie było skierowane
ku nim spojrzenie? Opuścili Go.
Zostawili Go samego. Tchórzliwie
uciekli. Jednak Pan nie czynił im z
tego powodu wyrzutów. On sam im
to przepowiedział. Wiedział, że z tej
słabości może powstać prawdziwe
nawrócenie: „Prosiłem za tobą” —
mówił Piotrowi przed Męką — „żeby



nie ustała twoja wiara. Ty ze swej
strony utwierdzaj twoich braci” (Łk
22, 32). Skruszone serca Apostołów
mogły przyjąć teraz pełniej Miłość,
którą ofiarował im Bóg. Inaczej
niewykluczone, że Apostołowie — z
Piotrem na czele — być może nadal
liczyliby nadmiernie na własne siły.

Z drugiej strony, dlaczego Jezus
pokazuje im ręce i bok? Pozostał w
nich oczywisty ślad męki
ukrzyżowania. Niemniej, widok ran
nie napełnia Apostołów bólem, tylko
pokojem. Nie wywołuje w nich
odrzucenia, tylko radość. Jeśli się
dobrze zastanowić, ślady gwoździ i
ciosu włócznią są pieczęcią Bożej
Miłości. Chodzi o szczegół pełen
znaczenia: Jezus chciał, żeby w Jego
Ciele po Zmartwychwstaniu
przetrwały rany Męki, żeby nie
pozostał żaden cień nieufności i żeby
nikt nie mógł pomyśleć, że wobec
naszej, tak często miernej, a nawet
zimnej odpowiedzi, Jezus żałuje tego,



co zrobił. Miłość Chrystusa jest
zdecydowana i w pełni świadoma.

Poza tym dla niedowiarka Tomasza
rany miały być nieomylnym znakiem
Zmartwychwstania. Jezus jest Synem
Bożym, który prawdziwie umarł i
zmartwychwstał za nasze grzechy.
„Rany Jezusa — naucza papież — są
zgorszeniem dla wiary, ale są
również sprawdzianem wiary.
Dlatego rany w ciele Chrystusa
zmartwychwstałego nie znikają.
Pozostają, gdyż rany te są trwałym
znakiem miłości Boga do nas i są
niezbędne, by wierzyć w Boga. Nie
po to, by wierzyć, że Bóg istnieje, ale
aby wierzyć, że Bóg jest miłością,
miłosierdziem, wiernością. Św. Piotr,
cytując Izajasza, pisze do chrześcijan:
«Krwią Jego ran zostaliście
uzdrowieni» (1 P 2, 24; por. Iz 53,
5)”[1].

Tradycja duchowa odnajdywała w
ranach Pana źródło duchowej



słodyczy. Na przykład, święty
Bernard pisał: „z ran świętych mogę
«pić miód ze skały i oliwę z twardego
kamienia» (por. Pwt 32, 13),
kosztować i zobaczyć, «jak słodki jest
Pan»”[2]. W Jego ranach uznajemy
Bożą Miłość bez miary. Z Jego
przebitego Serca tryska dar Ducha
Świętego (por. J 7, 36-39).
Równocześnie rany Pana są
bezpiecznym schronieniem.
Odkrywanie głębi owych ran może
otworzyć nowe morze w naszym
życiu wewnętrznym.

Najświętsza Rana w prawej dłoni
mojego Pana

„Zanurzcie się w rany Chrystusa” —
sugerował św. Jan z Avili: „mówi On,
że tam mieszka Jego gołębica, którą
jest dusza poszukująca Go w
prostocie” [3]. „W ranach Twoich
ukryj mnie”, mówi znana modlitwa.
Również św. Josemaría przyjął ten
sposób zbliżania się do Mistrza, tak



mocno zakorzeniony pośród
chrześcijan. I tak, w 1933 roku,
zapisał: „Zanurzać się codziennie w
jednej Ranie mojego Jezusa” [4].

Jest to jeden z rodzajów pobożności,
który praktykował przez całe swoje
życie, i który polecał również
młodym ludziom, z którymi się
spotykał [5]. Ten rodzaj pobożności
nabiera jednak szczególnego
znaczenia w oparciu o
doświadczenie, które otworzyło
przed nim nową, bezmierną
panoramę, Zdarzyło się to podczas
hiszpańskiej wojny domowej, kiedy
mieszkał w Burgos. Był to dla niego
okres cierpienia — jego synowie z
Opus Dei byli rozproszeni po
półwyspie: jedni na frontach
bitewnych, inni ukryci w rozmaitych
punktach, niektórzy z nich jeszcze w
strefie, w której miały miejsce
religijne prześladowania. To samo
działo się z jego matką i braćmi. Nie
miał prawie żadnych wiadomości o



swoich duchowych córkach. Poza
tym niektórzy z tych, którzy
przedtem za nim podążali, stracili
życie podczas wojny.

W tych okolicznościach św.
Josemaría uznał, że jest wezwany do
podwojenia wysiłków — swojej
modlitwy, a zwłaszcza swojej pokuty.
W pierwszych dniach czerwca 1938
roku, kiedy udał się do klasztoru w
Las Huelgas, gdzie pracował nad
doktoratem, otrzymał szczególne
Boże światło, które tego samego dnia
opisał w liście do Juana Jiméneza
Vargasa:

„Kochany Juanito, tego ranka po
drodze do Huelgas, gdzie udałem się,
żeby się pomodlić, odkryłem
prawdziwe Morze Śródziemne:
Najświętszą Ranę w prawym ręku
mojego Pana. I tam mnie znajdziesz:
cały dzień na pocałunkach i adoracji.
Naprawdę wspaniałe jest to Święte
Człowieczeństwo naszego Boga!



Poproś Go, żeby dał mi Swą
prawdziwą Miłość. W ten sposób
zostaną właściwie oczyszczone
wszystkie pozostałe moje uczucia.
Nie wystarczy powiedzieć: «Serce, na
Krzyż!», ponieważ jeśli jedna Rana
Chrystusa oczyszcza, uzdrawia,
uspokaja, umacnia, rozpala i
rozkochuje, czegóż nie jest w stanie
uczynić wszystkich pięć otwartych
na Krzyżu? Serce na Krzyż! Jezu mój,
czegóż więcej miałbym pragnąć!
Rozumiem, że jeśli wytrwam w tego
rodzaju kontemplacji (poprowadził
mnie św. Józef, mój Ojciec i Pan,
którego prosiłem, by mnie natchnął),
będę bardziej szalony niż
kiedykolwiek wcześniej. Sam
spróbuj!”[6].

Przez długi czas przemierzał drogę
Człowieczeństwa Pana. Również
drogę nabożeństwa do Ran
Chrystusa. Jednakże
niespodziewanie otworzyło się przed
nim „morze”. Gwałtownie zanurzył



się w znaczeniu Miłości
odkupieńczej, jakie miały owe rany, i
pojął, że najlepszy sposób
odwzajemnienia tak wielkiej Miłości
nie polega na tym, co on może zrobić,
lecz właśnie na zanurzeniu się w
Nim, poprzez Jego kontemplację i
przyzwolenie na całkowite objęcie
przez tę Miłość. List mówi dalej
właśnie o wysiłku, jaki zakłada ta
sytuacja: „Strasznie zazdroszczę tym,
którzy znajdują się na froncie,
pomimo wszystko”. I nawiązuje do
słynnej postaci wojskowego
kapelana, znanego z pokutnego
życia: „Zdarza mi się myśleć, że
gdybym nie miał wyraźnie
wskazanej drogi, byłoby wspaniale
przewyższyć o. Doyle’a. Ale... to by
było dla mnie wygodne. Pokuta
nigdy nie kosztowała mnie zbyt
wiele. Tu bez wątpienia leży
przyczyna, dlaczego jestem
prowadzony inną drogą: Miłości”.
Jego drogą jest Miłość: miłować i
pozwolić się kochać. Na pożegnanie



utwierdza się w tym przekonaniu:
„Uściski. Z Rany w prawym ręku
błogosławi Ci Twój ojciec” [7].

To wydarzenie, to niespodziewane
światło, było znakiem nadziei i
niewątpliwie stanowiło bodziec dla
kapłańskiej pracy św. Josemaríi.
Dzięki temu oświeceniu Bożemu rze‐
czywistość znana i wielokrotnie
rozważana (droga pokonywana i
zalecana przez niego samego) stała
się nagle nowością, kopalnią
niewyczerpanych bogactw, od której
nie chciał się już oddzielić.

Bronieni Miłością

Rany Jezusa to nieustanne
przypominanie o Jego Miłości, która
osiągnęła skrajny wyraz w ofierze na
Krzyżu. Bóg nie żałuje tego, że nas
miłuje. Dlatego kontemplacja Jego
Miłości jest źródłem nadziei. Na
widok Zmartwychwstałego, który
zachowuje oznaki swojej Męki
zdajemy sobie sprawę, że „właśnie



tam, w skrajnym punkcie swego
uniżenia — który jest również
najwznioślejszym punktem miłości
— wzeszła nadzieja. Jeśli ktoś was
pyta: jak się rodzi nadzieja: — na
krzyżu, popatrz na krzyż, spójrz na
Chrystusa ukrzyżowanego. To
stamtąd nadejdzie nadzieja, która już
więcej nie zaniknie, która trwa aż po
życie wieczne” [8]. Na Krzyżu
zrodziła się i wciąż odradza się nasza
nadzieja. I tak „z Jezusem wszelkie
nasze ciemności mogą być
przekształcone w światło, każda
porażka w zwycięstwo, każde
rozczarowanie w nadzieję.
Wszystko” [9]. To jest ta pewność,
która sprawiła, że święty Paweł
wykrzykiwał: „Któż nas może
odłączyć od miłości Chrystusowej?
Utrapienie, ucisk czy
prześladowanie, głód czy nagość,
niebezpieczeństwo czy miecz? Ale
we wszystkim tym odnosimy pełne
zwycięstwo dzięki Temu, który nas
umiłował” (Rz 8, 35.37).



Kiedy stwierdzamy naszą słabość i
nasz grzech, często może przemknąć
nam przez duszę na różne sposoby
pokusa rozpaczy. To, co w danej
chwili być może zaakceptowaliśmy
lekko albo z pewną pobłażliwością,
nagle jawi się jako absurdalne „nie”,
cios wobec miłującego nas Boga.
Również nasza letnia i niechętna
odpowiedź może być przyczyną
rozpaczy. Jednak wszystko to nie jest
niczym innym niż serią pokus ze
strony tego, który przyczynił się do
naszego upadku. Kontemplacja Ran
Pańskich może być najlepszym
sposobem reakcji —Jego Rany
przypominają nam, że Jego miłość
jest „jak śmierć potężna” (Pnp 8, 16).
A nawet jeszcze bardziej, gdyż Jego
Miłość zwyciężyła śmierć.
Współczesny poeta wyraża to w tyleż
syntetyczny, co piękny sposób:
„Obmyty wodą z boku / i obroniony
w ranie / tak wiele „nie”, które tylko
nicość przynoszą, / tak wiele mdłych
„tak”, tak wiele kompromisów” [10].



Ponowna kontemplacja
Człowieczeństwa Pana, zranionego
naszymi grzechami,
zmartwychwstałego, może być dla
nas źródłem nadziei. Jezus nie patrzy
na nas z urazą, tak samo jak nie
patrzył z urazą na Apostołów. Nie
wyrzuca nam naszych grzechów,
naszych słabości, naszych zdrad.
Przeciwnie — umacnia nas,
ponieważ Jego Miłość jest
prawdziwie bezwarunkowa. Nie
mówi nam: „Będę cię miłował, jeżeli
będziesz dobrze postępował”, tylko
„Miłuję cię, dla Mnie jesteś skarbem i
będziesz nim bez względu na to, co
się stanie”. Ta świadomość, która
może się zrodzić z kontemplacji
otwartych Ran w Ciele Pana, napełni
nas radością i pokojem. Bez względu
na to, co się stanie, możemy się w
nich schronić, uciekając się na nowo
do przebaczenia Boga: „W moim
osobistym życiu — opowiadał Papież
w jednej z homilii — wiele razy
widziałem miłosierne oblicze Boga,



Jego cierpliwość. Widziałem również
w wielu ludziach odwagę, by wejść w
rany Jezusa, mówiąc: Panie, oto
jestem, przyjmij moje ubóstwo, ukryj
w Twoich ranach mój grzech, obmyj
go swoją krwią. Zawsze widziałem,
że Bóg to uczynił, przyjął, pocieszył,
obmył, umiłował” [11].

Uznanie naszej małości nie jest
porażką ani poniżeniem. Mogłoby
być jednym albo drugim, gdyby Bóg
chciał nas zdominować. Ale On tego
nie chce. Porusza Go Miłość —
bezwarunkowa Miłość, której nam
udziela, i ma nadzieję, że będziemy
umieli ją przyjąć.

Droga współczucia

Istnieje wiele sposobów zbliżania się
do ran Pana. „Spieszcie do Niego, jak
podpowiada wam serce”, radził św.
Josemaría [12]. Wiemy, jak bardzo
lubił wkraczać z wyobraźnią w
Ewangelię. Na przykład, w Różańcu
Świętym, kontemplując pierwszą



tajemnicę chwalebną, komentował:
„Ale zanim skończy się dziesiątek
różańca, ucałujesz Jego zranione
stopy... a ja, odważniejszy, ponieważ
większe ze mnie dziecko, dotknę
ustami otwartej rany w Jego boku” 
[13].

Przypominając sposób, w jaki św.
Josemaría składał dziękczynienie
podczas Mszy świętej, w
uprzywilejowanym miejscu,
służącym do codziennego
odnawiania osobistego spotkania z
Miłością swojego Życia, prałat Javier
opisywał, jak „kilka minut klęczał na
podłodze lub na klęczniku.
Wpatrzony w krucyfiks, który
wyjmował z kieszeni i trzymał w
rękach, wypowiadał modlitwę En
ego. Gdy wypowiadał słowa
odnoszące się do ran Chrystusa, z
wielką pobożnością całował każdą z
nich” [14].



Rany Pana, które z taką głębią odkrył
św. Josemaría owego czerwcowego
poranka, nie tylko ukazują Miłość
Pana do nas. Są równocześnie
zaproszeniem do współodkupienia z
Chrystusem, co czyni Najświętsza
Maryja Panna, do bycia Jego
Szymonem Cyrenejczykiem, do
pocieszania Go z powodu tylu
zniewag, raniących Jego Serce,
przede wszystkim dlatego, że ranią
nasze serce… Ostatecznie te Rany są
wezwaniem do opieki nad Nim
właśnie w owych „braciach
najmniejszych”, z którymi się
utożsamia, w których w jakiś sposób
chciał pozostać (por. Mt 25, 40).

Dlatego w ramach wędrówki, która
zaprowadziła naszego Założyciela do
odkrycia tego morza — niewątpliwie
było to światło od Boga — nie można
zapominać ogromnej liczby godzin,
jakie poświęcił opiece nad chorymi i
ludźmi bez środków do życia w
najuboższych dzielnicach Madrytu.



Jest to, oczywiście, wspaniały sposób
odkrywania Miłości Boga: możemy
wychodzić poza samych siebie, żeby
dotykać Jezusa w osobach
cierpiących. Według św. Josemaríi to
droga pewna.

Dotykanie Chrystusa w tych, którzy
cierpią to sposób przyzwolenia na
Jego wezwania, sposób zbliżania się
do Jego ran i odpowiadania miłością
na Jego Miłość. W ten sposób uczymy
się przeżywać z innymi tę samą
czułość, którą Bóg wylewa na naszą
osobistą słabość. Na tej drodze nasze
własne życie nabiera odnowionego
sensu misji, która rzuca nas poza nas
samych, abyśmy liczyli nie na własne
siły, tylko na wezwanie, które
pochodzi od Boga, które nas
przeobraża i liczy na nas, żebyśmy
siali w świecie Jego pokój i Jego
radość. Papież niestrudzenie
podkreśla tę kwestię: „Czasem
doświadczamy pokusy bycia
chrześcijanami, zachowując



roztropny dystans w stosunku do ran
Pana. Jezus jednak chce, abyśmy
dotykali ludzkiej nędzy, abyśmy
dotykali cierpiącego ciała innych (…).
Gdy to czynimy, życie zawsze się
nam komplikuje, lecz przeżywamy
głębokie, cudowne doświadczenie
bycia ludem, doświadczenie
przynależności do ludu” [15].

Zanurzenie się w rany Chrystusa
drogą współczucia i kontemplacji
może przed nami otworzyć
prawdziwe morze. W ten sposób
nauczymy się chronić w owych
ranach Miłości i miłować całym
sercem tych, którzy nas otaczają,
zaczynając od tych, którzy
najbardziej tego potrzebują, którzy
często są bardzo blisko, w naszym
domu.

Lucas Buch

tłum. Bronisław Jakubowski



[1] Franciszek, Homilia z 27 IV 2014
r.

[2] Św. Bernard, Kazanie 61 (o Pieśni
nad pieśniami), 4. Obfite świadectwa
na temat pobożności i sposobu jej
przeżywania można odnaleźć w: P.
Beteta, Mirarán al que traspasaron,
Rialp, Madrid 2009.

[3] Św. Jan z Avili, Epistolario [Listy],
list 47. Por. Pnp 2, 16.

[4] Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, 1799b z 1933 r., w Santo
Rosario. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2010 [Różaniec Święty.
Wydanie krytyczno-historyczne],
komentarz do pierwszej tajemnicy
chwalebnej, str. 226, przypis 5.

[5] „Pozostanę zanurzony każdego
dnia, spełniając dawny zamiar, w
Ranie Boku mojego Pana”: Św.
Josemaría, Zapiski wewnętrzne, 1763,
z 1934 r.; w: Camino. Edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid 2004 [Droga.



Wydanie krytyczno-historyczne], 3.
wydanie, komentarz do punktu 288.

[6] Św. Josemaría, List do Juana
Jiméneza Vargasa z 6 VI 1938 r., w: A.
Vázquez de Prada, Założyciel Opus
Dei: życie Josemaríi Escrivy, t. 2 Bóg i
odwaga, tłum. P. Skibiński ,
Wydawnictwo „M”-Wydawnictwo
Świętego Jacka, Kraków-Katowice
2003, s. 323.

[7] Tamże.

[8] Franciszek, Audiencja ogólna, 12
IV 2017 r.

[9] Tamże.

[10] Julio Martínez Mesanza, 
Defendido, w: Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[11] Franciszek, Homilia, 7 IV 2013 r.

[12] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
303.



[13] Św. Josemaría, Różaniec Święty,
pierwsza tajemnica chwalebna.

[14] Javier Echevarría, Wspomnienie
o świętym Josemaríi Escrivie
założycielu Opus Dei. Rozmowa z
biskupem Javierem Echevarríą,
prałatem Opus Dei, tłum. Iwona
Wesołowska, Wydawnictwo Księży
Marianów MIC, Warszawa 2006,
rozdział III: „Wzlatując, chwyciłem
połów”, 6. „Cały dzień staje się jedną
Mszą”.

[15] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 270.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nowe-morza-iii-z-rany-w-
prawej-dloni/ (09-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-iii-z-rany-w-prawej-dloni/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-iii-z-rany-w-prawej-dloni/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-iii-z-rany-w-prawej-dloni/

	Nowe morza (III): „Z Rany w prawej dłoni…”

