
opusdei.org

Nowe morza (II):
„Jezus jest moim
najdroższym
Przyjacielem”

Święty Josemaría był zawsze
świadomy, że towarzyszy mu
Jezus — „Wielki Przyjaciel” —
który pojmuje nasze troski i
zgryzoty, ponieważ „jest On
również człowiekiem”.

27-10-2017

Nowe morza (II): „Jezus jest moim
najdroższym Przyjacielem”



Święty Josemaría był zawsze
świadomy, że towarzyszy mu Jezus
— „Wielki Przyjaciel” — który
pojmuje nasze troski i zgryzoty,
ponieważ „jest On również
człowiekiem”.

Ewangelie ukazują Jezusa w stałej
relacji z bardzo różnymi osobami:
chorymi poszukującymi
uzdrowienia, grzesznikami, którzy
pragną przebaczenia, ciekawskimi, a
nawet szpiegami… Jednak wokół
Mistrza przebywają przede
wszystkim Jego przyjaciele. Jezus
mówi w ten sposób o swoich
uczniach: „moi przyjaciele” (Łk 12,
4). Wzruszająca jest kontemplacja
grobu Łazarza przez Pana. Jego
pełen wzruszenia płacz wywołuje
komentarze Żydów: „Oto jak go
miłował!” (J 11, 36). Później, podczas
Ostatniej Wieczerzy, Jezus tłumaczy
Apostołom znaczenie śmierci na
Krzyżu: „Nikt nie ma większej
miłości od tej, gdy ktoś życie swoje



oddaje za przyjaciół swoich” (J 15,
13). I, być może widząc ich
zdziwienie, podkreśla: „Już was nie
nazywam sługami, bo sługa nie wie,
co czyni pan jego, ale nazwałem was
przyjaciółmi, albowiem oznajmiłem
wam wszystko, co usłyszałem od
Ojca mego” (J 15, 15).

Jezus czyni nas swoimi przyjaciółmi
przez wzgląd na Miłość do nas. Dar
Ducha Świętego tworzy nową relację
między nami a Bogiem.
Otrzymaliśmy tego samego Ducha
Chrystusa, który czyni nas dziećmi
Ojca i sprawia, że jesteśmy
szczególnie bliscy Jezusowi — w
rzeczywistości utożsamia nas z Nim.
Niemniej dokonując tego, Duch
Chrystusa nie neguje naszej
indywidualności ani nie eliminuje
naszej osobowości. Dlatego
utożsamienie z Chrystusem łączy się
z przyjaźnią z Chrystusem. Życie
łaski to początek wzajemnej relacji z
Bogiem: poznajemy Go w Jego



tajemnicy i możemy postępować jak
On. Ta głęboka jedność poznania i
intencji sprawia, że będąc nędznymi
stworzeniami, doświadczamy Boga,
jak mawiał św. Augustyn, w
największej głębi nas samych i że
możemy miłować i starać się o to
samo co On. Na tym — idem velle,
idem nolle, to samo miłować, to samo
odrzucać — polega właśnie przyjaźń.

„Jeszcze jedno morze”

Już we wczesnej młodości św.
Josemaría nauczył się, że Jezus jest
przyjacielem, i to bardzo
szczególnym przyjacielem. Wyraził
to dawne doświadczenie w jednym z
punktów Drogi: „Szukasz
towarzystwa przyjaciół, którzy przez
swoje rozmowy, serdeczność oraz
towarzystwo uczynią znośniejszym
wygnanie na tym padole — chociaż
nawet przyjaciele niekiedy
zdradzają. — Nie wydaje mi się to
niczym złym. Ale... czemu nie



szukasz, z każdym dniem coraz
usilniej, towarzystwa oraz rozmowy
z tym Wielkim Przyjacielem, który
nigdy nie zawodzi?”[1].

To coś, czego nauczył się wcześniej i
co jego biografowie wiążą z radą,
jaką otrzymał w ramach
kierownictwa duchowego w
seminarium [2]. W miarę upływu lat
pogłębiał to odkrywanie przyjaźni
Chrystusa. Być może istotna chwila
tego rozwoju miała miejsce w
okresie, w którym przed jego oczami
otworzyła się bezmierna panorama
jego Bożego synostwa. Kiedy
przebywał w Segowii na
rekolekcjach, pisał: „Dzień pierwszy.
Bóg jest moim Ojcem. — Nie
porzucam tej myśli. Jezus jest moim
najdroższym Przyjacielem (jeszcze
jedno morze!), kocha mnie całym
Boskim szaleństwem swojego Serca.
Jezus… mój Bóg… który jest również
człowiekiem” [3].



Opisuje to jako „jeszcze jedno morze”
— pierwszym było ojcostwo Boga —
to znaczy jako coś, co już znał, a
jednak otwierało się to przed jego
oczami w nowy sposób. To odkrycie
było dla św. Josemaríi przede
wszystkim źródłem pociechy. W
początkach lat trzydziestych miał
przed sobą ogromne zadanie
wypełniania woli, jaką Bóg objawił
mu 2 października 1928 roku. Miał
do przekazania wszystkim ludziom i
do zrealizowania w Kościele
konkretne przesłanie. Jednakże
musiał to robić „przy zupełnym
braku środków materialnych: 26 lat,
łaska Boża, dobry humor i to
wszystko” [4]. Gdy dostrzegł ten
nowy horyzont, zrozumiał, że w owej
misji nie jest sam. Towarzyszył mu
Jezus, jego Przyjaciel, który
doskonale rozumiał wszystkie jego
troski i zgryzoty, ponieważ „jest On
również człowiekiem”.



Serce Jezusa było dla św. Josemaríi
podwójnym objawieniem. Z jednej
strony, objawieniem „niezmierzonej
miłości Pana”, zważywszy, że „Serce
Jezusa jest Sercem Boga wcielonego” 
[5], z drugiej zaś — zrozumienia i
czułości Jezusa wobec jego własnych
ograniczeń, trudności i upadków. W
chwilach modlitwy doświadczał być
może tego, co stało się jednym z
punktów Drogi: „Jezus jest twoim
przyjacielem — Przyjacielem. — Z
sercem ludzkim, jak twoje. — Z
oczyma o najmilszym spojrzeniu,
które płakały nad Łazarzem... — A
ciebie kocha tak samo jak Łazarza” 
[6]. Ta Miłość — Boska i ludzka
zarazem, nieskończona i bliska, była
trwałym oparciem, które pozwalało
mu iść naprzód we wszelkich
okolicznościach. Poza tym
przepełniała realizmem i nową
pilnością całe jego życie wewnętrzne 
[7] .

Droga otwarta dla wszystkich



Święty Josemaría zachęcał ludzi,
którzy zbliżali się do niego, żeby szli
drogą przyjaźni z Chrystusem.
Tłumaczył im, że w obcowaniu z
Mistrzem nie potrzeba nadmiernych
formalności ani złożonych metod.
Wystarczy zbliżyć się do Niego z
prostotą jak do każdego innego
przyjaciela. Ostatecznie tak właśnie
obcowali z Nim ci, którzy najbardziej
Go kochali, kiedy żył pośród nich:
„Czy widziałeś, z jaką serdecznością,
z jakim zaufaniem zwracali się do
Chrystusa Jego przyjaciele? Z całą
naturalnością wyrzucały Mu siostry
Łazarza Jego nieobecność: «Przecież
Cię zawiadomiłyśmy! Gdybyś tu
był!»... — Wyznaj Mu powoli, z
ufnością: Naucz mnie zwracać się do
Ciebie z przyjacielską miłością Marty,
Marii i Łazarza; podobnie jak
traktowało Cię pierwszych
Dwunastu, choć na początku szli za
Tobą być może z powodów niezbyt
nadprzyrodzonych” [8].



Młodzi, którzy zbliżali się do św.
Josemaríi, byli zachwyceni
naturalnością, z jaką zwracał się on
do Pana i zachęcał innych do
obcowania z Nim. Przez całe swoje
życie niestrudzenie proponował tę
drogę. Jeden z pierwszych, którzy
opowiadali o naukach św. Josemaríi,
wyrażał to następująco: „Aby
osiągnąć stan owej przyjaźni, trzeba,
abyśmy ja i ty zbliżyli się do Niego,
poznali Go i pokochali” [9]. Przyjaźń
wymaga obcowania z kimś i jest to
pierwsza rzecz, do której zaprasza
nas odkrywanie Jezusa jako
przyjaciela. „Piszesz do mnie:
«Modlitwa to rozmowa z Bogiem. Ale
o czym?». — O czym? O Nim, o tobie.
O twoich radościach, smutkach,
sukcesach i niepowodzeniach, o
szlachetnych ambicjach, o
codziennych troskach... i o
słabościach! Dziękczynienie i prośby:
Miłość i zadośćuczynienie. Jednym
słowem, poznać Boga i poznać siebie:
«obcować z Nim!»” [10].



Dźwięczy w tych słowach owo 
noverim Te, noverim me, o którym
mówił św. Augustyn: „Boże zawsze
niezmienny! Spraw, abym poznał
siebie, spraw, abym poznał Ciebie” 
[11] oraz „przyjacielskie z Bogiem
obcowanie i wylana, po wiele razy
powtarzana rozmowa z Tym, o
którym wiemy, że nas miłuje” [12]
św. Teresy. Ostatecznie, osobiste
obcowanie z Jezusem Chrystusem
jest rdzeniem życia wewnętrznego i
dla poszukujących świętości pośród
świata polega ono na tym, żeby
nauczyć się odnajdywać Chrystusa
we wszystkich okolicznościach dnia
codziennego, żeby nawiązywać z
Nim nieustanny dialog.

Nie chodzi o nieosiągalny ideał, tylko
o coś, co wiele osób umiało
wprowadzić w czyn we własnym
życiu. W codziennej pracy, w życiu
rodzinnym, na ulicach miasta i na
wsi, na górskich ścieżkach i na
morzu… wszędzie możemy



rozpoznać Chrystusa, który na nas
czeka i towarzyszy nam jako
przyjaciel. Nieskończenie wiele razy
Św. Josemaría powtarzał, że „Dzieci
Boże powinny być kontemplatywne.
Mamy być osobami, które pośród
zgiełku tłumu potrafią znaleźć ciszę
duszy zanurzonej w ciągłej
rozmowie z Panem: osobami, które
potrafią patrzeć na Niego tak, jak się
patrzy na Ojca, jak się patrzy na
Przyjaciela, na tego, kogo kocha się
do szaleństwa” [13]. Całe nasze życie
mieści się w naszej modlitwie, tak jak
dzieje się w rozmowach między
przyjaciółmi, w których mówi się o
wszystkim. „Dzieje Apostolskie
mówią nam, że po
Zmartwychwstaniu Pan gromadził
swoich uczniów i spędzali czas in
multis argumentis. Mówili o wielu
sprawach, o wszystkim, o co Go
pytali — po prostu odbywali
pogawędkę” [14].



Obok tego ciągłego obcowania, które
czyni z własnego życia temat do
rozmowy z Bogiem, możemy również
starać się poznawać Go coraz
bardziej, poszukując Go w niektórych
miejscach, w których zechciał
pozostać w wyraźny sposób.
Zajmiemy się teraz trzema z nich.

Opowieści przyjaciół Pana

Ewangeliści pod natchnieniem
Ducha Świętego zebrali
najważniejsze wspomnienia o
Nauczycielu. Święty Josemaría był
rozmiłowany w Jezusie i dlatego
„Pismo Święte, szczególnie
Ewangelie, nie były w jego rękach
jedynie dobrą książką do czytania, w
której można odnaleźć w obfitości
pożyteczne nauki, ale miejscem
spotkania z Chrystusem” [15].

Od początku ci, którzy zbliżali się do
pracy Dzieła, pojmowali natychmiast,
że dusza tego młodego kapłana jest
ściśle związana z Bogiem. Bliskość



uwidaczniała się w jego
przepowiadaniu: zwracał się ku
Tabernakulum, żeby rozmawiać z
Bogiem, z takim samym realizmem, z
jakim rozmawiał z nami”, „a
następnie czuł się, jakby przebywał
pośród Apostołów i uczniów Pana,
jako jeden z nich” [16]. Ten sposób
zbliżania się do Pisma Świętego jest
tym samym sposobem, który później
zalecał innym. Wielokrotnie to
rozważaliśmy: „Radzę ci, abyś w
swojej modlitwie włączał samego
siebie do scen Ewangelii jako jeszcze
jednego z uczestników wydarzeń.
Najpierw wyobraź sobie daną scenę
lub tajemnicę, która posłuży ci, aby
się skupić i rozważać. Następnie
przemyśl jakiś szczególny rys w
życiu Nauczyciela. Myśl o Jego
miłosiernym Sercu, Jego pokorze,
Jego czystości, o tym, jak pełni wolę
Ojca. Potem opowiedz Mu, co się z
tobą dzieje, o tych problemach, co cię
nurtują w tej chwili, jakie masz
trudności. Bądź uważny, gdyż może



Pan chce ci coś powiedzieć i
odczujesz wewnętrzne poruszenie,
uświadomisz sobie pewne rzeczy, a
może też usłyszysz upomnienie” [17].

Przy pomocy tej rady św. Josemaría
otwierał przed nami sekret swojej
duszy. Komentując ten sposób
zbliżania się do Pisma Świętego, bł.
Álvaro del Portillo wskazywał, że:
„Poufałość z Naszym Panem, z Jego
Najświętszą Matką Maryją, ze św.
Józefem, z pierwszymi dwunastoma
apostołami, z Martą, Marią i
Łazarzem, z Józefem z Arymatei i
Nikodemem, z uczniami z Emaus, ze
świętymi niewiastami, to rezultat
nieprzerwanego dialogu, owego 
wchodzenia w sceny ewangeliczne,
aby być jeszcze jedną osobą więcej
pośród nich” [18].

Życie i nauczanie wielu świętych
potwierdza owocność tego stylu
modlitwy. To samo zalecali ostatni
papieże, wskazując na wielką wagę



zbliżania się do Ewangelii w
postawie modlitewnej i sugerując
praktykę lectio divina. Chodzi o
czytanie Ewangelii bez pośpiechu,
pomału. Kiedy rozpoczynamy
pewien ustęp, możemy się zatrzymać
i pomyśleć: „Jak to mogło być?” i
wejść w scenę „jako jeszcze jedna
postać”, wyobrażając sobie twarze
ludzi, oblicze Jezusa. Wówczas
będziemy się starali zrozumieć sens
Jego słów, wiedząc, że w wielu
przypadkach mogą one wymagać
pewnego objaśnienia, ponieważ
chodzi o starożytny tekst należący do
kultury odmiennej od naszej. Stąd
znaczenie posiadania wersji tekstu
zaopatrzonej w wystarczające
przypisy i opierania się również na
dobrych książkach na temat
Ewangelii i Pisma Świętego.

Potem czytamy ponownie tekst i
zadajemy sobie pytanie: „«Panie, co
ten tekst chce mi powiedzieć? Co
chcesz zmienić w moim życiu przez



to przesłanie? Co mnie denerwuje w
tym tekście? Dlaczego mnie to nie
interesuje?» albo «Co mi się podoba,
co mnie inspiruje w tym Słowie? Co
mnie pociąga? Dlaczego mnie
pociąga?»” [19]. Być może przyjdzie
nam do głowy jakaś osoba
potrzebująca, która żyje obok nas,
być może przypomnimy sobie, że
prosiliśmy kogoś o przebaczenie…
Wreszcie rozważamy: Jak mogę 
odpowiedzieć moim życiem na to, co
Jezus proponuje mi w tym tekście?
„Bądź uważny, gdyż może Pan chce ci
coś powiedzieć i odczujesz
wewnętrzne poruszenie,
uświadomisz sobie pewne rzeczy, a
może też usłyszysz upomnienie” [20].
Być może wydobędzie z nas trochę
miłości, pragnienie oddania i zawsze
pewność, że On nam towarzyszy. To
kontemplowanie życia Pana jest
zasadnicze dla chrześcijanina, „ma
bowiem wyrobić w nas mądrościową
wizję rzeczywistości, według Boga, i



uformować w nas «zamysł
Chrystusowy» (1 Kor 2, 16)” [21].

Niewątpliwie istnieje wiele dróg,
żeby obcować z Jezusem za
pośrednictwem Pisma Świętego.
Dlatego św. Josemaría nie zamierzał
oferować jednej metody, a jedynie
dać kilka praktycznych rad
mogących służyć do rozważania i
kontemplacji, aż do osiągnięcia
„wybuchu uczuć: aktów miłości lub
bólu, dziękczynienia, próśb,
postanowień… stanowiących
odpowiedni owoc prawdziwej
modlitwy” [22].

Pan oczekuje nas w Tabernakulum

„Gdy zbliżasz się do Tabernakulum,
pomyśl, że On... czeka na ciebie od
dwudziestu wieków!” [23].
Eucharystia jest bez wątpienia
uprzywilejowanym miejscem, w
którym możemy spotkać Jezusa
Chrystusa i nawiązać z Nim przyjaźń.
Jest to również droga, którą podążał



św. Josemaría. Wiara w żywą
obecność Chrystusa objawiała się w
całym jego zachowaniu przed
Najświętszym Sakramentem.
Encarnita Ortega, która poznała św.
Josemaríę w latach czterdziestych,
wspomniała następująco pierwsze
rozważanie, które słyszała z jego ust i
w którym uczestniczyła z pewną
ciekawością: „Jego skupienie, pełne
naturalności, to, jak przyklęknął
przed tabernakulum i sposób, w jaki
zagłębił nas w modlitwie
poprzedzającej rozważanie,
zachęcając nas do tego, byśmy były
świadome, że Pan jest tam, że nas
widzi, że nas słyszy, sprawiły, że
natychmiast zapomniałam, że chcę
posłuchać jakiegoś wielkiego
kaznodziei”; natomiast w jej wnętrzu
zrodziła się potrzeba, aby „słuchać
Boga i być hojną względem Niego” 
[24].

To samo wspominają ci, którzy
widzieli jak odprawiał Mszę świętą:



„Sposób, w jaki Ojciec odprawiał
Mszę świętą — szczery i pełen uwagi,
pozbawiony cienia egzaltacji ton,
którym odczytywał teksty różnych
modlitw, sposób, w jaki przyklękał i
wykonywał pozostałe gesty
liturgiczne, zrobiły na mnie bardzo
głębokie wrażenie: Bóg był tam
naprawdę obecny” [25]. Nie chodziło
o jakieś szczególne zachowanie, ale o
sposób stania i poruszania się, o
intensywność modlitw, o skupienie.
Również my możemy obcować z
Bogiem w ten sposób, jeżeli żyjemy w
pewności, że Chrystus — „najdroższy
Przyjaciel” — jest prawdziwie obecny
w Eucharystii. Tym, którzy mieszkali
w pierwszej siedzibie Dzieła — kiedy
stało się możliwe przechowywanie
Pana w tabernakulum — Ojciec
przypominał, że Bóg „jest jeszcze
jednym mieszkańcem —
Najważniejszym — w związku z
czym zachęcał każdego, żeby spędzał
chwilę, dotrzymując Mu
towarzystwa, żeby «pozdrawiał» Go



przyklęknięciem, wchodząc do
Akademii DYA i stamtąd wychodząc
albo żeby myślą nawiedzał
tabernakulum ze swojej sypialni” 
[26].

To owe drobiazgi, kiedy wkładamy w
nie serce, wyrażają, a równocześnie
ożywiają naszą wiarę: zwracanie
naszych myśli ku Bogu, kiedy
widzimy kościół, krótkie
nawiedzenie Boga w ciągu dnia,
staranie, by przeżywać Mszę
intensywnie i w skupieniu,
przenoszenie się wyobraźnią przed
Tabernakulum, żeby pozdrowić Pana
albo ofiarować Mu naszą pracę…
Drobiazgi, takie same jak w
kontaktach z naszymi przyjaciółmi,
kiedy się z nimi spotykamy albo
wysyłamy im w ciągu dnia
wiadomość.

Chrystus obecny w tych, którzy nas
otaczają



Przykazanie Miłości jest cechą
wyróżniającą tych, którzy naśladują
Chrystusa. I nie jest to tylko sposób
życia, ale coś, co rodzi się z wiary, w
której sam Jezus Chrystus jest obecny
w otaczających nas osobach. Chodzi
o coś zakorzenionego głęboko w
nauczaniu Pana. Przy różnych
okazjach Jezus Chrystus przypomina
nam, że troszcząc się o tych, którzy
tego potrzebują — a potrzebują nas
wszyscy, każdy na swój sposób — w
rzeczywistości troszczymy się o
Niego samego [27]. Dlatego jest
czymś tak niezwykle istotnym
„rozpoznać Chrystusa, który
wychodzi nam na spotkanie w
naszych braciach, ludziach” [28].

Święty Josemaría starał się odnaleźć
Chrystusa przede wszystkim pośród
najbardziej potrzebujących ludzi. Na
początku lat trzydziestych poświęcił
wiele godzin odwiedzaniu
najbardziej potrzebujących na
przedmieściach Madrytu, opiece nad



chorymi w stołecznych szpitalach i
katechizacji ubogich dzieci. Później
potrafił przekazywać pilność tej
opieki młodym, którzy przychodzili
do Dzieła. Poza tym ci sami młodzi
doświadczali miłości — ludzkiej i
Bożej — którą odczuwał w stosunku
do nich Ojciec. Na przykład,
Francisco Botella pamiętał, że kiedy
poznał św. Josemaríę, ten przyjął go,
„jakby znał mnie od zawsze; mam
jeszcze w pamięci jego głębokie
spojrzenie, które wejrzało w moją
duszę, i jego radość, która mnie
poruszyła, napełniając mnie
zadowoleniem i pokojem. Wydawało
mi się, że zna mnie od wewnątrz, a
równocześnie wszystko z
naturalnością i prostotą sprawiającą,
że czułem się jak w rodzinie” [29].
Inny z tych młodych ludzi,
niespecjalnie sentymentalny,
przyznał: „troszczy się o nas w taki
sposób, w jaki nie robią tego nasze
matki” [30].



W młodych, tak samo jak w ubogich i
chorych, św. Josemaría odnalazł
swojego Przyjaciela. Wiele lat
później, „zamyślony, otoczony
swoimi dziećmi, pytał je: «dzieci
moje, czy wiecie dlaczego was tak
bardzo kocham?» Zapadało
milczenie i Ojciec ciągnął dalej:
«ponieważ widzę, jak krąży w
waszych żyłach Krew Chrystusa»” 
[31]. Jezus — jego Przyjaciel —
sprawił, że potrafił odnaleźć Go w
ludziach z otoczenia, a szczególnie w
najbardziej potrzebujących. Również
my, obok Ewangelii i Eucharystii,
„jesteśmy powołani, aby służyć
Jezusowi ukrzyżowanemu w każdej
osobie zepchniętej na margines, by
dotknąć Jego błogosławionego ciała
w człowieku wykluczonym, głodnym,
spragnionym, nagim, uwięzionym,
chorym, bezrobotnym,
prześladowanym, uchodźcy,
migrancie. Tam znajdziemy naszego
Boga, tam możemy dotykać Pana” 
[32].



Lucas Buch

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] ŚW. JOSEMARÍA, Droga, 88.

[2] Camino, edición crítico-histórica
de P. Rodríguez [Droga. Wydanie
krytyczno-historyczne pod red. P.
Rodrígueza], wyd. 3, Rialp, Madrid
2004, komentarz do punktu 88. Por.
R. Herrando, Los años de seminario
de Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201.

[3] ŚW. JOSEMARÍA, Zapiski
wewnętrzne, 1637 (w: Camino,
edición crítico-histórica, komentarz
do punktu 422). Pierwszym dniem
rekolekcji był 4 października 1932 r.
Tekst służy za podstawę punktu 2 
Kuźni.



[4] List z 29 XII 1947/14 II 1966, 11, w:
A. VÁZQUEZ DE PRADA, Założyciel
Opus Dei: życie Josemaríi Escrivy, t. 1, 
Panie, żebym przejrzał!, tłum. P.
Skibiński, Wydawnictwo „M”-
Wydawnictwo Świętego Jacka,
Kraków-Katowice 2002, s. 342.

[5] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 169.

[6] Droga, 422.

[7] Por. tamże, 244, 436.

[8] ŚW. JOSEMARÍA, Kuźnia, 495.

[9] SALVADOR CANALS, Rozważania
ascetyczne, tłum. Magdalena
Serejska-Wróbel, Wydawnictwo
Księży Marianów MIC, Warszawa
2007, s. 12.

[10] Droga, 91.

[11] ŚW. AUGUSTYN, Solilokwia II,
1.1.



[12] ŚW. TERESA OD JEZUSA, Księga
życia, rozdz. 8, punkt 5, tłum. bp H.P.
Kossowski, Wydawnictwo
Karmelitów Bosych, Kraków 1997.

[13] Kuźnia, 738.

[14] ŚW. JOSEMARÍA, w: Dos meses de
catequesis, t. 2, 651 (AGP, Biblioteka
P04).

[15] SCOTT HAHN, San Josemaría
Escrivá, lector de la Sagrada
Escritura, w: Romana, 40 (2005).

[16] Wspomnienie F. Botelli, w: J. L.
GONZÁLEZ-GULLÓN, DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Madrid,
Rialp 2016, wyd. 3, s. 429.

[17] ŚW. JOSEMARÍA, Przyjaciele
Boga, 253.

[18] Bł. ÁLVARO DEL PORTILLO,
„Wprowadzenie” do książki To
Chrystus przechodzi.

https://es.romana.org/art/40_8.0_1
https://es.romana.org/art/40_8.0_1
https://es.romana.org/art/40_8.0_1


[19] FRANCISZEK, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 153.

[20] Przyjaciele Boga, 253.

[21] BENEDYKT XVI, Adhortacja
apostolska Verbum Domini, 87.

[22] JAVIER ECHEVARRÍA, San
Josemaría Escrivá, maestro de
oración en la vida ordinaria,
"Magníficat" 2006.

[23] Droga, 537.

[24] Wspomnienie Encarnación
Ortegi Pardo cytowane w: A.
VÁZQUEZ DE PRADA, Założyciel Opus
Dei. Życie Josemaríi Escrivy, t. 2, Bóg i
odwaga, tłum. P. Skibiński,
Wydawnictwo „M”-Wydawnictwo
Świętego Jacka, Kraków-Katowice
2003, s. 613.

[25] Wspomnienie Francisco Ponza
Piedrafity, w: A. VÁZQUEZ DE PRADA,
Założyciel Opus Dei, t. 2, s. 451.

https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/


[26] DYA. La Academia y Residencia…,
s. 342.

[27] Por. Mt 10, 40; 25, 40; Łk 10, 16.

[28] To Chrystus przechodzi, 111.

[29] Wspomnienie F. Botelli, w: DYA.
La Academia y Residencia…, s. 433.

[30] Wspomnienie Juana Jiméneza
Vargasa w: DYA. La Academia y
Residencia…, s. 443.

[31] Cytowane w: A. VÁZQUEZ DE
PRADA, Założyciel Opus Dei. Życie
Josemaríi Escrivy, t. 3, Boże drogi na
ziemi, tłum. P. Skibiński, rozdz. 21
„Szkic do portretu”, Wydawnictwo
„M”-Wydawnictwo Świętego Jacka,
Kraków-Katowice 2006, s. 441.

[32] FRANCISZEK, Droga Krzyżowa z
młodzieżą podczas Światowych Dni
Młodzieży, Kraków, 29 VII 2016 r.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nowe-morza-ii-jezus-jest-
moim-najdrozszym-przyjaci/

(06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-ii-jezus-jest-moim-najdrozszym-przyjaci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-ii-jezus-jest-moim-najdrozszym-przyjaci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-ii-jezus-jest-moim-najdrozszym-przyjaci/

	Nowe morza (II): „Jezus jest moim najdroższym Przyjacielem”

