
opusdei.org

Nowe morza (I):
„Pierwsza modlitwa
Syna Bożego”

Poczucie Bożego synostwa
zmienia wszystko, tak jak
zmieniło życie św. Josemaríi,
kiedy niespodziewanie odkrył
to „nieznane mu morze”.

11-10-2017

„Jest to czas, moje córki i synowie,
abyśmy weszli jeszcze głębiej na
drogi kontemplacji pośród świata" 
[1]. Tymi słowami prałat Opus Dei
podkreśla jedną z kluczowych



kwestii współczesnych czasów.
Apostolstwo chrześcijan jest dzisiaj,
tak samo jak zawsze, „nadmiarem
naszego życia wewnętrznego"[2]. Z
jednej strony, dlatego że polega na
udzielaniu właśnie owego Życia. Z
drugiej zaś, dlatego że, aby
proponować wiarę światu, trzeba ją
rozumieć i przeżywać do głębi.
Ostatecznie, jak wskazywał św.
Josemaría, chodzi o lepsze
zrozumienie „głębi Miłości Boga,
żeby móc słowem i czynem
ukazywać ją innym”[3].

Ta droga w głąb ma pewną
szczególną cechę. Nie prowadzi z
jednego znanego miejsca w inne,
nieznane. Polega raczej na
zgłębianiu tego, co już się zna, tego,
co wydaje się oczywiste, tylekroć
słyszane. Odkrywa się wówczas coś,
co w rzeczywistości wiedziało się
wcześniej, ale co teraz postrzega się z
nową siłą i głębią. Święty Josemaría
odnosi się do owego doświadczenia,



mówiąc o różnych „morzach”, które
ukazywały się niespodziewanie jego
oczom. Przedstawia to w następujący
sposób w Kuźni:

"W życiu wewnętrznym, podobnie
jak w miłości ludzkiej, należy być
wytrwałym. Tak, powinieneś często
rozważać te same tematy, z uporem,
aż odkryjesz w nich nowe bezkresy.

— Dlaczego nie widziałem tego
dawniej tak jasno? — zapytujesz
zdumiony. — Po prostu dlatego, że
czasami jesteśmy jak kamienie, po
których spływa woda, a one nie
wchłaniają ani jednej kropelki.

— Dlatego trzeba rozważać na nowo
to samo — choć to nigdy nie jest to
samo! — abyśmy mogli się przepoić
błogosławieństwami Bożymi”[4].

„Rozważać na nowo to samo”, aby
próbować otworzyć przed nami całe
bogactwo Boga i odkrywać w ten
sposób, że „to nigdy nie jest to samo”.



Taka jest droga kontemplacji, do
której jesteśmy powołani. Chodzi o
pokonywanie morza, które na
pierwszy rzut oka nie ma nic z
nowości, ponieważ jest częścią
naszego codziennego krajobrazu.
Rzymianie nazywali Morze
Śródziemne Mare nostrum. Chodziło
o morze znane, o morze, z którym w
pewien sposób żyli na co dzień.
Święty Josemaría mówi o
odkrywaniu nowych mórz, ponieważ
w miarę jak wpływamy na morza,
które uważamy za dobrze znane,
przed naszymi oczami otwierają się
szerokie, nieoczekiwane horyzonty.
Możemy wówczas powiedzieć Panu
słowami św. Katarzyny ze Sieny:
„jesteś morzem głębokim, w którym
im więcej szukam, więcej znajduję, a
im więcej znajduję, tym więcej Cię
szukam”[5].

Te odkrycia odpowiadają na światła,
które Bóg daje, kiedy chce i jak chce.
Niemniej, nasze powolne



rozeznawanie przygotowuje nas do
przyjmowania tych świateł Pana.
„Kiedy słońce ukaże się temu, który
do tej pory pozostawał w
ciemnościach, ujrzy on w jego blasku
wyraźnie to wszystko, co dotychczas
było ukryte w cieniu. Podobnie i ten,
którego Duch Święty raczył oświecić,
odkrywa to, co dotąd nie było mu
znane"[6]. W kolejnych tekstach
przypomnimy niektóre z tych mórz
odkrywanych przez św. Josemaríę w
jego życiu wewnętrznym, żeby razem
z nim bardziej zgłębiać „głębię
Miłości Boga”.

Abba Pater!

Jednym z przekonań najgłębiej
zakorzenionych w pierwszych
chrześcijanach było to, że mogą
zwracać się do Boga jak umiłowane
dzieci. Sam Jezus uczył ich: „Wy
zatem tak się módlcie: Ojcze nasz,
który jesteś w niebie…” (Mt 6, 9). On
przedstawił się Żydom jako



umiłowany Syn Ojca i nauczał
swoich uczniów, żeby postępowali się
tak samo. Apostołowie słyszeli, jak
zwracał się do Boga słowem, którego
żydowskie dzieci używały, zwracając
się do swoich ojców. Otrzymawszy
Ducha Świętego, Apostołowie sami
zaczęli używać tej formuły. Chodziło
o coś całkowicie nowego w stosunku
do pobożności Izraela, ale św. Paweł
opisywał to zjawisko jako
powszechne i znane wszystkim:
„otrzymaliście ducha przybrania za
synów, w którym możemy wołać:
«Abba, Ojcze!». Sam Duch wspiera
swym świadectwem naszego ducha,
że jesteśmy dziećmi Bożymi” (Rz 8,
15-16). Było to przekonanie, które
napełniało pierwszych chrześcijan
ufnością i dawało im
niespodziewaną śmiałość: „Jeżeli zaś
jesteśmy dziećmi, to i dziedzicami:
dziedzicami Boga, a
współdziedzicami Chrystusa” (Rz 8,
17). Jezus jest nie tylko
Jednorodzonym Ojca, lecz także



Pierworodnym wielu braci (por. Rz 8,
29; Kol 1, 15). Nowe Życie,
przyniesione przez Chrystusa, jawiło
się ich oczom jako życie
umiłowanych dzieci Bożych. Nie była
to teoretyczna czy abstrakcyjna
prawda, tylko coś rzeczywistego, coś,
co przepełniało ich radością. Dobrym
przykładem jest okrzyk, który
wyrywa się apostołowi Janowi w jego
pierwszym liście: „Popatrzcie, jaką
miłością obdarzył nas Ojciec:
zostaliśmy nazwani dziećmi Bożymi:
i rzeczywiście nimi jesteśmy” (1 J 3,
1).

Ojcostwo Boga, Jego szczególna i
czuła miłość do każdego jest czymś,
czego my, chrześcijanie, uczymy się
od małego. Jesteśmy jednak
powołani do odkrycia tego w
osobisty i żywy sposób, który
przemieni naszą relację z Bogiem.
Kiedy tego dokonamy, otworzy się
przed naszymi oczyma morze pokoju
i ufności, niezmierzony horyzont,



który możemy zgłębiać przez całe
życie. Dla św. Josemaríi było to
niespodziewane odkrycie,
gwałtowne odsłonięcie panoramy,
która była w rzeczywistości ukryta w
czymś, co dobrze znał. Była jesień
1931 roku. Wiele lat później
wspominał: „Mógłbym wam
powiedzieć, kiedy dokładnie, w
którym momencie, gdzie, odbyła się
ta pierwsza modlitwa syna Bożego.
Nauczyłem się nazywać Go Ojcem,
odmawiając "Ojcze Nasz" od dziecka;
ale czuć, widzieć, podziwiać tę miłość
Boga, to, że jesteśmy jego dziećmi…,
na ulicy i w tramwaju – przez
godzinę, półtorej, nie wiem — Abba!
Pater! Musiałem krzyczeć”[7].

W następnych miesiącach św.
Josemaría często powracał do tej
kwestii. Na przykład na rekolekcjach,
które odbył w rok później, zapisywał:
„Dzień pierwszy. Bóg jest moim
Ojcem. — I nie odstąpię od tego
przekonania”[8]. Przez cały dzień



rozważał Boże Ojcostwo! Chociaż na
początku kontemplacja tak bardzo
przeciągająca się w czasie może nas
zaskakiwać, rzeczywiście ukazuje
głębię, z jaką przeniknęło go
doświadczenie Bożego synostwa.
Również nasza pierwsza postawa w
modlitwie i ogółem przy kierowaniu
się do Boga powinna opierać się na
ufnym oddaniu i wdzięczności. Aby
nasze obcowanie z Bogiem nabrało
tego kształtu, należy odkryć osobiście
raz jeszcze, że On chciał być naszym
Ojcem.

Kim jest dla mnie Bóg?

Tak jak św. Josemaría, być może i my,
kiedy byliśmy bardzo mali,
nauczyliśmy się, że Bóg jest Ojcem.
Możliwe jednak, że czeka nas jeszcze
długa droga do przeżywania w całej
pełni naszej kondycji dzieci Bożych.
Jak możemy ułatwić to odkrywanie?

Po pierwsze, aby odkryć Boże
ojcostwo, trzeba często odnawiać



autentyczny obraz Boga. Kim On jest
dla mnie? Są tacy, którzy świadomie
lub nieświadomie myślą o Bogu jako
o Kimś, kto nakłada prawa i karze
tych, którzy ich nie wypełniają; Kimś,
kto oczekuje poszanowania swojej
woli i wpada w gniew wobec
nieposłuszeństwa. Jednym słowem,
jako o Panu, którego bylibyśmy tylko
bezwolnymi poddanymi. W innych
przypadkach — dzieje się tak
również z niektórymi chrześcijanami
— Bóg jest postrzegany zasadniczo
jako przyczyna, dla której należy
postępować dobrze. Myśli się o Nim
jako o przyczynie, dla której każdy
porusza się tam, dokąd tak naprawdę
iść nie chce, lecz powinien. Niemniej,
Bóg „nie jest ani despotycznym
Władcą, ani surowym i nieugiętym
Sędzią: jest naszym Ojcem. Mówi
nam o naszych grzechach, o naszych
błędach, o naszym braku hojności.
Czyni to jednak po to, żeby nas od
nich uwolnić, żeby obiecać nam
swoją Przyjaźń i Miłość”[9].



Trudność, żeby pojąć, że „Bóg jest
Miłością” (1 J 4, 8), wynika niekiedy
również z kryzysu, jaki przeżywa
ojcostwo w wielu krajach. Być może
doświadczyliśmy tego, rozmawiając z
przyjaciółmi lub znajomymi. Ich
ojciec nie budzi w nich dobrych
wspomnień, dlatego Bóg, który jest
Ojcem, nie wydaje im się szczególnie
pociągający. Kiedy proponuje im się
wiarę, dobrze jest pomóc im
dostrzec, jak ich ból z powodu tego
braku jest dowodem na to, do jakiego
stopnia noszą ojcostwo wpisane w
serce. Ojcostwo, które ich poprzedza
i które ich wzywa. Przyjaciel, kapłan
mogą im pomóc swoją bliskością
odkryć miłość Tego, który jest
„Ojcem, od którego bierze nazwę
wszelki ród na niebie i na ziemi” (Ef
3, 14) i doświadczać tej czułości
również w „powołaniu do
opieki”[10], które pulsuje wewnątrz
każdego i które znajduje ujście w
ojcu lub matce, którymi sami już są
albo którymi chcieliby kiedyś być. W



ten sposób mogą stopniowo
odkrywać w głębi duszy autentyczne
oblicze Boga i sposób, w jaki my, Jego
synowie, jesteśmy powołani do życia,
wiedząc, że patrzy On na nas z
nieskończoną miłością. Istotnie,
ojciec nie kocha swojego syna za to,
co robi, za wyniki, tylko po prostu 
dlatego, że jest jego synem.
Równocześnie wypuszcza go w świat
i stara się z niego wydobyć to, co
najlepsze; zawsze jednak wychodzi
od stwierdzenia, jak bardzo jest
cenny w jego oczach.

Może przydać się nam rozważanie
tego faktu, szczególnie w chwilach
porażki albo kiedy dystans między
naszym życiem a wzorcami, które
przedstawia nam świat, w którym
żyjemy, prowadzą nas do niskiej
samooceny. „To jest nasza «postura»,
to jest nasza duchowa tożsamość:
jesteśmy zawsze umiłowanymi
dziećmi Bożymi […].
Nieakceptowanie samych siebie,



życie w niezadowoleniu i negatywne
myślenie oznacza nieuznawanie
naszej najprawdziwszej tożsamości:
to jakby odwrócić się w inną stronę,
kiedy Bóg chce na mnie zatrzymać
swoje spojrzenie, i jakby chcieć
zgasić marzenie, jakie On żywi
wobec mnie. Bóg nas miłuje takich,
jakimi jesteśmy, i żaden grzech, wada
czy błąd nie spowoduje zmiany Jego
zdania”[11].

Uświadomienie sobie, że Bóg jest
Ojcem towarzyszy przyzwoleniu na
to, żeby patrzył na nas jak na wielce
umiłowane dzieci. Dzięki temu
rozumiemy, że nasza wartość nie
zależy od tego, co mamy — od
naszych talentów — ani od tego, co
robimy — od naszych sukcesów —
tylko od Miłości, która nas stworzyła,
która o nas wymarzyła i która nas 
utwierdziła „przed założeniem
świata” (Ef 1, 4). Wobec zimnego
wyobrażenia Boga, jakie niekiedy
wytwarza współczesny świat,



Benedykt XVI zechciał przypominać
od początku swojego pontyfikatu, że
„nie jesteśmy przypadkowym i
pozbawionym sensu wytworem
ewolucji. Każdy z nas jest owocem
myśli Bożej. Każdy z nas jest chciany,
każdy jest kochany, każdy jest
niezbędny”[12]. Czy naprawdę to
wyobrażenie wywiera wpływ na
nasze codzienne życie?

Ufna nadzieja dzieci Bożych

Święty Josemaría często przypominał
wiernym Opus Dei, że
„fundamentem naszego życia
duchowego jest poczucie naszego
Bożego synostwa”[13]. Porównywał
to do „sznura łączącego perły
cudownego naszyjnika. Synostwo
Boże jest sznurem i na nim trzymają
się wszystkie cnoty, ponieważ są
cnotami dziecka Bożego”[14]. Dlatego
kluczowe jest, aby prosić Boga, żeby
otworzył przed nami to morze, które



podtrzymuje całe nasze życie
duchowe i nadaje mu kształt.

Sznur Bożego synostwa przekłada się
na „postawę ufnego oddania”[15]

— postawę, która jest właściwa dla
dzieci, zwłaszcza kiedy są małe.
Dlatego w życiu i w pismach św.
Josemaríi Boże synostwo często było
złączone z dzieciństwem duchowym.
Zaiste, cóż znaczą kolejne upadki dla
dziecka, które uczy się jeździć na
rowerze? Nie mają żadnego
znaczenia, dopóki widzi blisko
swojego ojca, zachęcającego je, żeby
podjęło kolejną próbę. Na tym polega
ufne oddanie dziecka: „Tatuś mówi,
że mogę… to jazda!”.

Świadomość, że jesteśmy dziećmi
Bożymi to również pewność, na
której możemy się oprzeć, żeby
wypełnić misję, którą powierza nam
Pan. Poczujemy się jak ów syn, do
którego ojciec mówi: „Dziecko, idź
dzisiaj i pracuj w winnicy!” (Mt 21,



28). Być może najpierw ogarnie nas
niepewność albo tysiąc różnorakich
myśli. Jednakże natychmiast
zastanowimy się nad tym, że prosi
nas o to nasz Ojciec, okazując nam
bezgraniczne zaufanie. Jak Chrystus,
nauczymy się oddawać w ręce Ojca i
mówić Mu z głębi naszej duszy: „Lecz
nie to, co Ja chcę, ale to, co Ty niech
się stanie!” (Mk 14, 36). Święty
Josemaría uczył nas swoim życiem
zachowywać się w ten sposób na
obraz Chrystusa: „Starałem się w
ciągu wielu lat stale mocno opierać
się na tej radosnej rzeczywistości.
Moja modlitwa zawsze była ta sama,
chociaż zależnie od okoliczności
zmieniała się jej tonacja. Mówiłem
Bogu: Panie, Ty mnie tu postawiłeś.
Ty powierzyłeś mi to i tamto; a ja
zdaję się na Ciebie. Wiem, że jesteś
moim Ojcem, a zawsze widziałem, że
małe dzieci całkowicie ufają swoim
ojcom”[16]. Nie możemy zaprzeczyć,
że będą trudności. Jednakże stawimy
im czoło dzięki świadomości, że bez



względu na to, co się stanie ten
wszechmocny Ojciec będzie nam
towarzyszyć, stać u naszego boku i
czuwać nad nami. Zrobi to, co
zamierzamy, dlatego że ostatecznie
to jego dzieło. Zrobi to być może w
odmienny, ale bardziej płodny
sposób. „Kiedy naprawdę zdasz się
na Pana, nauczysz się zadowalać
tym, co cię spotyka, i nie tracić
pogody, jeżeli sprawy nie idą tak,
jakbyś chciał, mimo że włożyłeś w
nie cały swój wysiłek i zastosowałeś
odpowiednie środki... Bo «pójdą» tak,
jak Bogu będzie to odpowiadało”[17].

Kultywować „poczucie synostwa
Bożego”

Należy zaznaczyć, że św. Josemaría
nie wskazywał jako fundamentu
ducha Opus Dei synostwa Bożego,
tylko poczucie synostwa Bożego. Nie
wystarczy być dziećmi Bożymi, ale
musimy wiedzieć, że jesteśmy dziećmi
Bożymi, tak aby nasze życie nabrało



tego poczucia. Posiadanie tej
pewności w sercu jest
najsolidniejszym fundamentem.
Prawda o naszym synostwie Bożym
zaczyna wówczas działać i przynosić
w naszym życiu konkretne
konsekwencje.

Aby kultywować takie poczucie,
dobrze jest zgłębiać tę rzeczywistość
głową i sercem. Najpierw głową,
rozważając w modlitwie ustępy
Pisma mówiące o ojcostwie Boga, o
naszym synostwie, o życiu dzieci
Bożych. To rozważanie może
otrzymać światło wielu tekstów św.
Josemaríi na temat naszego stanu
dzieci Bożych[18], lub rozważań
innych świętych czy chrześcijańskich
pisarzy[19].

Sercem możemy zgłębiać nasz stan
dzieci Bożych, uciekając się z
ufnością do Ojca, zdając się na Jego
Miłość, aktualizując słowami lub bez
słów naszą synowską postawę i



starając się zawsze mieć przed sobą
Miłość, którą On odczuwa w
stosunku do nas. Pewnym sposobem,
aby tego dokonać, jest uciekanie się
do Niego przy pomocy krótkich
wezwań lub aktów strzelistych.
Święty Josemaría sugerował:
„Nazywaj Go Ojcem. Mów do Niego
— ty sam, w swoim sercu — że Go
kochasz, że Go wielbisz; że czujesz
moc i dumę płynące z tego, że jesteś
Jego dzieckiem”[20]. Możemy
również uciekać się do jakiejś
krótkiej modlitwy, która pomaga
nam stawić czoła danemu dniowi z
perspektywy pewności poczucia
bycia dziećmi Bożymi albo kończyć
dzień z wdzięcznością, skruchą i
nadzieją. Papież Franciszek
proponował młodym następującą
modlitwę: „«Panie, dziękuję Ci, że
mnie kochasz; jestem pewien, że
mnie kochasz; spraw, bym zakochał
się w moim życiu!». Nie w moich
wadach, które muszą być
poprawione, ale w życiu, które jest



wielkim darem: jest czasem, aby
kochać i być kochanym”[21].

Powracać do domu Ojca

Opisywano rodzinę jako „miejsce, do
którego się powraca”, gdzie
znajdujemy regenerację i
odpoczynek. Rodzina jest takim
miejscem w szczególny sposób, jako
„sanktuarium miłości i życia”[22], jak
lubił mawiać św. Jan Paweł II. Tam
napotykamy ponownie Miłość, która
nadaje sens i wartość naszemu życiu,
ponieważ znajduje się u samego jego
początku.

Tak samo fakt, że czujemy się
dziećmi Boga, pozwala nam
powracać do Niego z ufnością, kiedy
jesteśmy zmęczeni, kiedy
potraktowano nas źle kiedy czujemy
się zranieni, albo też kiedy Go
obraziliśmy. Powrót do Ojca to inny
sposób życia w tej postawie „ufnego
oddania”. Należy często rozważać
przypowieść o ojcu, który miał



dwóch synów, przytoczoną przez św.
Łukasza (por. Łk 15, 11-32): „Bóg na
nas czeka, tak jak ojciec z
przypowieści, z wyciągniętymi
ramionami, nawet jeśli na to nie
zasługujemy. Nasz dług nie ma
znaczenia. Tak jak w przypadku syna
marnotrawnego, wystarczy, żebyśmy
otworzyli serce, żebyśmy zatęsknili
za domem naszego Ojca, żebyśmy się
zadziwili i rozradowali wobec daru,
który ofiarowuje nam Bóg,
pozwalając nazywać się i prawdziwie
być Jego dziećmi, pomimo tak
wielkiego braku odpowiedzi z naszej
strony”[23].

Ten syn być może ledwie pomyślał o
bólu, jaki sprawił swojemu Ojcu.
Przede wszystkim tęsknił za dobrym
traktowaniem w domu ojcowskim
(por. Łk 15, 17-19). Kieruje się tam,
pragnąc być tylko jednym z 
najemników. A jednak jego ojciec
przyjmuje go — wychodzi mu
naprzeciw, rzuca mu się na szyję i



obsypuje go pocałunkami! —
przypominając mu jego najgłębszą
tożsamość — fakt, że jest jego synem.
Niezwłocznie zarządza, żeby
zwrócono mu szaty, sandały,
pierścień… oznaki synostwa, którego
nie mogło wymazać nawet jego złe
zachowanie. „Przecież chodziło w
końcu o własnego syna. Tego zaś
stosunku żaden rodzaj postępowania
nie mógł zmienić ani zniszczyć”[24].

Chociaż niekiedy moglibyśmy
postrzegać Boga jako Pana, którego
sługami jesteśmy, albo jako zimnego
Sędziego, On pozostaje wierny swojej
ojcowskiej Miłości. Możliwość
zbliżenia się przez nas do Niego po
upadku jest zawsze wspaniałą
okazją, żeby Go odkryć.
Równocześnie objawia to nam naszą
własną tożsamość. Nie chodzi tylko o
to, że On postanowił nas kochać
bezinteresownie, tylko o to, że
naprawdę jesteśmy — przez łaskę — 
dziećmi Bożymi. Jesteśmy dziećmi



Boga i nic ani nikt nie może nam
nigdy ukraść tej godności. Nawet my
sami. Dlatego wobec rzeczywistości
naszej słabości i grzechu —
świadomego i dobrowolnego — nie
pozwalamy, żeby zaatakowała nas
rozpacz. Jak podkreślał św.
Josemaría, „ta konkluzja — to nie
ostatnie słowo. Ostatnie słowo należy
do Boga, a jest to słowo Jego
zbawczej i miłosiernej miłości, a więc
słowo naszego synostwa Bożego”[25].

Zajęci miłowaniem

Poczucie Bożego synostwa zmienia
wszystko, tak jak zmieniło życie św.
Josemaríi, kiedy niespodziewanie
odkrył to morze. Jakże odmienne jest
życie wewnętrzne, kiedy zamiast
opierać je na naszych postępach albo
na naszych postanowieniach
poprawy, skupiamy je na Miłości,
która nas poprzedza i oczekuje! Jeżeli
ktoś nadaje pierwszeństwo temu, co 
robi sam, jego życie duchowe krąży



niemal wyłącznie wokół osobistej
poprawy. Na dłuższą metę ten sposób
życia nie tylko niesie ze sobą ryzyko,
że miłość Boga pozostanie
zapomniana w jakimś kąciku duszy,
ale również ryzyko zniechęcenia,
ponieważ chodzi o walkę, w której
ktoś jest sam w obliczu porażki.

Natomiast kiedy skupiamy się na
tym, co robi Bóg, na tym, aby
pozwolić Mu codziennie się miłować,
przyjmując na co dzień Jego
Zbawienie, walka nabiera innego
charakteru. Jeżeli odniesiemy
zwycięstwo, w sposób naturalny
pojawi się wdzięczność i pochwała.
Jeżeli padniemy pokonani, nasze
obcowanie z Bogiem będzie polegało
na ufnym powrocie do Ojca, z prośbą
o przebaczenie i z przyzwoleniem,
aby nas objął. W ten sposób jest
zrozumiałe, że „synostwo Boże nie
jest jakąś szczególną cnotą, która
posiada własne akty, tylko trwałym
stanem podmiotu cnót. Dlatego nie



postępuje się jak dziecko Boże przy
pomocy określonych uczynków. Całe
nasze postępowanie, praktykowanie
naszych cnót, może i powinno być
praktykowaniem synostwa
Bożego”[26].

Ten, kto pragnie codziennie
przyjmować Miłość Boga, nie
poniesie klęski. Nawet grzech może
stać się okazją do przypomnienia
sobie o naszej tożsamości synów i
powrotu do Ojca, który nieustannie
wybiega na nasze spotkanie, wołając:
„Synu, mój synu!”. Z tej samej
świadomości narodzi się — jak u św.
Josemaríi — siła, której
potrzebujemy, żeby ponownie
kroczyć w poszukiwaniu Pana:
„Wiem, że wy i ja, dzięki światłu i
pomocy łaski, dostrzeżemy, jakie
rzeczy trzeba spalić, i je spalimy;
jakie rzeczy wyrwać, i je wyrwiemy;
jakie rzeczy oddać, i je oddamy”[27].
Jednak będziemy to robić bez udręki
i bez zniechęcenia, starając się nie



pomylić ideału życia
chrześcijańskiego z
perfekcjonizmem[28]. Będziemy tak
żyć, zależni od Miłości, którą obdarza
nas Bóg, zajęci miłowaniem.
Będziemy jak małe dzieci, które
odkryły w pewnym stopniu miłość
swojego Ojca, które chcą Mu za nią
podziękować na tysiąc sposobów i
odpowiedzieć całą — małą lub
wielką — miłością, jaką są zdolne
wyrazić.

Lucas Buch

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] F. Ocáriz, List pasterski,
14.02.2017, 30.

[2]Tamże. Por. św. Josemaría, Droga,
961; Przyjaciele Boga, 239.



[3] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 97.

[4] Św. Josemaría, Kuźnia, 540.

[5] Św. Katarzyna ze Sieny, Dialog o
Bożej Opatrzności, czyli Księga
Boskiej nauki, 167.

[6] Św. Cyryl Jerozolimski, Katecheza
16, 16.

[7] Św. Josemaría, Medytacja z 24 XII
1969 r. (za: A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei: życie Josemaríi
Escrivy, t. 1, Panie, żebym przejrzał!,
rozdz. VI „Zapiski wewnętrzne”,
tłum. P. Skibiński, Kraków-Katowice
2002).

[8] Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, 1637 (za: A. Vázquez de
Prada, Założyciel Opus Dei: życie
Josemaríi Escrivy, t. 1, Panie, żebym
przejrzał!, rozdz. VII Tworzenie się
Dzieła, tłum. P. Skibiński, Kraków-
Katowice 2002).



[9] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 64.

[10] Franciszek, Homilia podczas
Mszy Świętej na rozpoczęcie posługi
Piotrowej, 19.03.2013.

[11] Franciszek, Homilia, 31.07.2016.

[12] Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy Świętej z okazji inauguracji
pontyfikatu, 24.04.2005.

[13] Św. Josemaría, List z 25 I 1961,
54 (w: E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, t. 2, Madrid 2013, s.
20, przyp. 3).

[14] Św. Josemaría, Zapiski z
przepowiadania, 6.07.1974, w: E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, t. 2, s. 108.

[15] F. Ocáriz, List pasterski,
14.02.2017, 8.



[16] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
143.

[17] Św. Josemaría, Bruzda, 860.

[18] Por. F. Ocáriz, “Filiación
divina” [Synostwo Boże] w: 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer, Burgos 2013, s. 519-526.

[19] Jubileuszowy Rok Miłosierdzia
pozwolił na nowo odkryć niektóre z
nich. Por. Papieska Rada do spraw
Krzewienia Nowej Ewangelizacji, 
Miłosierni jak Ojciec. Pomoc na
Jubileusz Miłosierdzia 2015-2016.

[20] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
150.

[21] Franciszek, Homilia, 31.07.2016.

[22] Św. Jan Paweł II, Homilia,
4.05.2003.

[23] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 64.



[24] Św. Jan Paweł II, Encyklika Dives
in Misericordia, 5.

[25] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 66.

[26] F. Ocáriz, I. de Celaya, Vivir como
hijos de Dios, Pamplona 1993, s. 54.

[27] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 66.

[28] Por. F. Ocáriz, List pasterski,
14.02.2017, 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-
modlitwa-syna-bozego/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-modlitwa-syna-bozego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-modlitwa-syna-bozego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-modlitwa-syna-bozego/

	Nowe morza (I): „Pierwsza modlitwa Syna Bożego”

