opusdei.org

Nowe morza (I):
,Plerwsza modlitwa
Syna Bozego”

Poczucie Bozego synostwa
zmienia wszystko, tak jak
zmienilo zycie Sw. Josemartii,
kiedy niespodziewanie odkryt
to ,nieznane mu morze”.

11-10-2017

»Jest to czas, moje corki i synowie,
abysmy weszli jeszcze glebiej na
drogi kontemplacji poSréd Swiata"
[1]. Tymi stowami pratat Opus Dei
podkresla jedng z kluczowych



kwestii wspolczesnych czasow.
Apostolstwo chrzescijan jest dzisiaj,
tak samo jak zawsze, ,nadmiarem
naszego zycia wewnetrznego"[2]. Z
jednej strony, dlatego ze polega na
udzielaniu wlasnie owego Zycia. Z
drugiej zas, dlatego ze, aby
proponowac wiare Swiatu, trzeba ja
rozumiec i przezywac do glebi.
Ostatecznie, jak wskazywal sw.
Josemaria, chodzi o lepsze
zrozumienie ,glebi Milosci Boga,
zeby moc stowem i czynem
ukazywac ja innym”[3].

Ta droga w gtgb ma pewna
szczegolna ceche. Nie prowadzi z
jednego znanego miejsca w inne,
nieznane. Polega raczej na
zglebianiu tego, co juz sie zna, tego,
co wydaje sie oczywiste, tylekroc
styszane. Odkrywa sie wowczas cos,
co w rzeczywistosci wiedzialo sie
wczesniej, ale co teraz postrzega sie z
nowa silg i glebig. Swiety Josemaria
odnosi sie do owego doswiadczenia,



mowigc o réznych ,morzach”, ktore
ukazywaly sie niespodziewanie jego
oczom. Przedstawia to w nastepujacy
sposOb w Kuzni:

"W zyciu wewnetrznym, podobnie
jak w mitosci ludzkiej, nalezy byc¢
wytrwatym. Tak, powiniene$ czesto
rozwazac te same tematy, z uporem,
az odkryjesz w nich nowe bezkresy.

— Dlaczego nie widzialem tego
dawniej tak jasno? — zapytujesz
zdumiony. — Po prostu dlatego, ze
czasami jestesSmy jak kamienie, po
ktorych spltywa woda, a one nie
wchilaniajg ani jednej kropelki.

— Dlatego trzeba rozwazac¢ na nowo
to samo — cho¢ to nigdy nie jest to
samo! — abySmy mogli sie przepoic¢
blogostawienstwami Bozymi”[4].

»Rozwazac na nowo to samo”, aby
prébowac otworzyc¢ przed nami cate
bogactwo Boga i odkrywac w ten
Sposob, zZe ,to nigdy nie jest to samo”.



Taka jest droga kontemplacji, do
ktorej jesteSmy powotani. Chodzi o
pokonywanie morza, ktore na
pierwszy rzut oka nie ma nic z
nowosci, poniewaz jest czescia
naszego codziennego krajobrazu.
Rzymianie nazywali Morze
Srédziemne Mare nostrum. Chodzito
0 morze znane, o morze, z ktorym w
pewien sposob zyli na co dzien.
Swiety Josemaria méwi o
odkrywaniu nowych morz, poniewaz
w miare jak wplywamy na morza,
ktore uwazamy za dobrze znane,
przed naszymi oczami otwierajg sie
szerokie, nieoczekiwane horyzonty.
Mozemy wowczas powiedzie¢ Panu
stowami sw. Katarzyny ze Sieny:
sjestes morzem glebokim, w ktorym
im wiecej szukam, wiecej znajduje, a
im wiecej znajduje, tym wiecej Cie
szukam”[5].

Te odkrycia odpowiadajg na Swiatla,
ktore Bog daje, kiedy chce i jak chce.
Niemniej, nasze powolne



rozeznawanie przygotowuje nas do
przyjmowania tych swiatel Pana.
,Kledy stonce ukaze sie temu, ktory
do tej pory pozostawal w
ciemnosciach, ujrzy on w jego blasku
wyraznie to wszystko, co dotychczas
byto ukryte w cieniu. Podobnie i ten,
ktérego Duch Swiety raczyt oswiecic,
odkrywa to, co dotad nie bylo mu
znane"[6]. W kolejnych tekstach
przypomnimy niektére z tych morz
odkrywanych przez $w. Josemarie w
jego zyciu wewnetrznym, zeby razem
z nim bardziej zgtebiac ,glebie
Milosci Boga™.

Abba Pater!

Jednym z przekonan najgiebiej
zakorzenionych w pierwszych
chrzescijanach bylo to, ze moga
zwracac sie do Boga jak umilowane
dzieci. Sam Jezus uczyt ich: ,Wy
zatem tak sie modlcie: Ojcze nasz,
ktory jestes w niebie...” (Mt 6, 9). On
przedstawil sie Zydom jako



umitowany Syn Ojca i nauczatl
swoich uczniow, zeby postepowali sie
tak samo. Apostolowie slyszeli, jak
zwracatl sie do Boga stowem, ktorego
zydowskie dzieci uzywaly, zwracajac
sie do swoich ojcow. Otrzymawszy
Ducha Swietego, Apostolowie sami
zaczeli uzywac tej formuly. Chodzito
o0 co$ catkowicie nowego w stosunku
do poboznosci Izraela, ale Sw. Pawel
opisywat to zjawisko jako
powszechne i znane wszystkim:
»otrzymali$cie ducha przybrania za
synow, w ktorym mozemy wolac:
«Abba, Ojcze!». Sam Duch wspiera
swym Swiadectwem naszego ducha,
ze jesteSmy dzie¢mi Bozymi” (Rz 8,
15-16). Bylo to przekonanie, ktore
napelnialo pierwszych chrzescijan
ufnoscia i dawato im
niespodziewana Smiatos$c: ,,Jezeli za$
jesteSmy dzieémi, to i dziedzicami:
dziedzicami Boga, a
wspotdziedzicami Chrystusa” (Rz 8,
17). Jezus jest nie tylko
Jednorodzonym Ojca, lecz takze



Pierworodnym wielu braci (por. Rz 8,
29; Kol 1, 15). Nowe Zycie,
przyniesione przez Chrystusa, jawilo
sie ich oczom jako zycie
umitowanych dzieci Bozych. Nie byla
to teoretyczna czy abstrakcyjna
prawda, tylko coS$ rzeczywistego, cos,
co przepeinialo ich radoscia. Dobrym
przykladem jest okrzyk, ktory
wyrywa sie apostolowi Janowi w jego
pierwszym liscie: ,Popatrzcie, jaka
miltoscig obdarzy! nas Ojciec:
zostaliSmy nazwani dzie¢mi Bozymi:
i rzeczywiscie nimi jesteSmy” (1 J 3,
1.

Ojcostwo Boga, Jego szczegdlna i
czuta mitos$¢ do kazdego jest czyms,
czego my, chrzescijanie, uczymy sie
od malego. JesteSmy jednak
powotlani do odkrycia tego w
osobisty i zywy sposdb, ktory
przemieni naszg relacje z Bogiem.
Kiedy tego dokonamy, otworzy sie
przed naszymi oczyma morze pokoju
1 ufnosci, niezmierzony horyzont,



ktory mozemy zglebiac¢ przez cale
zycie. Dla $w. Josemarii bylo to
niespodziewane odkrycie,
gwaltowne odsloniecie panoramy,
ktora byla w rzeczywistosci ukryta w
czyms, co dobrze znal. Byla jesien
1931 roku. Wiele lat pdzniej
wspominatl: ,Mogtbym wam
powiedzied, kiedy dokladnie, w
ktorym momencie, gdzie, odbyla sie
ta pierwsza modlitwa syna Bozego.
Nauczylem sie nazywa¢ Go Ojcem,
odmawiajac "Ojcze Nasz" od dziecka;
ale czu¢, widziec, podziwiac te mitos¢
Boga, to, ze jesteSmy jego dziecmi...,
na ulicy i w tramwaju — przez
godzine, poéitorej, nie wiem — Abbal!
Pater! Musialem krzyczec¢”[7].

W nastepnych miesigcach sw.
Josemaria czesto powracat do tej
kwestii. Na przykiad na rekolekcjach,
ktore odbyl w rok pdzniej, zapisywat:
»Dzien pierwszy. Bog jest moim
Ojcem. — I nie odstapie od tego
przekonania”[8]. Przez caly dzien



rozwazal Boze Ojcostwo! Chociaz na
poczatku kontemplacja tak bardzo
przeciggajaca sie w czasie moze nas
zaskakiwac, rzeczywiscie ukazuje
glebie, z jaka przeniknelo go
doswiadczenie Bozego synostwa.
Rowniez nasza pierwsza postawa w
modlitwie i ogélem przy kierowaniu
sie do Boga powinna opierac sie na
ufnym oddaniu i wdziecznosSci. Aby
nasze obcowanie z Bogiem nabrato
tego ksztaltu, nalezy odkryc osobiscie
raz jeszcze, ze On chcial by¢ naszym
Ojcem.

Kim jest dla mnie Bog?

Tak jak sw. Josemaria, by¢ moze i my,
kiedy byliSmy bardzo mali,
nauczyliSmy sie, ze Bdg jest Ojcem.
Mozliwe jednak, ze czeka nas jeszcze
dluga droga do przezywania w calej
peini naszej kondycji dzieci Bozych.
Jak mozemy utatwic to odkrywanie?

Po pierwsze, aby odkry¢ Boze
ojcostwo, trzeba czesto odnawiac



autentyczny obraz Boga. Kim On jest
dla mnie? S tacy, ktorzy Swiadomie
lub nieSwiadomie myslg o Bogu jako
o Kims, kto naklada prawa i karze
tych, ktorzy ich nie wypelniajg; Kims,
kto oczekuje poszanowania swojej
woli i wpada w gniew wobec
niepostuszenstwa. Jednym stowem,
jako o Panu, ktorego bylibySmy tylko
bezwolnymi poddanymi. W innych
przypadkach — dzieje sie tak
rowniez z niektorymi chrzescijanami
— Bo0g jest postrzegany zasadniczo
jako przyczyna, dla ktdrej nalezy
postepowac dobrze. Mysli sie o Nim
jako o przyczynie, dla ktorej kazdy
porusza sie tam, dokad tak naprawde
iS¢ nie chce, lecz powinien. Niemniej,
Bog ,nie jest ani despotycznym
Wladca, ani surowym i nieugietym
Sedzig: jest naszym Ojcem. Mowi
nam o naszych grzechach, o naszych
bledach, o naszym braku hojnosci.
Czyni to jednak po to, zeby nas od
nich uwolni¢, zeby obieca¢ nam
swoja Przyjazn i Mitos$¢”[9].



Trudnos¢, zeby pojac, ze ,,Bog jest
Milos$cia” (1 J 4, 8), wynika niekiedy
rowniez z kryzysu, jaki przezywa
ojcostwo w wielu krajach. By¢ moze
doswiadczyliSmy tego, rozmawiajac z
przyjacioimi lub znajomymi. Ich
ojciec nie budzi w nich dobrych
wspomnien, dlatego Bog, ktory jest
Ojcem, nie wydaje im sie szczegolnie
pociagajacy. Kiedy proponuje im sie
wiare, dobrze jest pomoc im
dostrzec, jak ich bol z powodu tego
braku jest dowodem na to, do jakiego
stopnia nosza ojcostwo wpisane w
serce. Ojcostwo, ktore ich poprzedza
i ktore ich wzywa. Przyjaciel, kaplan
moga im pomaoc swoja bliskoscia
odkry¢ mitos¢ Tego, ktory jest
»,0jcem, od ktorego bierze nazwe
wszelki rod na niebie i na ziemi” (Ef
3, 14) i doswiadczac tej czulosci
rowniez w ,powolaniu do
opieki”[10], ktore pulsuje wewnatrz
kazdego i ktore znajduje ujscie w
ojcu lub matce, ktorymi sami juz sq
albo ktorymi chcieliby kiedys$ by¢. W



ten sposéb moga stopniowo
odkrywac w glebi duszy autentyczne
oblicze Boga i sposob, w jaki my, Jego
synowie, jesteSmy powotlani do zycia,
wiedzac, ze patrzy On na nas z
nieskonczona mitoscia. Istotnie,
ojciec nie kocha swojego syna za to,
co robi, za wyniki, tylko po prostu
dlatego, Ze jest jego synem.
Rownoczesnie wypuszcza go w Swiat
1 stara sie z niego wydoby¢ to, co
najlepsze; zawsze jednak wychodzi
od stwierdzenia, jak bardzo jest
cenny w jego oczach.

Moze przydac sie nam rozwazanie
tego faktu, szczegolnie w chwilach
porazki albo kiedy dystans miedzy
naszym zyciem a wzorcami, ktore
przedstawia nam Swiat, w ktorym
zyjemy, prowadzg nas do niskiej
samooceny. ,,To jest nasza «postura,
to jest nasza duchowa tozsamos¢:
jesteSmy zawsze umilowanymi
dzie¢mi Bozymi [...].
Nieakceptowanie samych siebie,



zycie w niezadowoleniu i negatywne
myslenie oznacza nieuznawanie
naszej najprawdziwszej tozsamosci:
to jakby odwrdcic sie w inng strone,
kiedy Bog chce na mnie zatrzymac
swoje spojrzenie, i jakby chcie¢
zgasi¢ marzenie, jakie On zywi
wobec mnie. Bog nas mituje takich,
jakimi jesteSmy, i zaden grzech, wada
czy blad nie spowoduje zmiany Jego
zdania”[11].

Uswiadomienie sobie, ze Bog jest
Ojcem towarzyszy przyzwoleniu na
to, zeby patrzyl na nas jak na wielce
umitowane dzieci. Dzieki temu
rozumiemy, Ze nasza wartosc¢ nie
zalezy od tego, co mamy — od
naszych talentow — ani od tego, co
robimy — od naszych sukcesow —
tylko od Milosci, ktora nas stworzyla,
ktora o nas wymarzyta i ktora nas
utwierdzita ,przed zalozeniem
Swiata” (Ef 1, 4). Wobec zimnego
wyobrazenia Boga, jakie niekiedy
wytwarza wspolczesny Swiat,



Benedykt XVI zechcial przypominac
od poczatku swojego pontyfikatu, ze
ynie jesteSmy przypadkowym i
pozbawionym sensu wytworem
ewolucji. Kazdy z nas jest owocem
mysli Bozej. Kazdy z nas jest chciany,
kazdy jest kochany, kazdy jest
niezbedny”[12]. Czy naprawde to
wyobrazenie wywiera wplyw na
nasze codzienne zycie?

Ufna nadzieja dzieci Bozych

Swiety Josemaria czesto przypominatl
wiernym Opus Deli, ze
ysfundamentem naszego zycia
duchowego jest poczucie naszego
Bozego synostwa”[13]. Porownywal
to do ,sznura laczacego perly
cudownego naszyjnika. Synostwo
Boze jest sznurem i na nim trzymaja
sie wszystkie cnoty, poniewaz sg
cnotami dziecka Bozego”[14]. Dlatego
kluczowe jest, aby prosi¢ Boga, zeby
otworzy! przed nami to morze, ktore



podtrzymuje cale nasze zycie
duchowe i nadaje mu ksztalt.

Sznur Bozego synostwa przeklada sie
na ,postawe ufnego oddania”[15]

— postawe, ktdra jest wlasciwa dla
dzieci, zwlaszcza kiedy sg matle.
Dlatego w zyciu i w pismach $w.
Josemarii Boze synostwo czesto bylo
zlaczone z dziecinstwem duchowym.
Zaiste, c0z znacza kolejne upadki dla
dziecka, ktore uczy sie jezdzi¢ na
rowerze? Nie majg zadnego
znaczenia, dopoki widzi blisko
Swojego ojca, zachecajacego je, zeby
podjeto kolejna prébe. Na tym polega
ufne oddanie dziecka: ,Tatus mowi,
ze moge... to jazda!”.

Swiadomo$é, ze jestesmy dzie¢mi
Bozymi to rowniez pewnos$c¢, na
ktorej mozemy sie oprzec, zeby
wypeni¢ misje, ktéra powierza nam
Pan. Poczujemy sie jak 6w syn, do
ktorego ojciec mowi: ,Dziecko, idz
dzisiaj i pracuj w winnicy!” (Mt 21,



28). By¢ moze najpierw ogarnie nas
niepewnos$c albo tysigc réznorakich
mysli. Jednakze natychmiast
zastanowimy sie nad tym, ze prosi
nas o to nasz Ojciec, okazujagc nam
bezgraniczne zaufanie. Jak Chrystus,
nauczymy sie oddawac¢ w rece Ojca i
mowic¢ Mu z glebi naszej duszy: ,Lecz
nie to, co Ja chce, ale to, co Ty niech
sie stanie!” (MK 14, 36). Swiety
Josemaria uczyl nas swoim zyciem
zachowywac sie¢ w ten sposob na
obraz Chrystusa: ,,Staratem sie w
ciaggu wielu lat stale mocno opierac
sie na tej radosnej rzeczywistosci.
Moja modlitwa zawsze byla ta sama,
chociaz zaleznie od okolicznosci
zmieniala sie jej tonacja. MOéwilem
Bogu: Panie, Ty mnie tu postawiles.
Ty powierzyles mi to i tamto; a ja
zdaje sie na Ciebie. Wiem, ze jestes
moim Ojcem, a zawsze widzialem, ze
matle dzieci catkowicie ufajg swoim
ojcom”[16]. Nie mozemy zaprzeczyc,
ze beda trudnosci. Jednakze stawimy
im czolo dzieki Swiadomosci, ze bez



wzgledu na to, co sie stanie ten
wszechmocny Ojciec bedzie nam
towarzyszyc, sta¢ u naszego boku i
czuwad nad nami. Zrobi to, co
zamierzamy, dlatego ze ostatecznie
to jego dzielo. Zrobi to by¢ moze w
odmienny, ale bardziej plodny
sposob. ,Kiedy naprawde zdasz sie
na Pana, nauczysz sie zadowalac
tym, co cie spotyka, i nie tracic¢
pogody, jezeli sprawy nie ida tak,
jakbys chcial, mimo Ze wlozyleS w
nie caly swoj wysilek i zastosowaltes
odpowiednie Srodki... Bo «p06jda» tak,
jak Bogu bedzie to odpowiadato”[17].

Kultywowac ,poczucie synostwa
Bozego”

Nalezy zaznaczyc, zZe Sw. Josemaria
nie wskazywal jako fundamentu
ducha Opus Dei synostwa Bozego,
tylko poczucie synostwa Bozego. Nie
wystarczy by¢ dziecmi Bozymi, ale
musimy wiedziec, ze jestesmy dziecmi
Bozymi, tak aby nasze zycie nabrato



tego poczucia. Posiadanie tej
pewnosci w sercu jest
najsolidniejszym fundamentem.
Prawda o naszym synostwie Bozym
zaczyna wowczas dziatac i przynosic
w naszym zyciu konkretne
konsekwencje.

Aby kultywowac takie poczucie,
dobrze jest zgtebiac te rzeczywistosc
glowa i sercem. Najpierw gtowq,
rozwazajac w modlitwie ustepy
Pisma modwigce o ojcostwie Boga, o
naszym synostwie, o zyciu dzieci
Bozych. To rozwazanie moze
otrzymac swiatto wielu tekstow Sw.
Josemarii na temat naszego stanu
dzieci Bozych[18], lub rozwazan
innych swietych czy chrzescijanskich
pisarzy[19].

Sercem mozemy zglebia¢ nasz stan
dzieci Bozych, uciekajac sie z
ufnoscia do Ojca, zdajac sie na Jego
Milos¢, aktualizujac stowami lub bez
stow nasza synowska postawe i



starajac sie zawsze miec przed soba
Milos¢, ktora On odczuwa w
stosunku do nas. Pewnym sposobem,
aby tego dokonad, jest uciekanie sie
do Niego przy pomocy krétkich
wezwan lub aktow strzelistych.
Swiety Josemaria sugerowat:
»~Nazywaj Go Ojcem. Mow do Niego
— ty sam, w swoim sercu — ze Go
kochasz, ze Go wielbisz; ze czujesz
moc i dume plynace z tego, ze jestes
Jego dzieckiem”[20]. Mozemy
rowniez uciekac sie do jakiej$
krotkiej modlitwy, ktora pomaga
nam stawic¢ czola danemu dniowi z
perspektywy pewnosci poczucia
bycia dzie¢mi Bozymi albo konczyc¢
dzien z wdziecznoscig, skruchg i
nadziejq. Papiez Franciszek
proponowal mtodym nastepujaca
modlitwe: ,,«Panie, dziekuje Ci, ze
mnie kochasz; jestem pewien, ze
mnie kochasz; spraw, bym zakochat
sie w moim zyciu!». Nie w moich
wadach, ktore musza byc¢
poprawione, ale w zyciu, ktore jest



wielkim darem: jest czasem, aby
kochac i by¢ kochanym”[21].

Powraca¢ do domu Ojca

Opisywano rodzine jako ,miejsce, do
ktorego sie powraca”, gdzie
znajdujemy regeneracje 1
odpoczynek. Rodzina jest takim
miejscem w szczegoOlny sposob, jako
»sanktuarium mitosci i zycia”[22], jak
lubil mawia¢ sw. Jan Pawel II. Tam
napotykamy ponownie Mitos¢, ktora
nadaje sens i warto$¢ naszemu zyciu,
poniewaz znajduje sie u samego jego
poczatku.

Tak samo fakt, ze czujemy sie
dziecmi Boga, pozwala nam
powracac do Niego z ufnoscia, kiedy
jesteSmy zmeczeni, kiedy
potraktowano nas zle kiedy czujemy
sie zranieni, albo tez kiedy Go
obraziliSmy. Powrot do Ojca to inny
Sposob zycia w tej postawie ,ufnego
oddania”. Nalezy czesto rozwazac
przypowiesc o ojcu, ktory miat



dwoch synow, przytoczong przez Sw.
Lukasza (por. £k 15, 11-32): ,,BOg na
nas czeka, tak jak ojciec z
przypowiesci, z wyciggnietymi
ramionami, nawet jesli na to nie
zastugujemy. Nasz dlug nie ma
znaczenia. Tak jak w przypadku syna
marnotrawnego, wystarczy, zebysmy
otworzyli serce, zebySmy zatesknili
za domem naszego Ojca, zebySmy sie
zadziwili i rozradowali wobec daru,
ktory ofiarowuje nam Bog,
pozwalajac nazywac sie i prawdziwie
byc Jego dzie¢mi, pomimo tak
wielkiego braku odpowiedzi z naszej
strony”[23].

Ten syn by¢ moze ledwie pomyslal o
bdlu, jaki sprawil swojemu Ojcu.
Przede wszystkim tesknil za dobrym
traktowaniem w domu ojcowskim
(por. £k 15, 17-19). Kieruje sie tam,
pragnac byc tylko jednym z
najemnikow. A jednak jego ojciec
przyjmuje go — wychodzi mu
naprzeciw, rzuca mu sie na szyje i



obsypuje go pocalunkami! —
przypominajac mu jego najgtebsza
tozsamosc¢ — fakt, ze jest jego synem.
Niezwlocznie zarzadza, zeby
zwrocono mu szaty, sandaty,
pierscien... oznaki synostwa, ktérego
nie moglo wymazac nawet jego zle
zachowanie. , Przeciez chodzilo w
konicu o wlasnego syna. Tego zas
stosunku zaden rodzaj postepowania
nie mogl zmienic ani zniszczy¢”[24].

Chociaz niekiedy moglibysSmy
postrzegac Boga jako Pana, ktérego
stugami jesteSmy, albo jako zimnego
Sedziego, On pozostaje wierny swojej
ojcowskiej Mitosci. Mozliwos¢
zblizenia sie przez nas do Niego po
upadku jest zawsze wspanialg
okazja, zeby Go odkryc.
Rownoczesnie objawia to nam nasza
wlasng tozsamosc. Nie chodzi tylko o
to, ze On postanowil nas kochac¢
bezinteresownie, tylko o to, ze
naprawde jestesmy — przez taske —
dziecmi Bozymi. Jestesmy dzie¢mi



Boga i nic ani nikt nie moze nam
nigdy ukras¢ tej godnosci. Nawet my
sami. Dlatego wobec rzeczywistosci
naszej stabosci i grzechu —
Swiadomego i dobrowolnego — nie
pozwalamy, zeby zaatakowala nas
rozpacz. Jak podkreslal sw.
Josemaria, ,,ta konkluzja — to nie
ostatnie stowo. Ostatnie stowo nalezy
do Boga, a jest to stowo Jego

zbawczej i milosiernej mitosci, a wiec
stowo naszego synostwa Bozego”[25].

Zajeci milowaniem

Poczucie Bozego synostwa zmienia
wszystko, tak jak zmienito zycie Sw.
Josemarii, kiedy niespodziewanie
odkry! to morze. Jakze odmienne jest
zycie wewnetrzne, kiedy zamiast
opierac je na naszych postepach albo
na naszych postanowieniach
poprawy, skupiamy je na Mitosci,
ktora nas poprzedza i oczekuje! Jezeli
kto$ nadaje pierwszenstwo temu, co
robi sam, jego zycie duchowe krazy



niemal wylgcznie wokat osobiste;j
poprawy. Na dluzsza mete ten sposob
zycia nie tylko niesie ze soba ryzyko,
ze milo$¢ Boga pozostanie
zapomniana w jakims$ kaciku duszy,
ale rowniez ryzyko zniechecenia,
poniewaz chodzi o walke, w ktorej
kto$ jest sam w obliczu porazki.

Natomiast kiedy skupiamy sie na
tym, co robi Bog, na tym, aby
pozwoli¢ Mu codziennie sie mitowac,
przyjmujac na co dzien Jego
Zbawienie, walka nabiera innego
charakteru. Jezeli odniesiemy
zwyciestwo, w sposob naturalny
pojawi sie wdziecznos$c¢ i pochwala.
Jezeli padniemy pokonani, nasze
obcowanie z Bogiem bedzie polegalo
na ufnym powrocie do Ojca, z prosha
0 przebaczenie i z przyzwoleniem,
aby nas objal. W ten sposob jest
zrozumiate, ze ,synostwo Boze nie
jest jaka$ szczegolna cnoty, ktdra
posiada wlasne akty, tylko trwalym
stanem podmiotu cnat. Dlatego nie



postepuje sie jak dziecko Boze przy
pomocy okreslonych uczynkow. Cale
nasze postepowanie, praktykowanie
naszych cnot, moze i powinno by¢
praktykowaniem synostwa
Bozego”[26].

Ten, kto pragnie codziennie
przyjmowac Mitos¢ Boga, nie
poniesie kleski. Nawet grzech moze
stac sie okazja do przypomnienia
sobie o0 naszej tozsamosci synow i
powrotu do Ojca, ktéry nieustannie
wybiega na nasze spotkanie, wolajac:
»,Synu, maj synu!”. Z tej samej
Swiadomosci narodzi sie — jak u sw.
Josemarii — sila, ktorej
potrzebujemy, zeby ponownie
kroczy¢ w poszukiwaniu Pana:
»Wiem, ze wy i ja, dzieki Swiattu i
pomocy taski, dostrzezemy, jakie
rzeczy trzeba spali¢, i je spalimy;
jakie rzeczy wyrwag, i je wyrwiemy;
jakie rzeczy oddac, i je oddamy”[27].
Jednak bedziemy to robic bez udreki
i bez zniechecenia, starajac sie nie



pomylic ideatu zycia
chrzescijanskiego z
perfekcjonizmem|[28]. Bedziemy tak
zy¢, zalezni od MiloSci, ktéra obdarza
nas Bog, zajeci milowaniem.
Bedziemy jak male dzieci, ktore
odkryly w pewnym stopniu mitos$¢
swojego Ojca, ktore chca Mu za nig
podziekowac na tysiac sposobow i
odpowiedziec¢ calg — maia lub
wielkg — mitoscig, jaka sa zdolne
wyrazic.

Lucas Buch

tlum. Bronistaw Jakubowski

[1] F. Ocariz, List pasterski,
14.02.2017, 30.

[2]Tamze. Por. sw. Josemaria, Droga,
961; Przyjaciele Boga, 239.



[3] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 97.

[4] Sw. Josemaria, Kuznia, 540.

[5] Sw. Katarzyna ze Sieny, Dialog o
Bozej Opatrznosci, czyli Ksiega
Boskiej nauki, 167.

[6] Sw. Cyryl Jerozolimski, Katecheza
16, 16.

[7] Sw. Josemaria, Medytacja z 24 XII
1969 r. (za: A. Vazquez de Prada,
Zatozyciel Opus Dei: zZycie Josemarii
Escrivy, t. 1, Panie, Zebym przejrzat!,
rozdz. VI ,Zapiski wewnetrzne”,
thum. P. Skibinski, Krakow-Katowice
2002).

[8] Sw. Josemaria, Zapiski
wewnetrzne, 1637 (za: A. Vazquez de
Prada, Zatozyciel Opus Dei: zycie
Josemartii Escrivy, t. 1, Panie, Zebym
przejrzat!, rozdz. VII Tworzenie sie
Dzieta, thum. P. Skibinski, Krakéow-
Katowice 2002).



[9] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 64.

[10] Franciszek, Homilia podczas
Mszy Swietej na rozpoczecie postugi
Piotrowej, 19.03.2013.

[11] Franciszek, Homilia, 31.07.2016.

[12] Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy Swietej z okazji inauguracji
pontyfikatu, 24.04.2005.

[13] Sw. Josemaria, List z 25 I 1961,
54 (w: E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, t. 2, Madrid 2013, s.
20, przyp. 3).

[14] Sw. Josemaria, Zapiski z
przepowiadania, 6.07.1974, w: E.
Burkhart, ]J. Lopez, Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de San
Josemaria, t. 2, s. 108.

[15] F. Ocariz, List pasterski,
14.02.2017, 8.



[16] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
143.

[17] Sw. Josemaria, Bruzda, 860.

[18] Por. F. Ocariz, “Filiaciéon
divina” [Synostwo Boze] w:
Diccionario de san Josemaria Escriva
de Balaguer, Burgos 2013, s. 519-526.

[19] Jubileuszowy Rok Miltosierdzia
pozwolil na nowo odkry¢ niektore z
nich. Por. Papieska Rada do spraw
Krzewienia Nowej Ewangelizacji,
Mitosierni jak Ojciec. Pomoc na
Jubileusz Mitosierdzia 2015-2016.

[20] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
150.

[21] Franciszek, Homilia, 31.07.2016.

[22] Sw. Jan Pawel II, Homilia,
4.05.2003.

[23] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 64.



[24] Sw. Jan Pawel II, Encyklika Dives
in Misericordia, 5.

[25] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 66.

[26] F. Ocdriz, I. de Celaya, Vivir como
hijos de Dios, Pamplona 1993, s. 54.

[27] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 66.

[28] Por. F. Ocariz, List pasterski,
14.02.2017, 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-
modlitwa-syna-bozego/ (13-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-modlitwa-syna-bozego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-modlitwa-syna-bozego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nowe-morza-i-pierwsza-modlitwa-syna-bozego/

	Nowe morza (I): „Pierwsza modlitwa Syna Bożego”

