
opusdei.org

 Normy pobożności
na zawsze

Normy na zawsze są zarazem
konsekwencją miłości, jaką
mamy do Pana Boga oraz
skutecznym środkiem, aby ją
rozwijać.

30-07-2020

Głupi z natury są wszyscy ludzie,
którzy nie poznali Boga; z dóbr
widzialnych nie zdołali poznać Tego,
który jest, patrząc na dzieła, nie
poznali Twórcy (Mdr 13, 1). Bóg jest
Stwórcą wszechświata i w każdej
rzeczy zostawił swój ślad. Całe



stworzenie mówi o Bogu. Każdy byt,
mineralny, roślinny czy zwierzęcy,
nosi w sobie boski znak. Dlatego
poprzez rzeczy stworzone człowiek
może i powinien dojść do Stwórcy.
Wszystko, a szczególnie dziedziny
życia człowieka, może być środkiem
świętości osobistej, spotkania z
Bogiem, życia kontemplacyjnego. Tak
jak przez skutki działania Boga,
możemy dojść do kontemplacji
samego Boga – jak naucza święty
Paweł, że niewidzialny Bóg może być
poznany przez rzeczy stworzone –
tak też jako element drugorzędny
należy do życia kontemplacyjnego
kontemplacja skutków działania
Boga, w tym sensie, że ich poznanie
posuwa na drodze poznania Boga
(Święty Tomasz, S. Th. II-II, q.180, a.
4c).

Wykonywanie pracy zawodowej
musi być zwyczajnym kontekstem, w
którym nasz rozum i nasza wola
kierują się ku rzeczom Bożym. „Moje



dzieci, dzięki formacji naprawdę
kontemplacyjnej naszego ducha,
muszą czuć w swojej duszy potrzebę
szukania Boga, znajdywania Go i
bycia blisko Niego, podziwiania Go z
miłością pośród trudów pracy. To
wszystko ziemskie zajęcia, lecz
oczyszczone i wyniesione do
porządku nadprzyrodzonego”3.

To, co nam daje w życiu ogromną siłę
i pewność, to życie kontemplacyjne i
synowska ufność wobec naszego
Ojca Boga. Cały nasz wysiłek ma
mieć jako cel szukanie Boga we
wszystkim, aby prowadzić z Nim
nieprzerwany dialog. „Ale jaki mamy
do tego środki? - pytał św. Josemaría,
i odpowiadał: „Normy pobożności.
Kiedy moje dziecko walczy, aby
wypełnić normy, ma życie wewnętrz‐
ne, mniej lub bardziej ma obecność
Bożą, idzie dobrą drogą, aby stać się
duszą kontemplacyjną, jeśli jeszcze
nią nie jest”4.



„Naszą celą jest ulica. Dlatego na
ulicy – w biurze, w czytelni, na
wydziale, w laboratorium, w fabryce,
przy pracach na polu... – musimy żyć
stale zjednoczeni z Bogiem”5. Prace,
które wykonujemy, mają być dla nas
okazją do kontemplacyjnej rozmowy.
Nie tylko nie przeszkadzają nam być
ciągle z Bogiem, ale pomagają nam w
życiu wewnętrznym. Trzeba odkryć
boski przekaz zawarty w naszych
codziennych zajęciach. To główny
kierunek naszego zainteresowania,
ponieważ praca jest dla nas środkiem
do świętości. „To, co chcę wam po‐
wiedzieć, to że mamy uczynić z pracy
modlitwę i mieć duszę
kontemplacyjną.

Cały nasz plan życia, nasze normy i
zwyczaje są dostosowane do
mężczyzn i kobiet, którzy pracują w
świecie, spełniając obowiązki
zawodowe. Nie są to środki sztywne,
które wymagałyby odsunięcia się od
normalnego życia, lecz elastyczna



metoda, którą można dopasować do
życia jakiejkolwiek intensywnej
pracy zawodowej, tak samo, jak
gumowa rękawiczka doskonale
układa się na ręce, która jej używa.
Co więcej nasze życie wewnętrzne –
kontemplacyjne, na ulicy – wręcz
wykorzystuje okazje, jakie niesie ze
sobą życie zewnętrzne pracy każdego
z nas.

Musicie utrzymywać w ciągu całego
dnia, stały dialog z Panem, który
będzie ożywiało wszystko to, co
składa się na waszą pracę
zawodową. Myślami przenieście się
do Tabernakulum i ofiarujcie Bogu
zajęcie, które macie akurat w rękach.
Zwracajcie się do naszej Matki w
niebie i do naszego Ojca i Pana
świętego Józefa, aby pomagali wam
przezwyciężać małe przeciwności,
które mogą się pojawić. Polecajcie
waszych znajomych i kolegów ich
Aniołom Stróżom, ożywiajcie swoje
zamiary apostolskie, wykorzystując



przerwy w pracy. Proście Ducha
Świętego o światło, aby w
odpowiedni sposób poprowadzić
sprawy, którymi się zajmujecie.

Pomiędzy naszym życiem
wewnętrznym a pracą apostolską nie
ma separacji. To wszystko jedna
całość. Praca zewnętrzna nie stanowi
przerwy w modlitwie, tak jak bicie
serca nie przeszkadza w skupieniu
na własnych zajęciach, wszystko
jedno jakiego są rodzaju”7.

„Pracując w odniesieniu do Boga, w
obecności Bożej, ciągle się modlimy,
ponieważ pracując taj, jak
przewiduje nasz duch, praktykujemy
cnoty teologalne, które są szczytem
życia chrześcijańskiego (...). Nasze
życie wewnętrzne daje naszej pracy
nową siłę, sprawia, że jest ona
bardziej doskonała, szlachetna,
godna i miła. Nie oddala nas od zajęć,
lecz pozwala wykonywać je lepiej”8.



Kontemplacja nie jest dla nas
ideałem wspaniałym, lecz
nieosiągalnym. To ukoronowanie
życia oddanego Bogu, owoc lat walki,
aby wypełnić radę Apostoła: A
cokolwiek mówicie lub czynicie,
wszystko niech będzie w imię Pana
Jezusa, dziękując Bogu Ojcu przez
Niego9. Nie prosi się nas, żebyśmy
porzucili pracę, lecz żebyśmy
kierowali wszystko na chwałę Boga,
działając zawsze w obecności trzech
Osób boskich, które mieszkają w
duszy w stanie łaski. 
Kontemplacyjnymi nie nazywa się
tych, którzy po prostu kontemplują,
lecz tych, którzy podporządkowują
całe życie kontemplacji10, tych,
którzy wznoszą do Boga całą swoją
działalność.

Otrzymaliśmy środki: normy i
zwyczaje, które są pierwszą rzeczą, o
jaką trzeba dbać, ponieważ to one
zapewniają żywą relację z Bogiem,
życie kontemplacyjne. Są wśród nich



takie, które powinny być obecne w
naszym życiu zawsze. Nasza pamięć
o Bogu powinna być nawet bardziej
naturalna i częsta niż oddychanie11.
Normy na zawsze wyrażają
„nieprzerwany dialog, zawierający
słóweczka miłości do Pana i do Jego
Matki, stale przyzywający to, co tam
wysoko, w górze”12.

Akty strzeliste. Wiele z nich będzie
bardzo osobista, ale będziemy też
posługiwać się aktami strzelistymi,
których nauczył nas św. Josemaría: 
Cor Mariae Dulcissimum, iter para
tutum! Cor Iesu Sacratissimum et
misericors, dona nobis pacem!... I w
obliczu trudności kolejny akt
strzelisty: omnia in bonum! Wszystko
jest dla dobra tych, którzy kochają
Boga, ponieważ On nas chroni.

Małe umartwienia, ofiarowane w
konkretnych intencjach, także
ożywiają nasze życie wewnętrzne,
pomagają nam mieć żywą obecność



Bożą i wzmacniają naszą gorliwość
apostolską. Akty zadośćuczynienia,
których motywem są różne sytuacje,
zdarzające się w ciągu dnia, kiedy
widzimy, że coś obraża Boga, że my
sami nie byliśmy hojni. Domine, tu
omnia nosti, tu scis quia amo te!13.
Panie, Ty wszystko wiesz, Ty wiesz,
że Cię kocham. I tyle innych
sposobów, aby być ciągle w
obecności Bożej.

Normy na zawsze są zarazem
konsekwencją miłości, jaką mamy do
Pana Boga oraz skutecznym
środkiem, aby ją rozwijać. W walce
ascetycznej nie możemy być bierni,
musimy stosować ludzkie środki, aby
dojść do stałej obecności Bożej.
Miłość jest pomysłowa i umie znaleźć
sposób, aby zintensyfikować kontakt
z osobą, którą się kocha. Budziki
mogą nam w niektórych okresach
być pomocą w życiu wewnętrznym.
Znajdziemy je wśród zwykłych
rzeczy. Możemy także posłużyć się



tymi, których używał nasz Ojciec,
które uczą nas pewnej metody, choć
nie potrzeba używać ich wszystkich
ani ciągle.

W naszej pracy patrzy na nas
Maryja. Musimy wzywać Ją
wielokrotnie, z ufnością prosić o
pomoc, ponieważ nosimy Ją zawsze
w sercu. Monstra te esse Matrem14.
Nie zapomnij Maryjo być przy nas
zawsze, kiedy tego potrzebujemy.

3 Św. Josemaría, List, 9 I 1932, nr 13.

4 Św. Josemaría, Medytacja, 8 II 1939.

5 De nuestro Padre, nr 59.

7 Św. Josemaría, List, 15 X 1948, nr
22.

8 Św. Josemaría, List, 15 X 1948, nr
24-25.



9 Kol 3,17.

10 Św. Tomasz, S. Th. II-II, q. 81, a.1
ad 5.

11 Św. Grzegorz z Nazjanzu, Oratio
27.

12 Św. Josemaría, Crónica IX 1963,
str.7.

13 J 21,17.

14 Hymn, Ave Maris stella.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/normy-poboznosci-na-zawsze/

(25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/normy-poboznosci-na-zawsze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/normy-poboznosci-na-zawsze/

	​ Normy pobożności na zawsze

