
opusdei.org

Niewidzialne siły:
anioły, demony i
piekło

Anioły pojawiają się jako
„duchy przeznaczone do
usług” (Hbr 1,14), co można
sprowadzić do dwóch działań:
nieustanne wychwalanie Boga i
opieka nad ludźmi, a tym
samym uczestniczenie w bożej
zbawczej opatrzności.

31-10-2019

W dzisiejszych czasach łatwo ulec
przekonaniu, że istnieje tylko to, co



poznajemy przez własne
doświadczenie, że świat rzeczywisty
składa się z tego, co można zobaczyć
i dotknąć, bezpośrednio czy
wirtualnie za pośrednictwem ekranu
urządzenia elektronicznego.
Jednocześnie zauważamy, że
zdarzają się na tym świecie rzeczy,
którym bardzo trudno przypisać
przyczyny widoczne i doświadczalne,
ze względu na ich niezwykłą
istotę.Innymi słowy, zdarzają się
rzeczy widzialne i namacalne, które
mają swoje źródło w czymś, czego
nie można zobaczyć albo dotknąć.
Dotyczy to zarówno tych dobrych,
jak tych złych. W pierwszym
przypadku mówimy, że coś nie jest
ludzkie, jest boskie, nadprzyrodzone,
to znaczy, że jest nadludzkie, zbyt
dobre, żeby było wyłącznie
spowodowane przez człowieka (na
przykład cud); w drugim przypadku
mówimy: to jest szatańskie, to znaczy
zbyt złe, aby mogło być przypisane
wyłącznie mocy jednostki (na



przykład brutalne morderstwo). W
obu przypadkach uważamy, że bez
nadludzkiej siły pewne działania nie
mogą mieć miejsca.

Byty czysto duchowe

Wiara w istnienie niewidzialnych sił
stanowiła wyzwanie dla ludzkiego
rozumu od czasów starożytnych. W
naszym zaawansowanym
społeczeństwie, w którym wydaje się
że jest to wiara skazana na zanik ze
względu na swój rzekomo mityczny i
symboliczny charakter, w tajemniczy
sposób pojawia się znowu na różne
sposoby w kulturze (w kinie czy
literaturze), a nawet w zeznaniach
ludzi, którzy opowiadają o
znaczących wydarzeniach, które
przypisują bytom znajdującym się
poza zasięgiem naszych zmysłów (co
może odnosić się zarówno do
modlitwy wstawienniczej jak i do
praktyk ezoterycznych lub
spirytyzmu).



Znany egzegeta ubiegłego wieku
twierdził, w swojej próbie
zdemitologizowania Nowego
Testamentu, aby uczynić go bardziej
wiarygodnym dla współczesnego
człowieka, że nie można ani włączać
światła elektrycznego ani słuchać
radia i nadal wierzyć w świat
aniołów i demonów. Co by
powiedział, gdyby znał Internet, sieci
społecznościowe i smartfony? Czy
postęp technologiczny, który pozwala
nam zapanować nad naszymi
ograniczeniami
czasoprzestrzennymi, to coś, co nas
oddala czy raczej zbliża do świata
czysto duchowego? Co mówi na ten
temat wiara chrześcijańska?

W obliczu takiego pytania, trzeba po
pierwsze jasno zaznaczyć, że chociaż
konieczne jest potwierdzenie
istnienia Boga, po to aby
wytłumaczyć istnienie świata,
ponieważ to On go stworzył, to nie
można tego samego powiedzieć o



innych stworzeniach, nawet jeśli są
wyższe od nas. W oparciu o fakt, że
jedynie Bóg jest Stwórcą,
chrześcijaństwo od samego początku
odrzucało istnienie bóstw
pośrednich, tak jak gdyby Bóg, który
jest czystym duchem, nie mógł mieć
żadnego związku z tym, co jest od
niego odległe, czyli ze światem
materialnym.

Nie mniej jednak, choć konieczny jest
tylko Bóg, chrześcijaństwu, które
podzielało elementy innych
światopoglądów, stopniowo udało się
znaleźć racjonalne wytłumaczenie
na istnienie bytów czysto
duchowych. W tej kwestii refleksja
św. Tomasza z Akwinu była bardzo
pomocna, mimo, że w czasach
patrystycznych wzbudzała wiele
kontrowersji. Dzięki swojej
metafizyce bytu św. Tomasz zdołał
wyjaśnić, że mogą istnieć stworzenia
wyłącznie duchowe[1]. Pomimo, że
wydaje się to już w pełni obecne w



duszy ludzkiej, to przecież natura
człowieka jest również cielesna. Tak
jak w bożym stworzeniu istnieją
istoty czysto materialne, a inne
składają się z materii i ducha, to,
zgodnie z zasadą porządku
wszechświata i doskonałości samego
stworzenia, istnienie bytów
stworzonych a czysto duchowych
wydaje się być uzasadnione[2].

Pośrednictwo w dążeniu do Boga

W rzeczywistości te rozważania mają
swój punkt wyjścia i swój początek w
biblijnej narracji o historii
Zbawienia, w której wraz z Bogiem,
jedynym Panem i Stwórcą, pojawiają
się inne istoty, których siłę i
pozytywne czy negatywne
oddziaływanie można zauważyć na
tym świecie. Anioły pojawiają się
jako „duchy przeznaczone do
usług” (Hbr 1,14), co symbolicznie
zostało wyrażone przez dwie
anielskie aktywności: śpiew i



latanie[3]. Wyśpiewują one
nieustannie chwałę Boga, tworząc
chóry niebiańskie, z którymi liturgia
Kościoła związana jest na wiele
sposobów. Nic więc dziwnego, że
kiedy wymiar liturgiczno-
sakramentalny wiary zostaje
zdewaluowany, doktryna o aniołach
zostaje odrzucona na bok. Z drugiej
strony, anioły latają, to znaczy są
posłane przez Boga, żeby sprawować
opiekę nad ludźmi i uczestniczyć w
bożej zbawczej opatrzności. Nowy
Testament pokazuje nam, jak
towarzyszą one w najważniejszych
momentach życia Chrystusa i
rodzącego się Kościoła. W podobny
sposób strzegą życia każdego
człowieka i instytucji, dlatego też
tradycja chrześcijańska mówi o
istnieniu anioła stróża[4].
Chrześcijańską wizję charakteryzuje
zatem pośrednictwo: wielkość
Stwórcy ukazuje się właśnie w tym,
że Boski projekt ma być realizowany
z pomocą Jego wolnych stworzeń. A



im bardziej wzniosłe, tym bardziej
będą uczestnikami Jego rządu nad
stworzeniem. Nasze doświadczenie
często pokazuje nam, że łatwiej
zrobić coś samodzielnie niż nakłonić
innych do wykonania tego w
wolności, jednak to ostatnie stanowi
osiągnięcie znacznie doskonalsze, co
widać na przykładzie zarządzania w
rodzinie czy w różnego rodzaju
instytucjach.

Wszystko to oznacza, że aniołowie,
jako istoty osobowe i wolne, również
mają swoją własną historię w Biblii,
która mówi nam krótko o tym, że
niektórzy zbuntowali się przeciwko
Bogu na zawsze[5]. W rzeczywistości,
istnienie diabła i jego naśladowców,
wspominane od początku przez
Kościół i potwierdzane w naszych
czasach przy różnych okazjach przez
papieża Franciszka[6], stanowi
ukryte oblicze orędzia nadziei: zło,
które wszyscy widzimy na świecie, i
nie tylko to uczynione przez innych,



ale także to, które my sami
popełniamy, jest czymś, co nas
przerasta, co w pewnym sensie
wywodzi się od jakiegoś początku,
które jest poza nami („i nie wódź nas
na pokuszenie, ale nas zbaw od
Złego”), a jednocześnie nie jest
boskie, a zatem nie jest pierwotne,
nie jest konieczne. Jak wiadomo, tyle
opowieści z różnych tradycji
kulturowych próbuje wyjaśnić
powstanie dobra i zła, które jest
obecne na świecie – i w nas samych -,
i w tym celu uciekają się do leżącej u
początków opozycji,
przeciwstawnych zasad. To oznacza,
że zło jest tak samo fundamentalne
jak dobro, zawsze było obecne i,
krótko mówiąc, jest nie do
pokonania. Nieuchronnie prowadzi
to do rozpaczliwej wizji istoty
ludzkiej[7].

Chrześcijaństwo głosi jednak, że
tylko dobro jest pierwotne, a
istnienie zła, któremu nikt nie



zaprzeczy, było rezultatem nadużycia
wolności stworzeń, a w pierwszej
kolejności stworzeń anielskich.
Dlatego też mocno doświadczamy
potęgi zła na świecie i w Historii, tak
że czasem wydaje się wręcz nie do
pokonania. Pełne nadziei przesłanie
chrześcijańskie to potwierdzenie
tego, że Bóg pozostawił lekarstwo,
sam przyjął to zło w swoim Synu,
który został wcielony i umarł na
krzyżu, po to by wszyscy ci, którzy
się z nim połączą mogli zwyciężyć
zło, będąc częścią paschalnego
triumfu Jego Zmartwychwstania. Ten
triumf, po Wniebowstąpieniu Jezusa,
ukazany jest w historii wiele razy
jako mały i bezbronny, a nawet
niewidoczny, ale jest prawdziwy,
rośnie w tajemniczy sposób i dopiero
pod koniec ukaże się w całej swojej
chwale. Bóg sam nieustannie
obdarowuje nas widocznymi
przejawami swojej potęgi w swojej
zbawczej opatrzności w dziejach
historii, poprzez sakramenty, wylew



Jego licznych łask, które działają w
sposób mniej lub bardziej ukryty, ale
realny w życiu ludzi, korzystając z
pomocy aniołów, świętych i tylu
ludzi.

Miłosierdzie i piekło

Jeśli Bóg jest tak dobry i miłosierny,
że podejmuje wysiłek uzdrawiania
swoich stworzeń, dlaczego nie robi
tego samego z upadłymi aniołami?
Sprzecznością wydaje się być
mówienie o uzdrowieniu a
jednocześnie podtrzymywanie w
Kościele istnienia piekła jako
wiecznej kary dla demonów i
wszystkich ludzi, którzy umierają w
oddaleniu od Boga. Wydaje się, że
piekło oznacza wieczne
urzeczywistnienie tego, czego
właśnie wiara chrześcijańska nie
uznaje za wieczne, tylko mające swój
początek gdzieś w historii. Jeśli zło
miało początek, to powinno też mieć
koniec, żeby, jak mówi Święty Paweł,



na koniec „Bóg był wszystkim we
wszystkich” (1Kor 15,28). Faktycznie
już od początku dziejów nie
brakowało w Kościele w różnych
epokach, nawet w naszych czasach,
głosów inspirowanych tymi słowami
Świętego Pawła, które podnoszono,
aby postulować ideę powszechnego
pojednania na końcu czasów. Skoro
Bóg jest miłosierny, to jak może
pozwolić na to, żeby byli ludzie
skazani na wieczne oddalenie od
Niego?

Z drugiej strony, coś wewnątrz nas
mówi nam, że życie osób, ludzkich
czy anielskich, cieszy się
nieocenionym darem, jakim jest
wolność, darem otrzymanym od
samego Boga, który nie może
odebrać go bez naruszenia natury
tego, co sam stworzył. Niemożliwe
jest, żeby Bóg nie traktował
poważnie wolności swoich stworzeń.
A jednocześnie, wewnątrz nas jest
silne poczucie sprawiedliwości, które



domaga się, aby bezwzględne zło,
które zostało popełnione nie
pozostało bezkarne[8]; coś nam
mówi, że nie może zwyciężyć
niemoralność, co niestety zdarza się
tak często w historii świata, gdzie nie
zawsze dzieje się sprawiedliwość, a
nawet popełniane są autentyczne
niesprawiedliwości, które stanowią
część tego zła, o którym mowa. Jeśli
Bóg jest naprawdę Bogiem,
wszechmogącym i dobrym, nie może
w ten sam sposób traktować tych,
którzy postępowali zgodnie z dobrem
i tych, którzy bez śladu skruchy
uparcie popełniali straszliwe
przestępstwa[9]. Przekonanie
wielkich tradycji religijnych
ludzkości mówi, że Bóg jest
wynagradzający. Z pewnością kara
na tej ziemi ma wyraźny cel
uzdrawiający, ale kiedy czas wejścia
w ostateczny wymiar egzystencji
dobiega końca, kończy się również
czas na skruchę, gdyż decyzja została



podjęta na wieczność: oto ogromna
moc wolności.

Chrześcijaństwo, dualizm wolności

W rezultacie znajdujemy się na
koniec w obliczu tajemnicy wolności,
zarówno Boga jak i Jego stworzeń.
Bóg tworzył swobodnie, bez
ograniczeń, tak, że istnienie stworzeń
jest owocem wolnej woli boskiej, aby
kochać i być kochanym. Pewien
współczesny filozof tłumaczy, w jaki
sposób wszechmoc przejawia się w
najwyższym wymiarze w stworzeniu
wolnych istnień[10]. Jest to ryzyko,
które Bóg chciał podjąć, jak mówił
św. Josemaría[11], albowiem wolność
Jego stworzeń jest prawdziwa, a
dowodem na to jest możność wyboru
nie tylko, żeby nie kochać, ale wręcz
nienawidzić Swojego Stworzyciela, i
nie tylko przez jakiś czas, ale na
zawsze. Dlatego Benedykt XVI mówił
o naszej wolności jako o
„wszechmocy przeciwnej”[12].



Człowiek jest prawdziwym panem
swojej wolności i może zdecydować,
żeby użyć jej do nienawiści i
destrukcji.

Z tego powodu prawdą jest, że
chrześcijaństwo w pewnym sensie
jest dualizmem, ponieważ utrzymuje,
że Historia to scena dramatu, w
którym odbywa się walka dobra ze
złem, między łaską a grzechem. Nie
twierdzi jednak, że obie te siły należą
do jednakowej kategorii, ale raczej,
że jedna z nich pozwala istnieć
drugiej, bez jej unicestwiania. Jak
mówi Ratzinger, chodzi tu o pewien
dualizm wolności lub egzystencjalny,
ale w żadnym wypadku o dualizm
ontologiczny[13]. Tylko dobro jest
oryginalne.

Zaczęliśmy od stwierdzenia, że dla
wielu istnieje tylko to, czego można
doświadczyć za pomocą zmysłów.
Sugerowaliśmy również, że być może
nasz postęp technologiczny stanowi



próbę przekroczenia ograniczeń
czasoprzestrzeni, a więc zmiany
warunków życia na tym świecie. Jak
staraliśmy się dowieść, istnienie sił
niewidzialnych prowadzi nas do
stwierdzenia, że na mocy naszej
duchowości, która obejmuje wielki
dar wolności, niekoniecznie jesteśmy
skazani na świat doświadczeń
widzialnych i skończonych, ale
posiadamy duszę otwartą na świat
równie realny, ale szerszy, świat
nadziei. Ta rzeczywistość przejawia
się w wierze, wpleciona w ten świat,
gdzie dobro i zło współistnieją i
wzrastają razem – jak pszenica i
chwast w przypowieści Jezusa (por. 
Mt 13,24-30)– , i która będzie w pełni
objawiona na końcu Historii, kiedy
nadejdzie czas żniwa, a Pan świata
będzie sądził z miłosierdziem swoje
wolne stworzenia.

Santiago Sanz

Tłum. Joanna Ratajska



Polecane lektury

Św. Jan Paweł II, Wierzę w Boga Ojca.

Benedykt XVI, Enc. Spe salvi, 30-
X-2007.

[1] „U anioła nie ma złożenia z formy
i materii, jest za to istota (Actus) i
możność. Jasne to może się stać
przez badanie rzeczy materialnych,
w których znajduje się dwojakie
złożenie: pierwsze z formy i materii,
które stanowią daną naturę. Atoli
natura w ten sposób złożona nie jest
swoim istnieniem; istnienie jest jej
rzeczywistością (aktem); sama zaś
natura w stosunku do swojego
istnienia [i to jest właśnie drugie
złożenie] ma się tak, jak możność do
rzeczywistości. Nawet gdy się
oderwie materię i przyjmie, że sama



forma istnieje – nie w materii, zostaje
nadal stosunek formy do samego
istnienia – jako możności do
rzeczywistości. I takiego też złożenia
trzeba dopatrywać się u anioła […].
Natomiast w Bogu, jak wyżej
wykazano, nie jest czym innym
‘istnieć’ i ‘co istnieje’. Stąd też sam
tylko Bóg jest czystą
rzeczywistością”. (Święty Tomasz z
Akwinu, Suma Teologiczna, I, z.50,
art. 2, na 3).

[2] Por. Święty Tomasz z Akwinu, 
Suma Teologiczna, I, z. 50, art. 1; z.
51, art. 1.

[3] Te wyrażenia można odnaleźć w
J. Ratzinger, Allgemeine
Schöpfungslehre, Regensburg 1976,
str. 61-64.

[4] „Każdy wierny ma u swego boku
anioła jako opiekuna i stróża, by
prowadził go w życiu” (Święty Bazyli,
Contra Eunomium, 3,1).



[5] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr. 391-392.

[6] „Nie uznamy istnienia diabła, jeśli
będziemy skupiali się na patrzeniu
na życie jedynie przez pryzmat
kryteriów empirycznych i bez
perspektywy nadprzyrodzonej. To
właśnie przekonanie, że owa zła moc
jest pośród nas, pozwala nam
zrozumieć, dlaczego czasami zło ma
tak wielką siłę niszczącą. To prawda,
że autorzy biblijni mieli ograniczony
zasób pojęć do wyrażania pewnych
rzeczywistości, i że w czasach Jezusa
można było na przykład pomylić
epilepsję z opętaniem przez diabła.
Jednak nie powinno to prowadzić
nas do zbytniego uproszczenia,
polegającego na mówieniu, że
wszystkie przypadki opisane w
Ewangeliach były chorobami
psychicznymi i że ostatecznie diabeł
nie istnieje lub nie działa. Jest on
obecny na pierwszej stronie Pisma
Świętego, które kończy się



zwycięstwem Boga nad diabłem (Por.
Homilia podczas Mszy św. w Domus
Sanctae Marthae 11-10-2013). W
istocie, kiedy Jezus zostawił nam
Modlitwę Pańską, chciał, abyśmy na
końcu prosili Ojca, by uwolnił nas od
Złego. Użyte tam wyrażenie nie
odnosi się do zła abstrakcyjnego, a
jego dokładniejsze tłumaczenie to
‘Zły’. Wskazuje ono na istotę
osobową, która nas dręczy. Jezus
nauczył nas, abyśmy codziennie
prosili o to wyzwolenie, aby jego moc
nie panowała nad nami”. (Papież
Franciszek, Ad. Ap., Gaudete et
exsultate, 19-III-2018, nr. 160).

[7] Por. Benedykt XVI, Audiencja
ogólna, 3-XII-2008.

[8] „Równocześnie jest jednak coś
takiego w samej ludzkiej
świadomości moralnej, co broni się
przed utratą tej perspektywy: Czy
Bóg, który jest Miłością, nie jest także
ostateczną sprawiedliwością? Czy



może się zgodzić na te straszliwe
zbrodnie, czy mogą one przejść
bezkarnie? Czy kara ostateczna nie
jest w jakimś sensie potrzebna dla
uzyskania równowagi moralnej w
tak bardzo zawikłanych dziejach
ludzkości? Czy piekło nie jest
poniekąd ostatnią ‘deską ratunku’
dla świadomości moralnej
człowieka?” (Jan Paweł II, 
Przekroczyć próg nadziei).

[9] „Są ludzie, którzy całkowicie
zniszczyli w sobie pragnienie prawdy
i gotowość do kochania. Ludzie, w
których wszystko stało się
kłamstwem; ludzie, którzy żyli w
nienawiści i podeptali w sobie
miłość. Jest to straszna perspektywa,
ale w niektórych postaciach naszej
historii można odnaleźć w sposób
przerażający postawy tego rodzaju.
Takich ludzi już nie można uleczyć, a
zniszczenie dobra jest nieodwołalne:
to jest to, na co wskazuje słowo



piekło” (Benedykt XVI, Enc. Spe salvi,
3-X-2007, nr. 45).

[10] Por. S. Kierkegaard, Dziennik,
tom 1, VII A 181.

[11] „Bóg zechciał uczynić nas
swoimi współpracownikami, zechciał
ponieść ryzyko naszej wolności” (Św.
Josemaría, To Chrystus przechodzi,
nr. 113); por. Tamże., „Bogactwa
wiary”, w Niedziele ABC, 2-XI-1969,
str. 4-7.

[12] Benedykt XVI, Orędzie Urbi et
orbi, 25-XII-2012.

[13] Por. S. Sanz, Joseph Ratzinger y
la doctrina de la creación. Los
apuntes de Münster de 1964 (II).
Algunos temas fundamentales,
«Revista Española de Teología» 74
(2014), pp. 201-248 [231].



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/niewidzialne-sily-anioly-
demony-i-pieklo/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/niewidzialne-sily-anioly-demony-i-pieklo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/niewidzialne-sily-anioly-demony-i-pieklo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/niewidzialne-sily-anioly-demony-i-pieklo/

	Niewidzialne siły: anioły, demony i piekło

