
opusdei.org

Nieustające
Betlejem, jakim jest
Tabernakulum

Tekst o Bożym Narodzeniu i o
darach Trzech Króli - złocie,
kadzidle i mirrze. A co my
damy Dzieciątku? Przyniesiemy
mu pracę wszystkich
możliwych ludzkich zajęć.

03-01-2023

Artykul w PDF "Nieustające
Betlejem, jakim jest
Tabernakulum"

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Dni%20Bo%C5%BCego%20Narodzenia20171228-161637.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Dni%20Bo%C5%BCego%20Narodzenia20171228-161637.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Dni%20Bo%C5%BCego%20Narodzenia20171228-161637.pdf


“Dni świąt Bożego Narodzenia,
początek roku 1939. Odrodzić się na
nowo i kontynuować, rozpocząć i iść
dalej. W tym, co materialne, inercją
jest niezmienność: brak ruchu jest
bezruchem, niezatrzymywanie się
jest byciem w ruchu. Jednak w
sprawach życia wewnętrznego
kroczenie dalej i kontynuacja nigdy
nie jest inercją. Powracamy do tego
samego, zawsze do tego samego: Bóg
z nami, Dzieciątko Jezus; a my
ochraniani przez Anioła Stróża
idziemy, aby adorować Dziecię –
Boga, które nam pokazują Matka
Najświętsza wraz ze świętym
Józefem. Po wszystkie wieki, ze
wszystkich zakątków świata,
strudzeni i zachęceni pracą
wszystkich możliwych ludzkich
zajęć, będą przybywać Mędrcy do
nieustającego Betlejem jakim jest
Tabernakulum. Postaraj się i pracuj
przygotowując swój dar – twoją
pracę, twoje zobowiązanie – na tę
epifanię każdego dnia”[1].



Adoracja Mędrców, Chrzest Pana,
wesele w Kanie: trzy przejawy
boskości wcielonego Słowa, trzy
epifanie, które są umieszczone w
czasie, a mają posmak wieczności,
ponieważ Jezus Chrystus jest ten
sam, wczoraj i dziś, i zawsze[2].

Święty Josemaría uczy nas jednoczyć
tajemnicę adoracji Mędrców z naszą
pracą zawodową, łączyć wieczne
znaczenie tej ofiary z wymiarem
boskim, jaki mogą osiągnąć nasze
codzienne zajęcia.

My również jesteśmy, w jakiś sposób,
jak owymi mędrcami, którzy
prowadzeni przez gwiazdę
powołania zbliżamy się ze wszystkich
zakątków ziemi do Betlejem
dzisiejszych czasów. Mędrcy, którzy,
wywodząc się od pogan, nie należą
do narodu hebrajskiego, zapowiadają
tę wielką rzeszę ludzi, którą będzie
Kościół, Lud Boży.



Przyszli ze Wschodu, z daleka zza
Jordanu. Herod się pyta, gdzie jest
król żydowski. Starsi kapłanów i
uczeni w Piśmie wiedzieli, że miał się
On narodzić w Betlejem[3], lecz nie
pofatygowali się pójść i pokłonić Mu
się. Herod się niepokoi, a wraz z nim
cała Jerozolima[4], ale tylko ci
obcokrajowcy udają się w drogę.

Pastuszkowie – żydzi – i Trzej
Królowie – poganie – są pierwszymi z
niezliczonej liczby wiernych, wśród
których już nie będzie rozróżnienia
na Żyda i Greka, niewolnika i
wolnego, mężczyznę i kobietę[5].
Również my, po tylu wiekach,
tworzymy ten Lud Boży powołany w
Nowym Przymierzu.

Mędrcy przynoszą złoto, kadzidło i
mirrę. A my co przyniesiemy
Dzieciątku Jezus? Zbliżamy się do
Betlejem strudzeni, ale i zachęceni
naszą codzienną pracą.

STRUDZENI



Strudzeni, ponieważ praca jest
mozolna, stała, wymagająca; jest dla
nas ciężarem. Praca, która zawsze
była ludzkim powołaniem, przez
grzech przemieniła się w trud, walkę
i ból. Wraz z nieposłuszeństwem
przyszła śmierć; śmierć, którą
Chrystus również chciał przyjąć.

My wraz z Mędrcami przynosimy
mirrę. Jak Nikodem złożymy
mieszaninę mirry i aloesu u stóp
Krzyża, weźmiemy jego Ciało i
owiniemy je w płótno z
najwonniejszymi aromatami, jakie
będziemy w stanie zdobyć. Mirrę
umartwienia przez wzgląd na miłość
do Chrystusa i do dusz, na miłość do
Krzyża w codziennej pracy, chociaż
to kosztuje i właśnie dlatego, że
kosztuje. Nasza praca, uczestnictwo
w męce Chrystusowej jest również
balsamem, który służy do leczenia,
do oczyszczania i do uśmierzania
strasznych ran, które zadaliśmy
naszymi grzechami Jego



Przenajświętszemu
Człowieczeństwu. Niczego nie
zabrakło w męce Jezusa, żeby nas
zbawić, ale aby Jego zasługi miały
zastosowanie dla nas, powinniśmy
dopełnić w naszym ciele to, czego
jeszcze brak w cierpieniu Chrystusa
dla dobra jego Ciała, którym jest
Kościół[6]. To radość uczestniczenia
w cierpieniach Chrystusa, ponieważ
przez nie każdy członek Jego
Mistycznego Ciała staje się
Chrystusem i żyje Jego pragnieniem
dusz i Jego zbawczą miłością.

Gdzie się znajduje Król żydowski?,
pytał Herod. Dokąd pójdziemy,
strudzeni naszą pracą? Pójdziemy do
nieustannego Betlejem–
Tabernakulum: tam Go znajdziemy
prawdziwie obecnego.

Chleb życia, Chleb, który zstąpił z
Nieba, Chleb żywy dla świata,
oczekuje nas teraz w Betlejem–
Tabernakulum, gdzie jest więcej



upokorzenia, więcej uniżenia niż w
Żłóbku i niż na Kalwarii. Trzej
Królowie odnaleźli Jezusa w Bet-
lehem, co znaczy dom chleba. Ziarno
pszenicy, które przez swoją śmierć
udzieli nam zbawienia i przyniesie
wielki owoc, leży na odrobinie siana.
Idziemy do Betlejem ze złotem
oderwania od sukcesów i porażek, z
kadzidłem pragnienia służenia i
wyrozumiałości, i z mirrą
codziennego poświęcania się.

Zachęceni

Idziemy zachęceni pracą, ponieważ
praca jest dla nas drogą do Jezusa.
Jest, w jakiś sposób, drogą do
Betlejem: tam, gdzie rodzi się Słowo
wcielone, gdzie łączą się niebo i
ziemia, w łonie Maryi, a potem w
tym pokornym żłóbku w Betlejem.
Tam pójdziemy my, którzy staramy
się połączyć pracę i modlitwę,
modlitwę i pracę: świat z Bogiem.



Idziemy z zapałem, radosnym
krokiem. Praca, pomimo trudności,
które niesie z sobą zawsze – i które
często tak nam doskwierają – jest w
rzeczywistości życiem, zadaniem,
darem, wzrostem, służbą Bogu i
ludziom. Dlatego też staramy się ją
kochać, czynić ją z radością, z
entuzjazmem: z zawodową pasją.
Praca jest w tym sensie silnikiem,
który napędza. Dobrą rzeczą jest
wyjść z domu z pragnieniem
wypełnienia tego ludzkiego zadania,
jakim jest nasze powołanie
zawodowe, a które jednocześnie
umiejscawia as w społeczeństwie.

Jezus jest rzemieślnikiem – synem
rzemieślnika[7] –, który
przepracował trzydzieści lat w
Nazarecie. Jest Synem Bożym, który
przeistoczył chleb w swoje Ciało. Ileż
Go kosztował Krzyż! „Abba, nie moja,
lecz Twoja wola niech się stanie”[8]. I
takim podporządkowaniem naszej
woli urzeczywistniamy Jego Mękę



każdego dnia, kiedy kapłan,
użyczając swój głos i całą swą osobę
Panu, in Persona Christi Capitis
powtarza słowa ustanowienia
Eucharystii: To jest Ciało moje za
was wydane. W ten sposób idziemy,
strudzeni i zachęceni śladami tego,
który wszedł do Jerozolimy z
ciężarem naszych grzechów,
zmotywowani pragnieniem
zbawienia, pragnieniem oddania się.

Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum! Idziemy z naszą
pracą do Tabernakulum, do domu
Pana Zastępów, siły naszej walki
pokoju o życie w cnotach.
Ofiarujemy Mu ten wysiłek,
ponieważ nie ma nic dobrego, co
byśmy mogli zrobić bez Niego. Co
masz, czego byś nie otrzymał?[9],
pytał św. Paweł. Cnoty, o które się
staramy w naszej pracy, pochodzą od
Boga: pracowitość – „mój Ojciec
działa aż do tej chwili i Ja
działam”[10] –; cierpliwość;



odpowiedzialność; staranie o małe
rzeczy; wysiłek wkładany w dobre
zakończenia czynności; zapał w tym,
by inni wzrastali i pokora, by docenić
ich pracę, radość, służbę. W
zaczynaniu i w powtórnym
rozpoczynaniu od nowa tkwi walka o
osiągnięcie tych cnót, stałych
sprawności, które wykuwają naszą
osobowość i, krok po kroku,
identyfikują nas z Chrystusem.

Aby kochać

Kiedy pracujemy, to On pracuje w
nas, w nas cierpi i oddaje się, to On
kocha. Chodźmy do domu Chleba,
wiecznego Betlejem-Tabernakulum,
gdzie przebywa Jednorodzony,
wieczne Słowo Boga. Na patenie,
łącząc nasze aktywności z chlebem –
owocem ziemi i naszej pracy – i w
kielichu, łącząc wino – owoc winnego
krzewu i naszej pracy – z kroplą
wody naszego życia.



Staraj się i pracuj, zachęca św.
Josemaría. Praca dobrze wykonana,
starannie i gorliwie. Praca, która ma
być spełnieniem każdej, nawet
drobnej, powinności: czyń, coś
powinien, skupiony na tym, co
czynisz[11]. Przygotuj z delikatnością
twoją ofiarę. Chodźmy do
Tabernakulum w twojej parafii, albo
w kościele w pobliżu twojego miejsca
pracy, albo w którejś kaplicy.
Chodźmy tam przygotowując ofiarę z
całego dnia, z niecierpliwością
zakochanych, z zapałem uczynienia z
każdego dnia Mszy, modląc się za
nasze rodziny, za naszych przyjaciół;
abyśmy czuli się kochani i abyśmy
kochali[12]. I w sposób szczególny w
godzinie próby, albo kiedy należy dać
nowy krok, być może bardzo trudny,
w oddaniu się Panu Bogu. „Nadeszła
stosowna chwila, aby pójść do
Tabernakulum i by porozmawiać z
Panem, który pokazuje nam swoje
rany jako dowód swojej miłości i, z
wiarą w tych ranach, których nie



widzimy fizycznie, wraz z
Apostołami odkryjemy konieczność
męki Chrystusa, który w ten sposób
wszedł do swej Chwały. Jeszcze
mocniej obejmiemy Krzyż jako boski
dar, rozumiejąc w ten sposób zachętę
św. Josemarii: postarajmy się
dostrzec ukrytą chwałę i radość z
cierpienia”[13].

Tabernakulum jest Betlejem, domem
Chleba, zawsze zbyt biednym, jak dla
Pana Boga. Jest Betlejem, ponieważ
On jest tam obecny ze swoją duszą,
ciałem, krwią i bóstwem, ponieważ
się ukazuje, jak tam w Judei, w
naszym kontemplowaniu i adoracji
eucharystycznej. Nie idziemy do
Niego z pustymi rękami, ale z dobrze
wykonaną pracą, i z tym, co jeszcze
mamy do zrobienia. Nawiedzenie
Najświętszego Sakramentu jest taką
przerwą na adorację: „Jezu, to ja, Jan
mleczarz”; „Panie, tu stoi przed Tobą
ten nieszczęśnik, który nie potrafi Cię
tak kochać, jak Jan mleczarz”[14].



Imiennie przypominamy się Mu
podczas ofiarowania, które
przygotowujemy: jestem tym
lekarzem, robotnikiem, sędzią,
nauczycielem... Przychodzę, aby
oddać Ci siebie samego i to, co czynię,
i aby Cię poprosić o przebaczenie za
to, co zaniedbałem uczynić. Idziemy
do Niego w towarzystwie aniołów i,
jak w Betlejem, są obok nas Matka
Najświętsza i święty Józef. Ojciec i
matka rodziny prowadzą swoje
dzieci aby pozdrowić Pana Jezusa w
Tabernakulum. Ktoś inny prowadzi
kolegę z pracy, pewien student
swojego przyjaciela: ukazując mu, w
jaki to sposób wiara porusza nas do
wyjścia na spotkanie z Panem, który
nas wyczekuje.

Wiara, czystość, powołanie

Ojcze nasz, Zdrowaś Mario, Chwała
Ojcu. Pragnę Cię przyjąć, Panie, z tą
samą czystością, pokorą i
pobożnością, z jaką przyjęła Cię



Twoja Najświętsza Matka, z duchem i
żarliwością świętych[15]. Po
adorowaniu naszego Ojca
niebieskiego kierujemy się do Matki
Bożej i Matki Naszej, aby nas
nauczyła oddawania chwały Trójcy
Świętej naszym życiem. Ona nam
dała Ciało Jezusowe; ona daje nam
Chrystusa w Eucharystii. Jej ręce
przyjęły złoto, kadzidło i mirrę, które
Mędrcy ofiarowali Jezusowi. W jej
rękach oczyszczają się nasze dary i
nasze oddanie, a także nasze nędze.
Dodaje blasku złotu naszej wiary,
rozpala swoją matczyną miłością
kadzidło naszej czystości i napełnia
wonią mirrę naszego oddania. Matka
Najświętsza podtrzymuje żywy ogień
naszej wierności i naszego
apostolstwa. Z nią będziemy mogli
dawać światło i ciepło. Będziemy
pochodniami wiary, rozpalonej
miłości, Bożego światła, które
oświecać będzie drogę do Betlejem.



Idziemy ku tej ostatecznej i wiecznej
boskiej epifanii, do ostatecznego
objawienia, które opisuje ostatnia
księga Nowego Testamentu napisana
w dramatycznych okolicznościach:
kiedy z jednej strony doktrynalne
błędy wydawały się wzrastać
zagrażając prawdzie chrześcijan, a z
drugiej strony rozpętało się pierwsze
powszechne i systematyczne
prześladowanie przeciwko
Kościołowi. Cesarz, stworzenie z
gliny upojone czczą chwałą ludzką,
uzurpował sobie bycie czczonym
jako Pan i Bóg. Lecz cienie czczej
chwały znikną z rzeką wody życia,
lśniącej jak kryształ, wypływającej z
tronu Boga i Baranka. A ci, którzy
będą oglądać Jego oblicze, nie będą
potrzebowali światła pochodni, bo
Pan Bóg będzie świecił nad nimi i
będą królować na wieki wieków[16].

Wówczas blask Boży się
rozprzestrzenia jak pożar, z serca do
serca: z ogniem apostolstwa, który



się odżywia codzienną wiernością; z
pokorą, która trwa w wierze; z
Chlebem, który umacnia czystość; z
powołaniem utwierdzonym w
Słowie; na modlitwie. Złoto, kadzidło
i mirra. Wiara, czystość i powołanie:
trzy niezmienne punkty, które
każdego tygodnia rozważamy z
Panem i o których chcemy mówić,
kiedy uciekamy się do pomocy w
kierownictwie duchowym. Tak
rozpoczynamy na nowo, każdego
dnia, każdego tygodnia,
przygotowując w ten sposób naszą
ofiarę na codzienną epifanię.

Guillaume Derville

[1] Por. Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino, edición crítico-
histórica, przygotowana przez Pedro
Rodríguez, 3ª ed. Rialp, Madrid 2004,
s. 1051 (komentarz do punktu 998).



[2] Por. Hbr 13,8.

[3] Por. Mi 5, 1-3.

[4] Por. Mt 2, 4-6.

[5] Por. Ga 3, 28.

[6] Por. Kol 1, 24.

[7] Por. Mt 13,55; Mk 6,3.

[8] Mk 14,36.

[9] 1 Kor 4,7.

[10] J 5,17.

[11] Św. Josemaria, Droga, 815.

[12] Św. Josemaria, Kuźnia, 837.

[13] Javier Echevarría, Romana 2004
(nr 39), s. 221.

[14] Por. Guillaume Derville, Rezar 15
días con San Josemaría Escrivá,
Ciudad Nueva, Madrid, 2002, ss.
71-72.



[15] Por. Św. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino, edición crítico-
histórica, s. 689 (komentarz do
punktu 540).

[16] Por. Ap 22,1-5.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/nieustajace-betlejem-jakim-

jest-tabernakulum/ (01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nieustajace-betlejem-jakim-jest-tabernakulum/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nieustajace-betlejem-jakim-jest-tabernakulum/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nieustajace-betlejem-jakim-jest-tabernakulum/

	Nieustające Betlejem, jakim jest Tabernakulum

