
opusdei.org

„Nie zasmucajcie
Ducha Świętego”:
Letniość

Letniość jest chorobą serca,
przez którą rzeczy Boże są dla
nas odstręczające i przez którą
stajemy się przekonani, że
życie, prawdziwe życie, jest
gdzie indziej.

01-07-2024

Jest to jedna z pierwszych i
najsłynniejszych teofanii zapisanych
w Biblii. Anioł Pański ukazuje się
Mojżeszowi na górze Horeb jako



wielki płomień ognia pośród krzewu.
"Mojżesz widział jak krzew płonął
ogniem, a nie spłonął od niego.
Wtedy Mojżesz powiedział do siebie:
«Podejdę, żeby się przyjrzeć temu
niezwykłemu zjawisku. Dlaczego
krzew się nie spala?»" (Wj 3, 2-3). Bóg
jest Miłością, wciąż nowym
płomieniem miłości, który nie gaśnie
wraz z upływem czasu, by
pozostawić po sobie tylko dymiący
kij. Jego miłość płonie wiecznie,
dając ciepło i światło tym, którzy
pozwalają się Mu objąć. Dlatego Bóg
mówi do Mojżesza: «JESTEM, KTÓRY
JESTEM» (Wj 3, 14). On jest Miłością,
miłością wierną i zawsze żywą. A
stwarzając nas na swój obraz (por.
Rdz 1, 27), przeznaczył nas do takiej
samej miłości: nasze serca nie może
żyć czymś mniejszym. Nasze serce
może płonąć tylko miłością, która
odnawia się i rośnie wraz z upływem
czasu.



Być może mamy doświadczenie
powrotu do domu, w którym kiedyś
mieszkaliśmy: miejsca, w którym
kochaliśmy, gdzie dawaliśmy i
otrzymywaliśmy miłość. Teraz
widzimy go pustym i opuszczonym,
być może nawet w ruinie. Ostre
uczucie nostalgii przeszywa nasze
serce, myśląc o tym, jak szczęśliwi
tam byliśmy. Coś takiego dzieje się,
gdy nasza miłość stygnie i zanika. To
żałosne. Miłość, która była pełna
ciepła, która zawierała wieczną
obietnicę radości, miłość, która była
wszystkim... a jednak obróciła się w
popiół. Jaka szkoda! Słynny pisarz
dobrze to wyraził: «Jakże to straszne,
gdy ktoś mówi: „Kocham cię”, a po
drugiej stronie wykrzykuje: „Że
co?!”»[1]. To jest właśnie letniość,
miłość, która była szlachetna w
swoim pochodzeniu, miłość, która
kiedyś radowała serce i wypełniała
nasze życie światłem, ale została
zużyta, aż prawie zanikła: miłość,
która nie przetrwała próby czasu.



Śmierć w zwolnionym tempie

Aby się ostudzić, trzeba najpierw
płonąć, być zakochanym. Dlatego nie
ma ryzyka letniości dla tych, którzy
dopiero co oddali swoje serca: ich
miłość jest jeszcze zbyt żywiołowa,
zbyt ożywiona. Z drugiej strony,
letniość jest prawdziwym
zagrożeniem dla każdej miłości,
która płonie od dłuższego czasu. Nie
jest to nagła śmierć, ale choroba,
która postępuje prawie
niezauważalnie: śmierć w
zwolnionym tempie, jak tak zwana
"biała śmierć" alpinistów, fatalna
mieszanka zimna i zmęczenia, w
której ciało stopniowo traci swoją
reaktywność i ostatecznie poddaje
się słodkiemu, ale śmiertelnemu
uśpieniu.

Refleksja nad zjawiskiem letniości
pojawia się bardzo wcześnie w
historii Kościoła. W III i IV wieku
Orygenes i Ewagriusz z Pontu mówili



o acedii, stanie wstrętu i lenistwa
duszy, który nie pojawia się we
wczesnych godzinach dnia, czyli
życia, ale wtedy, gdy słońce przebyło
już spory odcinek i świeci wysoko na
niebie. Dlatego, natchnieni Psalmem
91, mówili o „demonie południa”[2].
Acedia (akedia) dosłownie oznacza
niedbalstwo, zaniedbanie. Chociaż z
czasem niektórzy autorzy odróżnią
ją od letniości (tepiditas), oba
terminy określają tę samą duchową
perspektywę: „ochłodzenie miłości,
przyćmionej przez zaniedbanie i
lenistwo”[3], lenistwo, które
powstrzymuje dar z siebie, ponieważ
„ipsa caritas vacare non potest -
miłość nie może być bezczynna”[4],
nie może wyjechać na wakacje.

Błogosławiony Álvaro napisał kiedyś
kilka szczególnie mocnych zdań o
niebezpiecznym postępie letniości: „Z
przytępionym spojrzeniem na to co
dobre i bardziej przenikliwym
spojrzeniem na to, co schlebia



samemu sobie, letnia wola gromadzi
w duszy szlam i zgniliznę
samolubstwa i pychy, które, gdy się
osadzą, wytwarzają postępujący
posmak cielesny we wszystkich
zachowaniach. Jeśli to zło nie jest
zwalczane, najbardziej nieszczęsne
pragnienia, zabarwione osadami
letniości, stają się coraz silniejsze:
pragnienie rekompensaty;
drażliwość przy najmniejszym
żądaniu lub poświęceniu; skargi z
banalnych powodów; nieistotne lub
egocentryczne rozmowy.... (...).
Pojawia się brak umartwienia i
wstrzemięźliwości; zmysły są
pobudzane przez gwałtowne naloty,
miłość jest ochłodzona, a apostolski
zapał do mówienia o Bogu z werwą
zostaje zatracony”[5].

Jest to droga ku letniości. Stopniowo
w duszę wdziera się smutek, który
przyćmiewa wszystko: to, co kiedyś
wypełniało nasze serca, już nam nic
nie mówi i zaczynamy rozumować w



sposób doczesny. Letniość powoduje
zniekształcenie zmysłów duszy,
przez co rzeczy Boże nas męczą; A
nawet nabieramy przekonania, że
życie, prawdziwe życie, jest gdzie
indziej. Święty Augustyn napisał na
podstawie własnego doświadczenia:
«Nic dziwnego, gdy człowiekowi
choremu nie smakuje nawet chleb,
który jest tak błogi dla podniebienia
zdrowego; albo gdy chore oczy
odwracają się od światła, za którym
tęsknią oczy zdrowe».[6]

Jak popaść w taki stan? Jak żywa
miłość może przejść w stan letniości
w ten sposób? Można powiedzieć, że
u jego źródeł leży rozczarowanie
życiem, być może z powodu pewnych
niepowodzeń i trudności, przez które
zatracono szczerość i zapał
pierwszych kroków. Ten punkt
zwrotny może pozostać łatwo
przeoczony, ale przenika duszę.
Człowiek zaczyna skracać czas dla
Boga, ponieważ plan życia smakuje



jak nagromadzenie obowiązków;
Przestaje się marzyć i starać o misję
apostolską, być może z powodu
wrogości otoczenia lub z powodu
zniechęcenia, gdy widzi się mało
owoców. „Wszyscy wiemy, że czasem
wypełnienie zadania nie przynosi
zadowolenia, jakiego byśmy pragnęli,
owoce są znikome, zmiany następują
powoli i człowiek ulega pokusie
poddania się zmęczeniu. Jednak to
nie jest to samo, gdy ktoś ze
zmęczenia opuszcza chwilowo
ramiona, a ktoś inny je opuszcza
definitywnie, poddając się
chronicznemu niezadowoleniu,
wyjaławiającej duszę acedii”[7]. Ten
rodzaj niezadowolenia sprawia, że
serce stopniowo staje się letnie „z
powodu zaniedbania, apatii, niechęci
do codziennego analizowania
własnego postępowania: dziś to
zostawiamy; jutro nie
przywiązujemy wagi do tego
drugiego, pomijamy umartwienie
bez powodu, umyka nam brak



szczerości..., i przyzwyczajamy się do
tych rzeczy, które nie podobają się
Bogu, nie czyniąc ich, poprzez
rachunek sumienia, przedmiotem
walki. W ten sposób zaczyna się
droga, która prowadzi do letniości,
nie zapominajmy o tym. Przez
szczeliny tego niedbałego rachunku
wchodzi zimno, które w końcu
zamraża duszę”[8].

Bóg puka do drzwi naszych serc

W pierwszych wersetach Apokalipsy
pojawiają się bardzo znane słowa,
które mogą nas zaskoczyć swoją
surowością: „Znam twoje czyny: że
ani zimny, ani gorący nie jesteś. Obyś
był zimny lub gorący! A tak skoro
jesteś letni i ani gorący, ani zimny,
zaraz cię wyrzucę z mych ust” (Ap 3,
15-16). Poniższe wersety, być może
mniej znane, pomagają nam
zrozumieć, co Bóg ma na myśli w
tych mocnych słowach. «ty bowiem
mówisz: „Jestem bogaty”, i



„wzbogaciłem się” i „niczego mi nie
potrzeba”; a nie wiesz, że to ty jesteś
nieszczęsny i godzien litości, i biedny
i ślepy i nagi» (3, 17-18).
Nagromadzenie przymiotników,
które mogą sprawiać wrażenie
okrucieństwa wobec człowieka
letniego, pozwala nam w
rzeczywistości zajrzeć do serca Boga.
Pan przemawia z mocą, aby mu
pomóc zrozumieć jego sytuację, tak
podobną do tej, w jakiej znalazł się
człowiek z ewangelicznej
przypowieści, który po bardzo
udanym żniwie powiedział do siebie:
«masz wielkie zasoby dóbr, na długie
lata złożone; odpoczywaj, jedz, pij i
używaj» (Łk 12, 19). Jego błąd polega
na tym, że gromadzi dla siebie,
zamiast być „bogatym przed
Bogiem” (12, 21). Nie zdaje sobie
sprawy, że jest zamknięty w sobie i
że w ten sposób zmierza prosto do
zguby.



Po surowych słowach Apokalipsy
następują inne, pełne ojcowskiej
troski, które ukazują, że Bóg nie tylko
nie rozpacza nad nami, ale czyni
wszystko, co możliwe, aby
przemienić nasze serca: „Radzę ci
kupić u mnie złota w ogniu
oczyszczonego, abyś się wzbogacił, i
białe szaty, abyś się oblókł, a nie
ujawniła się haniebna twa nagość, i
balsamu do namaszczenia twych
oczu, byś widział. Ja wszystkich,
których kocham, karcę i ćwiczę. Bądź
więc gorliwy i nawróć się! Oto stoję u
drzwi i kołaczę: jeśli kto posłyszy mój
głos i drzwi otworzy, wejdę do niego i
będę z nim wieczerzał, a on ze
Mną” (Ap 3, 18-20). Pan chce nas
wyprowadzić z tego żałosnego stanu;
puka do drzwi naszej duszy, bo chce,
żebyśmy powrócili do zażyłości z
Nim... ale to my musimy wykonać
naszą część, wprowadzić środki, aby
na nowo rozpalić naszą miłość.

Zapobieganie i leczenie letniości



«Schwytajcie nam lisy, małe lisy, co
pustoszą winnice, bo w kwieciu są
winnice nasze» (Pnp 2, 15). Letniość
rodzi się w duszy, gdy traci się
delikatność wobec Boga, gdy
zaufanie zamienia się w niedbałość.
To prawda, że nie możemy ofiarować
Panu nieskazitelnej doskonałości, ale
możemy być wobec Niego delikatni i
uważni. A ta delikatność obejmuje
również skruchę, kiedy zdajemy
sobie sprawę, że źle Go
potraktowaliśmy lub że zabrakło
nam miłości. Dlatego trzeba zwracać
uwagę na małe rzeczy i wzbudzać
skruchę z powodu naszego oporu
wobec miłości, takiego jak na
przykład pomijanie lub opóźnianie
czasu modlitwy z powodu
aktywizmu, spóźnianie się na posiłki,
ponieważ chcemy robić własne
rzeczy, opóźnianie nabożeństwa z
lenistwa, robienie złej miny do
kogoś... Akty skruchy, nawet za takie
rzeczy, ożywiają duszę: pozwalają
nam zacząć od nowa. – „Tak, zacząć



od nowa. Ja — i wyobrażam sobie, że
wy również — zaczynam od nowa
każdego dnia, każdej godziny, za
każdym razem, gdy dokonuję aktu
skruchy, zaczynam od nowa”[9].

Wspomnieliśmy wcześniej o
potrzebie dbania o rachunek
sumienia, który zakłada szczerą
postawę wobec Boga i nas samych[10].
A z tego z kolei rodzi się szczerość
wobec tych, którzy towarzyszą nam
w drodze do Boga. Szczerość pełna
uległości, by pozwolić wymagać od
siebie i w ten sposób zachować żywą
miłość. „Szczerość i letniość są
wrogami i się wykluczają. Dlatego
ten, kto jest szczery, znajduje siłę, by
walczyć i zejść z niebezpiecznej
ścieżki letniości”[11].

Nasza miłość do Boga jest również
młoda i odnawiana, gdy dzielimy się
nią z innymi. «Kiedy żar się nie tli, to
znak, że stygnie, że prawie wszystko
jest już popiołem»[12] -powiedział



kiedyś święty Josemaría. W istocie,
kiedy serce nie tętni pragnieniem,
aby inni mogli zbliżyć się do Boga, a
nawet kroczyć naszą drogą, być
może sami zasnęliśmy na zakręcie.
Lekarstwo na przebudzenie:
„Zapomnij o sobie… Niech twoją
ambicją będzie żyć jedynie dla
twoich braci, dla dusz, dla Kościoła.
Jednym słowem — dla Boga”[13].

Wielkoduszność jest również
wielkim antidotum na letniość:
poświęcanie Panu tego, co najlepsze,
najcenniejsze w naszym życiu.
Święty Jan mówi nam, że gdy Jezus
przebywał w Betanii, Maria «wzięła
funt szlachetnego i drogocennego
olejku nardowego i namaściła
Jezusowi nogi, a włosami swymi je
otarła. A dom napełnił się wonią
olejku» (J 12, 3). Najlepsze perfumy,
nasz największy skarb, nasz
najlepszy czas muszą być dla Pana. Z
drugiej strony, to zły znak, jeśli
mamy taką samą ocenę jak Judasz,



któremu wszystko wydawało się za
dużo dla Jezusa: «Czemu to nie
sprzedano tego olejku za trzysta
denarów i nie rozdano ich
ubogim?» (J 12, 5). W rzeczywistości
Judasz sprzedałby Pana za cenę
niewolnika... (por. Mt 26, 15). Małe
lub nie tak małe wyrzeczenia,
porażki, umartwienia rozpalają nas
od środka i odpędzają letniość.
Przypominają one naszemu sercu, że
nawet przy całej swojej słabości jest
ono zdolne do wielkiej miłości:
„Uczyń mnie ze śniegu, Panie, / dla
ludzkich radości, / z gliny dla Twoich
rąk, / z ognia dla Twojej miłości”[14].

Wszystkie te środki zaradcze można
podsumować kilkoma poruszającymi
słowami świętego Pawła: «Nie
zasmucajcie Bożego Ducha
Świętego» (por. Ef 4, 30). Duch
Święty, który nie spoczywa na
laurach, by ukształtować w nas
Jezusa, potrzebuje naszej gotowości i
posłuszeństwa Jego natchnieniom.



Pod Jego skrzydłami nasze życie
nabierze właściwego poczucia misji,
które oderwane od wyrachowania i
przeciętności wynikających z
letniości, może napełnić je przygodą:
„Ten, kto postanowił upodobnić całe
swoje życie do Jezusa, nie wybiera
już swoich własnych miejsc, ale idzie
tam, gdzie został posłany; gotów
odpowiedzieć Temu, Który go
wzywa, nie wybiera już nawet czasu
dla siebie. Dom, w którym mieszka,
nie należy do niego, ponieważ
Kościół i świat są otwartymi
miejscami jego misji. Jego skarbem
jest wprowadzać Pana w środek
życia, nie szukając innego skarbu dla
siebie (...). Zadowolony w Panu, nie
zadowala się życiem przeciętnym,
ale płonie pragnieniem świadczenia i
dotarcia do innych; lubi ryzyko i
wychodzi, nie ograniczony drogami
już wytyczonymi, lecz otwarty i
wierny trasom wskazanym przez
Ducha Świętego: przeciwny



wegetacji, uradowany z
ewangelizacji”[15].

* * *

W życiu naszej Matki nie ma nawet
cienia letniości. Jeśli ogień, który
sprawia, że krzew płonie,
symbolizuje obecność Boga, to sam
krzew reprezentuje osobę
Najświętszej Maryi Panny, która
jaśnieje, nie będąc strawioną przez
obecność Ducha Świętego, Ognia
Bożej Miłości: „Płonęłaś jak krzew
ukazany Mojżeszowi i nie spłonęłaś.
Stopiłaś się i nie zostałaś pochłonięta
(...) Stopiona w ogniu, czerpałaś siłę z
tego samego ognia, pozostając
zawsze płonącą”[16] Prośmy Ją, aby
pomogła nam zachować zawsze
żarliwą miłość ku Bogu; Niech miłość
do Najświętszej Maryi Panny rozpali
nasze serca «żywym płomieniem».[17]

José Brage Tuñón



[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la del tejado, Edhasa,
Barcelona 1986, str. 80.

[2] Por. E. Boland, Tiédeur, 
Dictionnaire de Spiritualité, t. 15, str.
918. Por. Ps 91 (90), 5-6: „nie
ulękniesz się strachu ani za dnia -
lecącej strzały, ani zarazy, co idzie w
mroku, ni moru, co niszczy w
południe”.

[3] F. Ocáriz, W świetle Ewangelii,
Wydawnictwo Petrus, Kraków 2021.

[4] Święty Augustyn, Enarrationes in
Psalmos 31, 5.

[5] Błłogosławiony Álvaro, List
pasterski, 9 stycznia 1980, nr 31
(Listy rodzinne II, nr 275; AGP,
biblioteka, P17).

[6] Święty Augustyn, Wyznania VII, 16.
ZNAK, Kraków 2000, str. 189.



[7] Franciszek, Evangelii gaudium, nr
277.

[8] Bł. Álvaro, List pasterski, 8 grudnia
1976, nr 8 (Listy rodzinne II, nr 116;
AGP, biblioteka, P17).

[9] Święty Josemaría, Rozmowy z
Panem, 16.

[10] Por. Święty Josemaría, List 1, nr 9 i
14.

[11] Święty Josemaría, Instrukcja z 8
grudnia 1941 r., przypis 122.

[12] Święty Josemaría, Słowa zebrane
w Crónica, 1973, str 640-641 (AGP,
biblioteka, P01).

[13] Święty Josemaría, Bruzda, 630.

[14] E. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madryt 1952, str. 21.

[15] Papież Franciszek, Homilia, 30
lipca 2016 r.

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://escriva.org/pl/en-dialogo-con-el-se%C3%B1or/4-dzis-jest-dzien-by-zaczac-od-nowa-3-grudnia-1961/
https://escriva.org/pl/en-dialogo-con-el-se%C3%B1or/4-dzis-jest-dzien-by-zaczac-od-nowa-3-grudnia-1961/
https://escriva.org/pl/en-dialogo-con-el-se%C3%B1or/4-dzis-jest-dzien-by-zaczac-od-nowa-3-grudnia-1961/
https://escriva.org/pl/en-dialogo-con-el-se%C3%B1or/4-dzis-jest-dzien-by-zaczac-od-nowa-3-grudnia-1961/
https://escriva.org/es/cartas-1/carta-n-1/
https://escriva.org/es/cartas-1/carta-n-1/
https://escriva.org/pl/surco/630/
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160730_omelia-polonia-santuario-gpii.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160730_omelia-polonia-santuario-gpii.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160730_omelia-polonia-santuario-gpii.html


[16] Por. św. Amadeusz z Lozanny, 
Homilie maryjne (Sources
Chrétiennes, 72), III, 313-317.

[17] Św. Josemaría, Droga, nr 492.

José Brage

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nie-zasmucajcie-ducha-
swietego-letniosc/ (19-01-2026)

https://escriva.org/pl/camino/492/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-zasmucajcie-ducha-swietego-letniosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-zasmucajcie-ducha-swietego-letniosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-zasmucajcie-ducha-swietego-letniosc/

	„Nie zasmucajcie Ducha Świętego”: Letniość

