
opusdei.org

Nie zapominaj o
nich. Uchodźcy to
wielki grzech świata

Pablo właśnie został
wyświęcony na kapłana. W
latach 2016-2019 kierował
organizacją pozarządową,
zajmującą się pomocą
humanitarną i współpracą przy
rozwoju Libanu. Niedawno
obronił pracę doktorską na
temat nauk papieży
dotyczących tej dziedziny.
Papież Franciszek zachęcił go,
żeby nadal pomagał
uchodźcom, którzy pojawili się
w wyniku wojny w Syrii.



14-09-2021

Praca doktorska księdza, którą
obronił ksiądz ostatnio na 
Papieskim Uniwersytecie Świętego
Krzyża, jest zatytułowana:
„Wyzwanie związane z
przymusowymi przesiedleńcami w
świetle Magisterium Kościoła:
podejście moralne i duszpasterskie
od nauk Leona XIII do Franciszka”.
Chodzi o palący problem, ponieważ
według ostatnich szacunków w tej
sytuacji znajdują się 84 miliony
osób na całym świecie. Czy istnieje
jakiś związek między pracą
doktorską księdza a księdza drogą
życiową?

Niewiele wydarzeń znajduje taki
nieustanny oddźwięk w mediach jak
kryzysy migracyjne. W tym sensie
przymusowi przesiedleńcy zyskują
szczególną rolę ze względu na to, że



są szczególnie narażeni na krzywdy.
Różne formy przemocy w tak wielu
częściach świata spowodowały na
przestrzeni historii, a szczególnie
współcześnie, autentyczne kryzysy
humanitarne. To sprawia, że ten
temat zajmuje priorytetowe miejsce
nie tylko w geopolityce, ale również
w sercu Ojca Świętego. Pochylenie się
nad zjawiskiem ludzkiej mobilności
oznacza wyzwanie o wielkim
znaczeniu ze względu na swoją
złożoność, ponieważ przekrojowo
dotyka mnóstwa dyscyplin.

Szansa zajęcia się tym tematem
narodziła się w latach mojego pobytu
w Libanie, od 2016 do 2019 roku.
Kierowałem wówczas organizacją
pozarządową zajmującą się pomocą
humanitarną i współpracą w
rozwoju, skierowaną do osób
najbardziej wrażliwych w
społeczeństwie, w kraju
przytłoczonym wojną syryjską.
Zrozumiałem wtedy, że zjawisko



przymusowej migracji, powinno
zostać poruszone z perspektywy
teologicznej. Razem z setkami innych
organizacji pozarządowych
uporczywie wprowadzałem
rozwiązania materialne dla
uchodźców i najuboższych
(wszystkie konieczne i raczej pilne) i
zdałem sobie sprawę, że świat tak
poraniony konfliktem może zostać
uzdrowiony, tylko wówczas, jeżeli w
centrum umieści się Boga i że
moglibyśmy nieść pomoc również z
perspektywy akademickiej.

Jaką rolę odegrała postać Papieża
Franciszka w opracowaniu pracy
doktorskiej księdza?

Papież Franciszek od początku
swojego pontyfikatu okazywał
wyraźne upodobanie do osób
odrzuconych przez świat, czyniąc
centrum uwagi z trudności, którym
stawiają czoło, nie tylko przy pomocy
słów, ale również czynów. Zawsze



zwracał moją uwagę jego wysiłek,
żeby przenieść to światowe
wyzwanie na płaszczyznę osobistą
poprzez zachęcanie wszystkich do
tego, żeby wyjść poza siebie samego
w stronę kultury spotkania,
poczynając od Kościoła bez granic.

Zwraca uwagę częstotliwość, z jaką
Papież mówi o tej rzeczywistości,
oraz liczne gesty w stosunku do
przymusowych przesiedleńców od
początku jego pontyfikatu. Zilustruję
to anegdotą. Miesiąc temu udałem
się na audiencję Papieża na Cortile di
San Damaso. Kiedy przechodził obok
mnie, powiedziałem mu, że
mieszkałem kilka lat w Libanie,
pracując z uchodźcami, którzy
pojawili się w wyniku wojny w Syrii,
i że następnego dnia bronię pracy
doktorskiej na temat przymusowych
przesiedleńców z perspektywy
Magisterium Kościoła, włącznie z
jego pontyfikatem. Jego oblicze
bardzo spoważniało i powiedział:



„Nie zapominaj o nich. Uchodźcy to
wielki grzech świata. Nadal módl się
za nich i opiekuj się nimi”.
Tymczasem chwycił egzemplarz
pracy doktorskiej, który miałem ze
sobą. Przeczytał uważnie tytuł,
otworzył pierwszą stronę i złożył
swój podpis.

Mieszkał ksiądz w Libanie i tam
rozwijał ksiądz pewne programy
wolontariatu. Do czego właściwie
dążył ksiądz, zajmując się tymi
uchodźcami, z których wielu jest
irackimi chaldejskimi
chrześcijanami?

Liban to kraj, który najlepiej można
by zdefiniować słowem „kontrast”,
również w dziedzinie społeczno-
gospodarczej. Bogactwo i ubóstwo
spotykają się na każdym rogu ulic. W
regionie, gdzie istnieje tak wiele
potrzeb duchowych i materialnych,
rozumieliśmy, że w dziełach
apostolskich Opus Dei dla młodych,



solidarność i wolontariat powinny
odgrywać główną rolę. W ten sposób
powstały Międzynarodowe
Humanitarne Obozy Pracy, których
wyróżniającym czynnikiem było
niesienie człowieczeństwa tam, gdzie
go brakowało. Świadomi, że nie
możemy rozwiązać zasadniczego
problemu, staraliśmy się przy
pomocy tej inicjatywy nieść nadzieję
osobom opuszczonym w
społeczeństwie, sprawić, żeby
poczuły się na nowo ludźmi. Pomóc
im odzyskać godność.

Inicjatywy były liczne i
zróżnicowane: karmić w stołówkach
Sióstr Miłosierdzia, pomagać w
sierocińcach, odwiedzać rodziny
uchodźców w domach, zanosić im
odzież, lekarstwa, bony do
supermarketu, organizować zabawy
w obozach dla uchodźców, turnieje
piłki nożnej… Naszym obiektywnym
celem były zasadniczo sieroty oraz
uchodźcy syryjscy, palestyńscy i



iraccy. Ci ostatni byli chrześcijanami
prześladowanymi przez Państwo
Islamskie i musieli uciekać tak, jak
stali, żeby ocalić życie. Jako że media
nie interesują się nimi tak bardzo jak
wojną w Syrii, żyją oni w sytuacji
opuszczenia i w niewielkim stopniu
korzystają z pomocy
międzynarodowej.

Mieszkał ksiądz na Bliskim
Wschodzie i na Zachodzie. Gdzie
znalazł ksiądz większą wrażliwość,
jeśli chodzi o przyjmowanie
uchodźców?

Liban ma największy procent
uchodźców na Ziemi. W zależności
od sprawdzanych źródeł
(rzeczywistość jest o wiele bardziej
złożona niż oficjalne dane), mniej
więcej jedna na cztery osoby w kraju
cedrów jest uchodźcą. To sprawia, że
chodzi o sytuację, która jest odległa
od teorii i stanowi część życia
codziennego. Fakt, że kraj



zaatakowany przez Syrię
kilkadziesiąt lat temu, przyjmuje
obecnie Syryjczyków jako
uchodźców, narażając swój własny
byt i stabilność polityczną, stanowi
zasługę. Nie zmniejsza to jednak
napięcia i wiele osób, zamiast
słuchać o przyjmowaniu, woli
bezpieczny powrót do kraju
pochodzenia. Rozwiązanie, które, z
drugiej strony, jest idealne na dłuższą
metę dla wszystkich stron, pod
warunkiem, że zostaną zapewnione
warunki bezpieczeństwa,
dobrowolności i godności.

Czy uchodźca to tylko wyzwanie,
zagrożenie dla bezpieczeństwa i
miejsc pracy, czy może on również
stanowić pewną szansę? Dystansując
się od ewentualnych nieporządków,
które może to wywołać, istotne jest
rozeznanie tego, co migracje mogą
wnieść do społeczeństwa. Aby
wymienić niektóre elementy,
uchodźcy poszukują pokoju, żywią



nadzieję, mogą zapewniać zdolności i
umiejętności, uczą nas wysiłku,
wspierają znaczenie rodziny i
odczuwają bezwarunkową
wdzięczność.

Zjawisko przymusowych
przesiedleńców i uchodźców jest
bardzo złożone. Czy ksiądz, który
studiował nauczanie katolickie na
ten temat, mógłby przedstawić w
skrócie rozwiązania, które Kościół
katolicki zapewnia w tej
dziedzinie?

Przede wszystkim chciałbym
wyjaśnić, że Kościół nie zamierza
oferować rozwiązań technicznych
problemów konkretnej epoki.
Niemniej jednak, jak mówił Paweł VI,
Kościół jest specjalistą od ludzkości.
Kościół, niczym dobra matka, kiedy
interesuje się migrantami, robi to bez
żadnych odniesień politycznych.
Jeżeli wypowiada się na te tematy,
robi to poruszany maksymą moralną,



że kiedy pojawia się humanitarna
potrzeba, ubodzy nie mogą czekać.
Pobudkę stanowi troska i
poszanowanie godności osoby w
całości duszy i ciała. Jako że historia
ludzkości jest naznaczona ciągłymi
ruchami migracyjnymi, ta troska o
każde z dzieci tam, gdzie się ono
znajduje, sprawia, że Kościół ma
wędrującą naturę, wędrowną duszę.
„Mobilności ludzkiej musi
odpowiadać mobilność Kościoła”,
mówił Pius XII. Kościół staje się
migrantem w postaci tak wielu
kapłanów, świeckich i zakonników,
którzy towarzyszą emigrantom w ich
migracyjnej przygodzie.

Duszpasterstwo migrantów
rozpoczęło swoją działalność w XIX
wieku. Leon XIII wyraził niepokój
wobec wielkich ruchów
migracyjnych w jego epoce,
rozwijając systematycznie społeczną
naukę Kościoła w oparciu o
publikację Rerum Novarum. Od tego



czasu, z coraz większą siłą, temat nie
przestał być obecny w Magisterium,
gdzie kolejni papieże wzbogacali
swoim wkładem troskę Kościoła w
stosunku do tych potrzebujących
ludzi przy pomocy swojego słowa,
inicjatyw i konkretnych działań,
dostosowując nawet własną
strukturę.

Podsumowanie w niewielu słowach
prawie półtora wieku Magisterium
jest trudne. Chociaż pojęcie
przymusowego migranta zmieniało
się i było definiowane prawnie,
troska o tę postać zawsze była
częścią nauczania moralnego
Kościoła, które dostosowywało się do
złożonej i zmiennej rzeczywistości.
Magisterium przenosi globalne
zjawisko przymusowej mobilności do
sfery osobistej. Krzyk potrzebujących
oczekuje odpowiedzi i powinien
odwoływać się do każdego. Chociaż
w poszukiwaniu rozwiązań istnieje
ograniczenie w postaci woli



politycznej państw, każda jednostka
ponosi odpowiedzialność moralną.
Pośród wielkiego wkładu bogatego
Magisterium Kościoła wyróżniają się
koncepcje jak godność i centralny
charakter osoby ludzkiej,
poszanowanie fundamentalnych
praw człowieka, znaczenie
przebaczenia, integralne wsparcie
człowieka, potrzeba pokoju, walka z
grzechem, wezwanie do gościnności,
integracja, kultura spotkania albo
prymat miłości.

Czy istnieją granice moralne dla
prawa o przyjmowaniu
uchodźców?

Przedstawione nieśmiało przez
Papieża Leona XIII prawo do
emigracji było stałą w Magisterium
od czasu Piusa XII. U podstaw tego
prawa, jak wspomina bł. Jan XXIII,
znajduje się powszechne
przeznaczenie dóbr tego świata.

https://opusdei.org/es-es/article/numerario-opus-dei-libano/


Równocześnie okazało się, że prawo
do emigracji nie jest prawem
absolutnym, tylko powinny mu
towarzyszyć uprawnione interesy i
ochrona dobra wspólnego. Jak mówił
Jan Paweł II, prawo do migracji
powinno być uregulowane. Jeżeli jest
stosowane bez ograniczeń, może
powodować wielkie szkody dla dobra
wspólnego krajów przyjmujących.

Ze swej strony Kościół zdecydowanie
przyznawał władzy publicznej prawo
do regulowania przepływu migracji,
kiedy czyniąc sprawiedliwy użytek
ze swej władzy, poszukuje gwarancji
dobra wspólnego. Magisterium
prosiło, żeby słuchano państw w tej
dziedzinie, chociaż nie przyznawało
im praw absolutnych (na przykład,
prosząc, żeby nie utrudniano
niesprawiedliwie przybywania
ubogich). Kościół uznał również rolę
ONZ, poszanowanie suwerenności
krajów do strzeżenia dobra
wspólnego, znaczenie drogi prawnej



w rozwiązywaniu konfliktów
międzynarodowych, a nawet
okazywał swoje wsparcie
międzynarodowym układom w
dziedzinie migracji.

Chociaż istnieje prawo do emigracji,
chodzi o prawo subiektywne,
ponieważ nikt nie może wymagać,
żeby przyjęto go w konkretnym kraju
w określonym momencie. Wobec
debat na temat warunków i
ograniczeń, które należy nakładać
przyjmowaniu imigrantów,
Franciszek mówi, że odpowiedzią
Ewangelii jest miłosierdzie. Przyjęcie
drugiego człowieka to przyjęcie Boga
w człowieku. Otwarcie granic przed
uchodźcami zawsze oznacza ryzyko.
W tym otwarciu należy pozostawić
miejsce dla harmonijnego działania
miłości, żeby nie przeważało
wyłączne kryterium własnego
bezpieczeństwa. Przy pewnych
odcieniach, wydaje nam się, że
moralna granica prawa do bycia



przyjmowanym, dotyczy sytuacji
kryzysu humanitarnego. Kiedy taki
kryzys ma miejsce, emigranci
powinni być przyjmowani (ubodzy
nie mogą czekać), o ile to możliwe.
Jeżeli migracja odbywa się z
powodów innych niż wymuszone
(ekonomicznych, politycznych i tym
podobnych), należałoby
doprecyzować wykonywanie tego
prawa, które nie jest absolutne i
podporządkowuje się dobru
wspólnemu.

Co może albo co powinien robić
katolik wobec zjawiska
uchodźców?

Przede wszystkim odkryć tożsamość
migracyjną Kościoła. Opartą na tym,
że sam Jezus stał się migrantem,
dusza Kościoła jest migracyjna,
dlatego że Kościół interesuje się
swoimi dziećmi tam, gdzie się
znajdują, w świecie naznaczonym
ciągłymi ruchami migracyjnymi, ze



wzrokiem utkwionym w ostateczną
ojczyznę. Jak mówi Jezus swoim
uczniom, znajdujemy się w świecie,
nie będąc ze świata. Ten, kto
wewnętrznie czuje się
cudzoziemcem, nie popełnia błędu
polegającego na uważaniu za obcego
tego, kto nie jest do niego podobny.
Uznaje w przybyszach swoich braci.
W Kościele, jak w Królestwie
Niebieskim, nie ma miejsca na
marginalizację.

Kościół, usunięty z debaty publicznej
na tematy, jak ten, który nas zajmuje,
wie, że jest emigrantem w stosunku
do migrantów. My, chrześcijanie, w
spotkaniu z migrantami, poznajemy
bardziej i lepiej, jaki jest Bóg. Nauki
Magisterium zachęcają nas do
„komplikowania sobie życia” z
pobudki miłości, przez wyjście na
spotkanie potrzebującego, żeby
zasiadł on do naszego stołu.
Obecność migrantów przymusowych
oznacza zaproszenie do odzyskania



pewnych istotnych wymiarów
naszego życia jako dzieci Bożych.
Przypowieść o dobrym
Samarytaninie wciąż ma odwieczną
aktualność. Chrześcijanin nie może
być obojętny wobec ubogiego, który
leży na drodze. Jak nam przypomina
Papież Franciszek, każdy przybysz,
który puka do naszych drzwi, to
okazja spotkania z Jezusem
Chrystusem, który utożsamia się z
cudzoziemcem przyjmowanym lub
odrzucanym w dowolnym okresie
historii.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nie-zapominaj-o-nich-
uchodzcy-to-wielki-grzech-swiata/

(22-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-zapominaj-o-nich-uchodzcy-to-wielki-grzech-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-zapominaj-o-nich-uchodzcy-to-wielki-grzech-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-zapominaj-o-nich-uchodzcy-to-wielki-grzech-swiata/

	Nie zapominaj o nich. Uchodźcy to wielki grzech świata

