
opusdei.org

"Nie puszczę cię,
dopóki mi nie
pobłogosławisz"

Wejście na drogi kontemplacji
oznacza uświadomienie sobie,
że potrzebujemy Boga, że
musimy się z Nim «zmagać». I
prosić Go wciąż na nowo o Jego
błogosławieństwo: Nie puszczę
Cię, dopóki mi nie
pobłogosławisz.

10-08-2024

Pewnej bożonarodzeniowej nocy,
odprawiając Mszę Świętą i trzymając



w dłoniach Najświętszą Hostię,
święty Jan Maria Vianney był
poruszony. Uśmiechał się, płakał,
przedłużał te chwile, nie odrywając
wzroku od Jezusa. «Zdawało się, że
do niego przemawia; potem znów
pojawiły się łzy i uśmiech" — mówi
brat Atanasio, który przyglądał mu
się uważnie. Pod koniec uroczystości
zapytał go, co wydarzyło się w
tamtych chwilach. Proboszcz z Ars
odpowiedział po prostu: "Dziwny
pomysł przyszedł mi do głowy.
Powiedziałem do naszego Pana:
'Gdybym wiedział, że będę miał
nieszczęście nie widzieć Cię przez
całą wieczność, teraz, kiedy mam Cię
w swoich rękach, nie pozwoliłbym Ci
odejść'”».[1]

„Znalazłam umiłowanego mej duszy,
pochwyciłam go i nie puszczę”, jak
mówi małżonka w Pieśni nad
Pieśniami (Pnp 3, 4). Są one echem
próśb Jakuba skierowanych do
nieznajomego, z którym walczył



przez całą noc, gdy przygotowywał
się do spotkania ze swoim bratem
Ezawem. „Gdy zaś wrócił i został sam
jeden, ktoś zmagał się z nim aż do
wschodu jutrzenki, a widząc, że nie
może go pokonać, dotknął jego stawu
biodrowego i wywichnął Jakubowi
ten staw podczas zmagania się z nim.
A wreszcie rzekł: «Puść mnie, bo już
wschodzi zorza!» Jakub
odpowiedział: «Nie puszczę cię,
dopóki mi nie pobłogosławisz!»
Wtedy [tamten] go zapytał: «Jakie
masz imię?» On zaś rzekł: «Jakub».
Powiedział: «Odtąd nie będziesz się
zwał Jakub, lecz Izrael, bo walczyłeś
z Bogiem i z ludźmi, i zwyciężyłeś».
Potem Jakub rzekł: «Powiedz mi,
proszę, jakie jest Twe imię?» Ale on
odpowiedział: «Czemu pytasz mnie o
imię?» - i pobłogosławił go na owym
miejscu. Jakub dał temu miejscu
nazwę Penuel, mówiąc: «Mimo że
widziałem Boga twarzą w twarz,
jednak ocaliłem me życie». Słońce już
wschodziło, gdy Jakub przechodził



przez Penuel, utykając na nogę” (Rdz
32, 25-32).

Powiedz coś, Jezu, powiedz coś

Za każdym razem, gdy próbujemy się
skupić, aby się modlić, a w
szczególności modlitwą
kontemplacyjną, wchodzimy w
rodzaj walki: «symboliczna walka
twarzą w twarz nie z wrogim
Bogiem, przeciwnikiem, ale z Panem,
który błogosławi i który zawsze
pozostaje tajemniczy, który wydaje
się nieosiągalny. Dlatego święty autor
używa symbolu walki, który oznacza
siłę ducha, wytrwałość,
nieustępliwość w osiąganiu tego,
czego się pragnie»[2]. Modlitwa
kontemplacyjna jest «spojrzeniem
wiary utkwionym w Jezusa
Chrystusa»[3]; spojrzeniem, które
szuka Go i nie przestaje tego czynić,
nie odpuszcza, dopóki On nam nie
pobłogosławi, to znaczy, dopóki nie



oświeci światłem swego spojrzenia
«oczu naszych serc».[4]

Czego szukamy w jego spojrzeniu?
Rysów jego twarzy, jego uczuć, jego
spokoju, ognia w jego sercu. A jeśli w
tych pogodnych chwilach nie
doświadczymy spotkania, za którym
tęsknimy, jesteśmy gotowi wytrwać,
aż do niego dojdzie. „Nie
kontemplujemy wtedy, kiedy mamy
czas: znajdujemy czas, by być dla
Pana, z silnym postanowieniem, aby
Mu go później nie odbierać”[5].
Kontemplacja jest «darem, łaską: nie
można przyjąć jej inaczej jak tylko w
pokorze i ubóstwie»[6]. Właśnie
dlatego Bóg potrzebuje naszej
wytrwałości; On potrzebuje, abyśmy
Mu powiedzieli: oto mam Ciebie i oto
jestem... Nie ruszam się, nigdzie nie
idę. «Powiedz coś, Jezu, powiedz
coś», jak niekiedy powtarzał święty
Josemaría w swojej modlitwie[7].

Personalizacja



Tajemnicza postać, która walczyła z
Jakubem, nie została wezwana.
Wystąpiła z własnej inicjatywy. I tak
jest i teraz: to Bóg wychodzi nam na
spotkanie, ponieważ «Bóg pragnie,
abyśmy Go pragnęli».[8] Jest to
zaskakujące, ale pragnienie
«pochodzi z głębokości Boga»[9]: jest
tak wielkie i tajemnicze jak miłość,
która doprowadziła Go do
stworzenia każdego z nas.

Z naszej strony musimy po prostu
stanąć przed nim. Miejscem
spotkania jest nie tylko sfera uczuć,
wyobraźni czy rozumu, ale także
serce, „głębia naszych wewnętrznych
dążeń”[10]. Chodzi o to, aby być tam,
trwać w Jego obecności, trwać w Jego
miłości (por. J 15, 9). Nie
podejmujemy prostego działania
psychologicznego, ani zwykłego
wysiłku koncentracji, aby osiągnąć
mentalną pustkę: nie zmagamy się z
powietrzem... Nasza kontemplacja
jest określona przez strukturę wiary



chrześcijańskiej: jest «osobistym,
wewnętrznym i głębokim dialogiem
między człowiekiem a Bogiem»[11].

Nie zamierzamy walczyć z
nieproszonymi gośćmi, którzy
pojawiają się dokładnie w tym
momencie. Zamiast próbować ich
przegonić, najlepszą metodą jest po
prostu ich zignorować. Sam na sam z
Chrystusem, zdając sobie sprawę, że
jest On w pełni zwrócony ku mnie i
zaprasza mnie, abym również stał się
w pełni dostępny dla Niego. Dla
naszego Oponenta nie ma
zmarnowanych chwil; nie odrywa od
nas wzroku nawet na moment.
Możemy owszem odwrócić się,
zawrócić i zostawić go tak stojącego.
Ale stracilibyśmy jego
błogosławieństwo.

Jakub nie odrywa wzroku od Tego, z
którym walczy. Musi pozostać
uważny, nie tracąc kontaktu
wzrokowego, nie zmieniając



ukierunkowania swojego serca.
Patrzenie na ekran telefonu? Nie; to
odcięłoby zakres wewnętrznego
kontaktu. Rozproszenia dotyczące
wszelkiego rodzaju kwestii
organizacyjnych lub ciekawość tego,
co dzieje się wokół nas? Nie. Również
myśli skupione na sprostaniu czemuś
lub dorównywaniu komuś, co może
być subtelnym zwrotem ku nam
samym. Całe nasze życie skupia się
na kimś, na „Osobie Jezusa
Chrystusa, którego pragniemy
poznać, być z Nim w osobistej relacji
oraz kochać”. I umieszczenie Go «w
centrum naszego życia oznacza
zagłębić się bardziej w modlitwę
kontemplacyjną»[12]. Wyzwanie jest
radykalne i staje się coraz bardziej
wszechogarniające. Bóg błogosławi
tym, którzy walczą o dar
kontemplacji, przedsmak daru życia
wiecznego, którym już zaczynamy
się delektować. «Nasza modlitwa,
początkowo dziecięco naiwna, płynie
teraz szerokim, spokojnym, pewnym



nurtem, podążając śladem przyjaźni
z Tym, który powiedział: Ja jestem
drogą»[13].

„Kontemplacja szuka Tego, "którego
miłuje dusza moja" (Pnp 1, 7), to
znaczy Jezusa”[14]. Kogoś takiego jak
ja, którego mogę traktować na swoim
poziomie, ponieważ On sam nazwał
mnie przyjacielem (por. J 15, 15).
Modlitwa kontemplacyjna nie będzie
taka tak długo, jak długo nie będzie
w niej personalizacji. „By zbliżyć się
do Boga, musimy obrać właściwą
drogę, a jest nią Najświętsze
Człowieczeństwo Chrystusa”[15]. Jezus
jest mostem, który poprzez to, co
cielesne, prowadzi nas do tego, co
boskie. Ta "walka" wręcz polega na
spotkaniu spojrzeń, uśmiechów,
twarzy, a przede wszystkim serc.
Chodzi o to, by przyswoić sobie
uczucia serca Jezusa, poznać
«wewnętrzne poznanie Pana», aby
Go bardziej kochać i iść za Nim»[16].
Co on dzisiaj do mnie czuje? Czy



odnajduję harmonię, zgodę? Czy
dostrzegam i przyjmuję czyjeś
radości i smutki?

W ciemnościach i w próbach

Batalia rozgrywa się w nocy. Jest to
noc, w której porusza się i działa
wiara: nie mamy innego
pośrednictwa dla spotkania twarzą w
twarz. Nasze poszukiwania
odbywają się w ciemności, «w czystej
wierze, w tej wierze, która sprawia
nasze narodzenie z Niego i życie w
Nim».[17] To ani uczucie - jeśli
przychodzi, to dobrze; jeśli odchodzi,
to dobrze - ani czysty rozum,
ponieważ nie uprawiamy akrobatyki
umysłowej. To, co rozpaliliśmy, to
wiara w żywą osobę, która pragnie
spotkania. W wierze nie mamy ani
natychmiastowości zmysłów, ani
jasności sylogizmów; chodzimy w
półmroku, aż nadejdzie moment
wizji. Ale ciemność wiary pozwala
nam widzieć dalej. W dzień nasz



wzrok sięga kilkudziesięciu
kilometrów: zatrzymuje się na
błękicie atmosfery. Ale w nocy
widzimy gwiazdy oddalone o miliony
lat świetlnych. Wiara odkrywa przed
nami nowe światy.

Kontemplacyjna batalia to także
stawianie czoła zniechęceniu,
oschłości, znużeniu wiarą, a nawet
smutkowi wynikającemu z tego, że
nie oddajemy się całkowicie Panu,
ponieważ mamy tak wiele dóbr (por.
Mk 10, 22); lub wewnętrznemu
buntowi przeciwko Bożej logice,
która czasami wydaje się tak różna
od naszej własnej; lub sugestii, że to
nie dla nas, że nie mamy takiej
wrażliwości... Czy nie jestem w
świecie fantazji? Dokąd zmierzamy?
Czy nie jest to zbyt mistyczne
podejście? W tym momencie Jakub
mógł przestać walczyć. W
rzeczywistości, czy nie miał wahań
podczas walki? Z pewnością tak, ale
kontynuował. Musimy iść naprzód z



determinacją i duszą dziecka,
wiedząc, że kroczymy ścieżką
miłości, że jest to ścieżka zaufania i
wyrzeczenia.

Jeśli modlitwa medytacyjna dotyczy
środków, kontemplacja dotyczy
końca. Jesteśmy z tym, z którym
chcieliśmy być. Nie zastanawiamy się
teraz nad cnotami, celami,
zmaganiami... Tym wszystkim
zajmujemy się w czasie medytacji.
Nasz czas, pustkę naszego czasu,
wypełnia teraz tylko Jego obecność.
Rozpalamy tęsknotę, wizję,
pragnienie nieba. Miarą naszego
nieba będzie miara naszego
pragnienia: pragnienie Boga „usilna
wola zrozumienia Jego łez; widzenia
Jego uśmiechu, Jego oblicza…”[18]. I z
tym pragnieniem, pełni pokoju,
idziemy przez życie, wchodząc na
drogi kontemplacji: «Żyjemy
wówczas jakby zaczarowani.
Staramy się wykonywać zadania i
obowiązki naszego stanu możliwie



jak najlepiej, mimo naszych błędów i
ograniczeń, ale dusza nasza pragnie
się wyrwać. Podąża ona ku Bogu
niczym żelazo przyciągane siłą
magnesu»[19].

Jakub musiał wędrować całymi
dniami do miejsca, w którym Bóg
miał go znaleźć. Nie miał tam
żadnych towarzyszy: Biblia mówi
nam, że ten epizod ma miejsce, gdy
zostaje sam. Nie ma też bagażu:
wszystko, co miał po drugiej stronie,
właśnie przeminęło (por. Rdz 32,
24-25). A "noc" jest konieczna w tym
sensie, że wymiana zdań prosi o
skupienie. Tym razem Jakub «nie jest
już panem sytuacji – jego
przebiegłość jest bezużyteczna – nie
jest już strategiem i człowiekiem
wyrachowanym (...). Tym razem
Jakub nie ma nic innego do
przedstawienia Bogu poza swoją
słabością i niemocą, ale także swoimi
grzechami»[20]. Bóg przychodzi, aby
Go szukać, kiedy jest bezbronny i



wolny od innych rzeczy, które Go
rozpraszają. Ponieważ, aby
kontemplować, potrzebujemy
wolności i otwartości serca: niczego
więcej niż postrzegania naszej
małości i pragnienia spotkania. Ten,
na którego czekamy, nie pojawi się,
jeśli nasze serca będą zajęte. Żadna z
naszych tęsknot nie powinna być
większa od tęsknoty za byciem z
Nim.

Nie puszczę cię, dopóki mi nie
pobłogosławisz

— Pobłogosław mi. Patriarcha nie
zadowala się byle czym. Trzyma
swego Pana w niewoli. Ale na czym
polega to błogosławieństwo? Jakub
odczuwa radość ze spotkania z
Bogiem, a jego radość wzrasta, gdy
uświadamia sobie, że chociaż Go
zobaczył, wciąż żyje.
Błogosławieństwo jest kontemplacją
oblicza Boga, które napełnia nas Jego
pokojem, Jego radością, Jego



miłosierdziem. Nie będziemy w
stanie tego osiągnąć aktem naszej
woli, ale poprzez otwarcie naszych
serc na dary Ducha Świętego. «Całe
nasze życie jest jak ta długa noc
walki i modlitwy; winno wypełniać je
pragnienie Bożego błogosławieństwa
i proszenie o nie; nie może być ono
bowiem wyrwane czy zdobyte
własnymi siłami, musi być z pokorą
przyjęte od Niego, jako niezasłużony
dar, który pozwala na koniec
rozpoznać oblicze Pana»[21].

Musimy zatem cierpliwie czekać.
Jakub musiał czekać całą noc do
świtu. Nie uciekł, nie poddał się.
Błogosławieństwo zostanie nam
udzielone, jeśli będziemy o nie prosić
raz za razem. Robimy, co możemy,
szukając ciszy, skupienia, wolności
serca... Do Boga należy udzielanie
właściwych darów kontemplacji:
wiedzy, zrozumienia, mądrości. Nie
jesteśmy w stanie sami się w nich
wyćwiczyć... Są to postawy 



receptywne, które On daje, kiedy
chce. Musimy o nie prosić i czekać na
nie z pokorą. Pan będzie nam je
dawał stopniowo, a może nawet
wszystkie naraz. A kiedy otrzymamy
to błogosławieństwo, czy to kropla po
kropli, czy od razu w obfitości,
będziemy kontynuować naszą
podróż ze wzrokiem utkwionym w
dal, ponieważ to błogosławieństwo
nie jest przemijające, ale trwałe.
Patriarcha wyruszył w drogę i...
dokąd się udał? To najmniej istotne.
Ważne jest to, że on ma już oblicze
swojego Pana odciśnięte w swojej
duszy. «Patriarcha otrzymuje
wówczas błogosławieństwo, o które
prosił na początku walki. A nie jest to
błogosławieństwo zdobyte
podstępnie, ale dane
bezinteresownie przez Boga, a Jakub
może je otrzymać, ponieważ teraz,
bezbronny, bez zabezpieczeń, bez
oszustw i podstępów, sam poddaje
się, przestaje walczyć i wyznaje
prawdę o sobie»[22].



«Mimo że widziałem Boga twarzą w
twarz, jednak ocaliłem me życie» —
mówi do siebie Jakub. Poprzez to
dziwne zmaganie poznał tego, który
stał przed nim. Przez całe nasze
życie, dzięki modlitwie, poznajemy
Boga, zaczynamy Go rozumieć, a
przynajmniej akceptować Jego drogi,
nawet jeśli ich nie rozumiemy.
Chcielibyśmy poznać Jego imię: "Kim
jesteś? Chcielibyśmy Go zobaczyć. A
Bóg ukazuje się, ale się ukrywa,
abyśmy mogli Go nadal szukać:
abyśmy mogli żyć z Nim, abyśmy
mogli żyć z tym poszukiwaniem...

Wynik tej tajemniczej historii jest
paradoksalny, tak jak prawie zawsze
paradoksalna jest nasza wiara. Bóg
błogosławi Jakubowi i gratuluje mu
zwycięstwa, ale ostatecznie zwichnął
mu kość udową. Patriarcha stoczył
dobrą walkę, stawił czoła
tajemniczemu przeciwnikowi bez
wahania. Ale od teraz będzie chodził
utykając: będzie to rodzaj



odznaczenia przypominającego mu o
bitwie. «I to właśnie ten Jakub
otrzymuje Boże błogosławieństwo, z
którym kuleje do Ziemi Obiecanej:
osłabiony i bezbronny, ale z nowym
sercem»[23]. My również wyjdziemy z
tej walki zranieni i odnowieni: nasze
ziemskie papiery wartościowe
zostaną porwane, a my będziemy
prowadzeni przez znamię Boga. On
nam błogosławił i nadal będzie
błogosławił, ale głęboko uświadamia
nam, że nasze prawdziwe
bezpieczeństwo jest w Nim. Im
więcej się modlimy, tym bardziej
zdajemy sobie sprawę, że Go
potrzebujemy, że musimy się z Nim
"zmagać". I tym bardziej będziemy
prosić o Jego błogosławieństwo: Nie
puszczę cię, dopóki mi nie
pobłogosławisz.

Ricardo Sada



[1] Por. F. Trochu, Le Curé d'Ars Saint
Jean-Marie Vianney, Lyon-Paryż 1925,
str. 383.

[2] Benedykt XVI, Audiencja, 25 maja
2011 r.

[3] Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
2715.

[4] Tamże.

[5] Tamże, nr 2710.

[6] Tamże, nr 2713.

[7] Por. notatki intymne z 12 grudnia
1935 r., cytowane w: A. Vázquez de
Prada, Założyciel Opus Dei (t. 1),
Wydawnictwo M, Wydawnictwo św.
Jacka, Kraków 2002, str. 637; notatki
intymne, 20 grudnia 1937 r.,
cytowane w Camino, edición crítico-
histórica, przypis do nr 746.

[8] Święty Agustyn, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4;
cytowany w Katechiźmie, nr 2560.



[9] Katechizm, nr 2560.

[10] Tamże, nr 2563.

[11] Kongregacja Nauki Wiary, List 
Orationis Forms o niektórych
aspektach medytacji chrześcijańskiej,
15 października 1989, nr 3.

[12] F. Ocáriz, List, 14-II-2017, nr 8.

[13] Przyjaciele Boga, 306.

[14] Katechizm, nr 2709.

[15] Przyjaciele Boga, 299.

[16] Katechizm, nr 2715.

[17] Tamże, nr 2709.

[18] Przyjaciele Boga, 310.

[19] Tamże, 296.

[20] Por. Papież Franciszek, Audiencja,
10 czerwca 2020 r.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_pl.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-14-02-2017/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/306/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/299/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/299/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/310/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/310/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/296/


[21] Benedykt XVI, Audiencja, 25 maja
2011 r.

[22] Tamże.

[23] Papież Franciszek, Audiencja, 10
czerwca 2020 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nie-puszcze-cie-dopoki-mi-nie-
poblogoslawisz/ (18-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-puszcze-cie-dopoki-mi-nie-poblogoslawisz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-puszcze-cie-dopoki-mi-nie-poblogoslawisz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-puszcze-cie-dopoki-mi-nie-poblogoslawisz/

	"Nie puszczę cię, dopóki mi nie pobłogosławisz"

