opusdei.org

Nie ma dogmatow w
sprawach
doczesnych

Fragment ksigzki

~Apuntes” [Notatki] o Swietym
Josemarii Escrivie de Balaguer,
napisanej przez Salvadora
Bernala i wydanej przez Rialp

10-03-2024

Raffaello Cortesini, dyrektor Katedry
Chirurgii Doswiadczalnej na
Uniwersytecie Rzymskim,
skondensowatl swoje wspomnienie o
ksiedzu Escrivie de Balaguer w Il



Popolo w znamiennym tytule: Un
uomo che amava la liberto [Czlowiek
kochajgcy wolnosc].

Zalozyciel Opus Dei kochal wolnos¢
w wewnetrznej walce. Nie rozumial,
ze ktokolwiek mogliby sie poddac i
stuzyc¢ Bogu na sila. Byl gotow oddac
zycie, jakie mial, aby bronic¢ wolnosci
sumienia, mawial obrazowo ze
swoich sto zy¢ - gdyby je miat.
Szanowat - rozumial, przebaczal,
kochat - tych, ktorzy go nie rozumieli
lub oczerniali... Jakze nie mogiby
bronic¢ wolnosci takze w sprawach
Scisle ludzkich: pracy, dzialalnosci
spolecznej, edukacji, polityce?

W poprzednim rozdziale widzieliSmy
brak spdjnosci plotek, ktore
rozprzestrzenily sie w latach
czterdziestych XX wieku. ROwnie
falszywe byly te, ktore rozpoczely sie
w latach piecdziesiatych, a dotyczyly
rzekomej pozycji politycznej
Stowarzyszenia. W 1957 r. pierwsza



oficjalna notatka z Sekretariatu Opus
Dei zostala przekazana prasie, w
ktorej sprecyzowano, ze Dzielo nie
ma nic wspolnego z wolnym
dzialaniem jego czlonkow w zyciu
publicznym. Chociaz fakty méwitly
same za siebie, niejeden odmowit
przyjecia tego stanowiska. By¢ moze
nie potrafiono, z powodu blednie
pojmowanego klerykalizmu, z jakim
przyzwyczaili sie osadzac to, co Boze
1 to, co ludzkie. Nie przyszio nikomu
do glowy, ze mozna calkowicie
pogodzic¢ zycie w obliczu Boga, a
jednoczesnie zy¢ catkowicie w
obliczu ludzi, przyjmujac na siebie
obowigzki obywatelskie; ze zycie
nadprzyrodzone jest bodZcem do
solidarnosci z ludzmi, ale bez
konfesyjnego sztafazu: bo zazwyczaj
nie ma jednoznacznych katolickich
rozwiazan ludzkich problemoéw.
Jedynie, jak napisat inny wloski
dziennikarz, Cesare Cavalleri, w Il
Corriere della Sera (Mediolan), Il



clericalismo é duro a moriré
[Klerykalizm jest trudny do zabicia].

W latach piecdziesiatych i
szeScdziesigtych XX wieku
srodowisko stosunkowo sprzyjato
wlasciwemu rozrdéznieniu miedzy
religig a polityka. Duch Opus Dei -
jesli mozna tak mowic - sprzyjat
temu nurtowi. Chciatbym podkreslic,
ze zdumiewajaca byla wiernosc
Zalozyciela temu duchowi w latach
trzydziestych i czterdziestych XX
wieku, kiedy méwienie o wolnosci i
pluralizmie wsrod katolikow zwykle
szto pod prad.

Oczywiscie, istniejg wyjatkowe
okoliczno$ci w zyciu narodow, w
ktorych hierarchia katolicka moze -
musi mowic bardzo konkretnie - a
nastepnie kazdy katolik musi
odpowiedzialnie wspierac glos
swoich biskupdéw. Jest to jednak
prawo — obowiazek — ktory nalezy do



hierarchii biskupiej, a nie do nikogo
innego.

Na poczatku lat 30. w Hiszpanii
wywierano silng presje, aby
zjednoczy¢ katolikow w zyciu
publicznym i méc bronic¢ praw
Kosciola. Wielu doszlo do
przekonania, ze pojscie tg droga jest
prawdziwym obowigzkiem
sumienia, chociaz episkopat nie
wypowiedzial sie zbiorowo (miatl to
uczyni¢ dopiero po rozpoczeciu
wojny domowej).

W tym kontekscie postawa
Zalozyciela Opus Dei w obronie
stusznej wolnosci chrzescijan,
podkreslajaca konieczny i jedyny
wspolny mianownik, nie byla ani
atrakcyjna ni skuteczna na krotka
mete. Podejscie to —jak
podsumowuje teraz swoje
doswiadczenia z 1932 r. José Antonio
Palacios — ,w zasadzie wcale nie byto
atrakcyjne dla ludzi takich jak my,



ktorzy mieli zaledwie kilkanascie lat,
ktorzy uwazali sytuacje w Hiszpanii
za wielki problem religijny i z
rosnacym zagrozeniem
przesladowaniami religijnymi, ale
ktorzy nie widzieli innego
rozwiazania niz polityka, i z tego
powodu byliSmy w peini
zaangazowani w aktywizm majacy
na celu rozwigzanie wszystkiego
przemocyg”.

Ale don Josemaria nie spieszy! sie ani
nie bal przysziosci. Zupelnie obca
mu byla taktyka osiggania ludzkich
celow, bez wzgledu na to, jak
wznioste byly ich intencje. Wolatl
ufa¢ w Boza skutecznos¢ oredzia
Chrystusa, ktore zawiera w sobie
umitowanie wolnosci osobistej
chrzescijan: po co narzucac¢ dogmaty
sprawom, o ktorych mozna
dyskutowac? Bronil ryzyka
plynacego z wolnosci. Z tego tez
powodu, nie tylko z kaplanskiej
gorliwosci, poszed} do wiezienia, aby



odwiedzic¢ kilku swoich mlodych
kolegow, aresztowanych po klesce
powstania 10 sierpnia 1932 r. Ten
sam José Antonio Palacios wspomina
te wizyty w Wiezieniu Wzorcowym,
ktore znajdowalo sie na koncu ulicy
Princesa, gdzie pozniej wzniesiono
budynek obecnego Ministerstwa
Lotnictwa: ,,Nigdy nie wahat sie
zajmowac ludzmi, bez wzgledu na to,
jak wielkie bylo ryzyko; Odwiedzatl
wiezienie dos¢ czesto, mimo ze
odwiedzanie wiezniow wigzalo sie z
duzym ryzykiem, zwlaszcza dla
ksiedza”.

Podczas tych wizyt rozmawial jak
duszpasterz z kazdym ze swoich
przyjaciol, czasem w grupie. Przed
kratami izby wieznidow politycznych -
bardzo dlugiej galerii - prowadzil
rozmowy na tematy duchowe:
nabozenstwo do Najswietszej Maryi
Panny, synostwo Boze, mitos$¢ do
Kosciola i papieza, czestotliwosc
sakramentow. Zachecal ich do jak



najlepszego wykorzystania czasu
spedzonego w wiezieniu, do
przyjecia nadprzyrodzonego
podejscia do nauki i pracy.

Z tych dwunastu miesiecy
spedzonych w wiezieniu José
Antonio Palacios opowiada zabawna
1 wymowng anegdote.
Anarchosyndykalisci, ktorzy
uczestniczyli w buncie Casas Viejas,
zostali aresztowani i osadzeni w
Wiezieniu Wzorcowym w Madrycie.
Gdy byla tadna pogoda. Wiezniow
prowadzono na rozne dziedzince
wiezienne w celu wykonania
¢wiczen. Niektorzy grali w pitke
nozng. Palacios ze zdziwieniem
zauwazyl, ze anarchosyndykalisci
schodza na ten sam dziedziniec, na
ktory ich zabierano.

Skorzystal z wizyty ks. Josemarii w
wiezieniu, aby poprosic go o rade, jak
zyC€ z tymi ludzmi, ktorzy tak bardzo
sprzeciwiali sie religii. Zalozyciel



Opus Dei zwrdcit mu uwage, ze mieli
wspanialg okazje, aby potraktowac
ich z miloscig i sprobowac
uswiadomic im ich bledy w
sprawach religijnych. ,Pamietaj",
powiedzial, ze prawdopodobnie nie
mieli chrzescijanskich rodzicow jak
ty, ani nie zyli w takim Srodowisku
jak ty. Co staloby sie z toba i ze mna
w tych samych okolicznosciach?”.

Ksigdz Josemaria zachecat ich, by
okazywali swojg wiare, zyjac i
traktujac ich, jakby byli najlepszymi
przyjaciotmi, i sprawil, ze poglebili
swoje zrozumienie nauki Chrystusa:
musieli kocha¢ tych ludzi jak siebie
samych. Potem dal im kilka
praktycznych rad: grajcie mieszajac
sklady ze sobg, tworzac te sama
druzyne z anarchosyndykalistami.

Postanowili p6js¢ za rada i w ciggu
kilku dni dotaczyli do nich na
pierwszy mecz pitki noznej. José
Antonio Palacios wcigz pamieta



swoich dwoch
anarchosyndykalistycznych
obroncow - gral na pozycji
bramkarza: ,Nigdy nie gralem w
pitke z wieksza elegancja i z mniejsza
przemoca. Tradycjonalisci i
anarchosyndykalisci! Co za
mieszanka!”.

Chociaz nie wiemy, czy byl czescia tej
grupy, 10 sierpnia aresztowano José
Manuela Doménecha de Ibarre, ktory
potwierdza troske Josemarii o zycie
wewnetrzne, niezaleznie od
jakichkolwiek zainteresowan
politycznych. 11 lub 12 sierpnia
funkcjonariusz wiezienny wreczyt
mu koperte przez malg okiennice w
drzwiach jego celi. W kopercie
znajdowat sie ,,Oficio parvo de
Nuestra Sefiora” z nastepujaca
dedykacja: Beata Mater et intacta
Virgo, gloriosa Regina Mundi,
intercede pro hispanis ad Dominum.



Z calym uczuciem do José M.
Domenecha.

Madryt, sierpien 1932 roku.

Zalozyciel Opus Dei musialby podjac
wiele krokow, aby dostarczy¢ mu te
koperte, poniewaz nie bylo tatwo
dostarczy¢ cokolwiek wiezniom
przetrzymywanym w odosobnieniu,
a tym bardziej funkcjonariuszowi
wieziennemu, aby to przenidst. José
Manuel Doménech pisze: ,,Wielkie
wrazenie wywarla na mnie mitos¢
Ojca i Jego troska o moje zycie
wewnetrzne; Wiedzial, ze znalem 1
modlitem sie Oficjumparvo i chcial,
abym nie porzucal moich praktyk
poboznosci w tych chwilach
niepewnosci i niepokoju. Oczywiscie
bylem bardzo wdzieczny i modlilem
sie poboznie tymi modlitwami w
tamtych dniach”. Anegdota jest
jeszcze bardziej wymowna, jesli
wezmiemy pod uwage, ze wsrod
nabozenstw zalecanych przez



Zalozyciela Opus Dei nie bylo
recytacji tego oficjum.

Vicente Hernando Bocos réwniez
zostal aresztowany w sierpniu 1932
roku. W tym czasie ciezkiej walki
politycznej byl zwolennikiem - jak
sam przyznaje - stosowania
przemocy. Nie dat sie przekonac
ksiedzu Josemarii, ktory zachecat go
do obrony swoich uczuc z
wytrwaloscia i stalo$cia, ale bez
ranienia kogokolwiek. Wolal raczej
"stacazo y tentetieso". Rady ksiedza
Josemarii miaty charakter kaptanski,
a nie polityczny: "Ksiadz Josemaria
nigdy nie dyskryminowat nikogo ze
wzgledu na jego poglady polityczne,
spoteczne itp, szanowal wolnos¢
osobistg we wszystkich sprawach”.

Te anegdoty pokazuja, ze dla
Zalozyciela Opus Dei szacunek dla
wolnosci politycznej nie oznaczat
obojetnosci, braku troski. Odczuwat
problemy na wilasnej skdrze - jak



kazdy Swiadomy obywatel - ale
uwazalt, ze nie jest jego misjg ich
rozwigzywanie. W tej kwestii,
podobnie jak we wszystkich innych,
jasno przedstawial nauczanie
Kosciola i precyzyjnie wskazywal
bledne doktryny. W ten sposob
pomagat duszom tych, ktorzy zostali
skonfrontowani - stusznie lub
niestusznie - z kwestiami, ktore bytly
przede wszystkim cywilne, i
ksztaltowal ich sumienia, aby
uswiecali swoja prace - kazdy wlasna
- probujac uczynic spoteczenstwo
bardziej ludzkim i sprawiedliwym.

Te stlowa, wypowiedziane w 1967
roku na kampusie Uniwersytetu
Nawarry, trafnie podsumowaly jego
nauczanie od 1928 roku:

Czlowiek, ktory wie, zZe swiat, a nie
tylko swiqtynia, jest miejscem
spotkania z Chrystusem, kocha ten
swiat, stara sie zdobyc dobre
przygotowanie intelektualne i



zawodowe, ksztattuje z petng
wolnosciq wlasne opinie na temat
problemow srodowiska, w ktorym
dziata i w konsekwencji podejmuje
swoje wlasne decyzje. Ponadto,
poniewaz sq one decyzjami
chrzescijanina — wywodzq sie z jego
osobistej refleksji, pokornie starajqcej
sie uchwycic wole Bozq w wielkich i
mniejszych szczegotach zZycia.

W 1934 r. ks. José Luis Muzquiz
otrzymatl pierwsze wiesci o Opus Dei,
za poSrednictwem swojego
znajomego w Madrycie, nazwiskiem
Laureano, ktory pomagat ks.
Josemarii w przytutku Porta Coeli.
Laureano zaaranzowat spotkanie w
rezydencji przy Ferraz, 50, pod
koniec 1934 lub w styczniu 1935
roku. Muzquiz udat sie tam z "pewnag
ciekawoscig, aby dowiedziec sie,
czym byla ta fundacja, o ktorej
opowiadal mi Laureano, i co ten
ksiadz myslalby o sytuacji, partiach i
politycznych przywaodcach, ktorzy



byli najbardziej aktywni w Hiszpanii
w tamtym czasie". Poniewaz, jak
zauwaza, w tych burzliwych czasach
przed wojna bylo rzeczga normalna,
ze ksieza wypowiadali sie na temat
polityki. Ku jego zdziwieniu ksiadz
Josemaria przemowit do niego od
pierwszej chwili tonem
nadprzyrodzonym, kaptanskim,
apostolskim. José Luis Muzquiz
zapytatl go jednak o opinie na temat
znanego przywodcy politycznego, z
ktorym wowczas sympatyzowatl.
Zalozyciel Opus Dei natychmiast
odpowiedzial, ze nigdy nie bedzie tu
pytany o polityke; Do rezydencji
przychodzili ludzie wszelkiej masci.
Wczoraj dodat dla przykladu obecni
byli tu przewodniczacy i sekretarz
baskijskiego nacjonalistycznego
stowarzyszenia studentow. Potem,
jakby dla wzmocnienia swego
punktu widzenia, dodat z
usmiechem: Z drugiej strony beda
ci tu zadawac inne «irytujace»
pytania: beda cie pytac, czy sie



modlisz, czy jak najlepiej
wykorzystujesz swoj czas, czy
uszczesliwiasz rodzicow, czy sie
uczysz, poniewaz dla studenta
nauka jest powaznym
obowigzkiem.

Ricardo Fernandez Vallespin
wspomina swojg pierwsza osobista
rozmowe z don Josemarig, ktora
odbyla sie 29 maja 1933 roku, jest
podobna we wszystkim: ,Mowil mi o
sprawach duszy. nie problemach
politycznych; Doradzal mi, zachecat
do bycia lepszym”. Jaki$ czas pdzZniej
Fernandez Vallespin poprosit o
przyjecie do Dziela: ,,Z nieskoriczong
cierpliwoscig wprowadzal nas na
drogi zycia duchowego, nigdy nie
rozmawial z nami o polityce, mowil
nam, ze musimy by¢ swietymi
posrod swiata (...)”.

Hiszpanskie zycie publiczne z
minuty na minute stawalo sie coraz
bardziej skomplikowane. Jak



powiedzial znany historyk, w okresie
IT Republiki po raz pierwszy w
historii Hiszpanii uspoteczniono
polityke. W calym kraju mowiono o
polityce i zajnowano sie nig wiecej
niz czymkolwiek innym. Ale ksigdz
Josemaria, wbhrew temu nurtowi,
pozostal wierny swemu powotaniu
kaplanskiemu: mowit tylko o Bogu.
Postawa ta musiala tak bardzo
kontrastowac, ze stata sie faktem
wyrozniajacym. Do tego stopnia, ze
zalozyciela Opus Dei mozna bylo
kojarzy¢ tylko jako kaplana, ktory nie
byt "trabucaire" (ktéry nie angazowat
sie w polityke). Jak widzieliSmy, w
ten sposob zostal przedstawiony
doktorowi Canalesowi Maeso w
Hospital de la Princesa na poczatku
1933 roku.

W czerwcu 1975 r. w walenckiej
gazecie ,Las Provincias” Aurelio
Mota opisywal, ze w polowie roku
szkolnego 1935/36 niektorzy
studenci, ktorzy przejmowali wladze



w Walencji, zaniepokojeni rozwojem
sytuacji w Hiszpanii, postanowili
udac sie do Madrytu, aby
skonsultowac sie z ksiedzem
Josemarig. Chcieli sie z nim poradzic,
bioragc pod uwage jego gleboka
znajomos¢ Srodowiska studenckiego
oraz roztropnos$c i dyskrecje, ktore go
charakteryzowaly.

Chociaz poruszane z nim problemy
byly mieszanka natury politycznej i
religijnej, byl on w stanie - podkresla
Aurelio Mota - ,rozrozni¢ miedzy
tymi dwoma polami i wyjasnic, ze
jego misja byla czysto duchowa, a
jako kaplan nie wchodzil ani nie
wychodzi w sprawy polityczne”.
Oczywiscie nie omieszkal wskazac
punktow sprzecznych z doktryna
Kosciola, ktorych bronily niektore
grupy, ale to byla tylko rozmowa o
religii, a nie o polityce. Powtorzyl, ze
sinteresuja go dusze, a Swieccy
zajmuja sie juz innymi sprawami”.



Nawet ryzykujac, ze bedzie sie
powtarzac, warto podkreslic: ta
postawa nie byla obojetnoscig, ale
gleboko odczuwanym pragnieniem
unikniecia zlego klerykalizmu za
wszelka cene.Z tego powodu
Zalozyciel Opus Dei ograniczyl sie do
ksztaltowania sumienia chrzescijan,
aby poglebiali swoja
odpowiedzialnos¢ — przed Bogiem,
przed ludzmi - i postepowali zgodnie
Z nig, a nie jak longa manus
hierarchii koscielnej czy jakiegos
kaplana.

Wszystko to stanie sie jasne - po raz
kolejny - gdy odpowie na pytania,
ktore jaki$ czas pozniej zostang
zadane ksiedzu Escrivie de Balaguer
w Buenos Aires:

-Co moge zrobié, aby nasi przyjaciele
zrozumieli, Ze najwazniejsza rzecza
jest zajmowanie sie Bogiem,
poznawanie Boga i nie martwienie



sie tak bardzo o inne rzeczy..., 0
polityke...?

-C0z, nie mozna im powiedziec,
zeby nie przejmowali sie polityka.
Poniewaz, na litos¢ boska,
niektorzy ludzie martwia sie
polityka: "Nie ja! Nie zajmuje sie
tym tematem, ale rozumiem, Ze sa
tam ludzie, ktorzy sa pelni
prawosci: niektorzy ida na prawo,
inni na lewo, inni w ten sposadb, 1
zaden z nich sie nie myli, wszyscy
maja dobra wole. Nie powiem im,
zeby porzucili polityke. Ale moge i
musze im doradzic¢, aby nie dzialali
z uzyciem osobistych atakow;
bronic¢ swojego programu, nie
obrazajac nikogo osobiscie: ani
obecnych osobistosci, ani tych z
najblizszej przeszlosci; w
przeciwnym razie w kraju nigdy
nie bedzie nikogo przyzwoitego,
kto chcialby poswieci¢ sie, aby
poprowadzi¢ narod do przodu;
poniewaz mysla: poZniej, jesli to



sie zawali, beda mnie Zle
traktowaé, a wraz ze mna moje
dzieci, moja rodzina, wszyscy; i
zaczyna sie jedno przesladowanie
po drugim. To szalenstwo.

Wiec tak: niech dobrzy ludzie
martwig sie polityka, jesli maja na to
ochote. Wiem, ze nie jestem po twojej
stronie, poniewaz przytoczyles to
jako przyklad: ale dales mi okazje, by
przypomniec o tym, zZe nie powinno
by¢ nienawisci. Mamy troszczyc sie o
rzeczy ziemskie. Ty i ja musimy
dotykac wszystkiego, co nie jest z
natury zle, ale ze wszystkim, co jest
dobre lub obojetne, bez zadnych
niedogodnosci, musimy zrobic rzecz
krola Midasa: zamieni¢ to w zloto.
Czy to jasne?

Tego samego dnia inna osoba, ktora
pracowata dla kanatu telewizyjnego,
chciala rozwia¢ swoje watpliwosci co
do tego, jak korzystac ze sSrodkow



masowego przekazu w sensie
apostolskim.

"M@j synu, wielu z was jest
specjalistami w tej dziedzinie. Wiec
nie zadawaj mi profesjonalnych
pytan. Wiesz o wiele wiecej niz ja.
Moge wam mowic 0 waszej
gorliwosci apostolskiej, o waszym
zaangazowaniu w niesienie innym
duszom Mitosci, ktora macie do
Chrystusa. Ale jesli chodzi o
konkretny sposob, jesli jestescie
profesjonalistami, dlaczego miatbym
sie w to angazowac? Nie podoba mi
sie to. My, ksieza, nie powinniSmy
rozmawiac o sprawach zawodowych,
z ktérych chyba nic nie rozumiemy, a
w kazdym razie nie jesteSmy od tego.

Moge ci doradzi¢, abys byl bardziej
umartwiony, bardziej gtodny dusz. 1
bede nalegal, abys rozszerzal swoja
modlitwe, abys dokonywat wielu
aktow Milosci, zadoScuczynienia.
abys mogt by¢ bardzo dobry



zawodowo. Ale twoja praca: to zalezy
od ciebie. Co by$ powiedzial, gdybym
teraz mowitl o socjologii lub polityce?
Musialbys spojrzec¢ na mnie z
politowaniem. Mozna by pomyslec:
Ojciec oszalal, nie rozmawia z nami o
Bogu.

Don Alvaro del Portillo podszed} do
niego — dochodzita dwunasta - i
przed modlitwa Aniol Panski ksigdz
Escriva de Balaguer dodat:

—Don Alvaro prosi mnie, abym
powtorzyl, ze jest to jedyna rzecz,
ktora moge ci powiedzie¢, poniewaz
kazdy z was bedzie swobodnie
ksztaltowal swoje mysli o rzeczach
doczesnych, ktore nie muszg by¢
takie same jak mysli innych. Wiele
roznych opinii moze by¢ dobrymi,
szlachetnymi i ofiarnymi
rozwigzaniami i wszystkie one
zastuguja na szacunek. W ziemskim
zyciu nie ma dogmatow: sa tylko w
religii.



To bylo jasne, jednoznaczne
kryterium, ktére zawsze glosit bez
wzgledu na wydarzenia, ktore
przezyl na przestrzeni lat: nauczal u
kresu swoich dnij, tak jak w 1930 czy
1940 roku.

Jak dobrze wiadomo, w Hiszpanii w
1939 r. nastgpila zmiana nastawienia
wladz cywilnych do KoSciola
katolickiego, co znalazio
odzwierciedlenie w licznych
przemowieniach i publicznych
demonstracjach. Ale Zalozyciel Opus
Dei, ktory byl spokojnie na swoim
miejscu wiele lat wczesniej, kiedy
wialy inne wiatry, pozostal na swoim
miejscu nawet wtedy.

Jeden z uczestnikow medytacji, ktora
poprowadzil w rezydencji przy ulicy
Jenner w niedziele pazdziernika
1939 r., w uroczystosc¢ Chrystusa
Krola, byl pod wrazeniem jego
kaplanskiego sposobu odwolywania
sie do szlachetnych, patriotycznych



pragnien ludu, aby natychmiast
doprowadzic je do refleksji, ze
istnieje o wiele wieksze Krdlestwo:
Krolestwo Jezusa Chrystusa, ktore
nie ma konca... Pytanie skierowane
do kazdego z obecnych siegalo w
glab serca: Aby Chrystus mogl
krolowa¢ w swiecie, musi najpierw
krolowaé w twoim sercu: czy
naprawde kroluje? Czy twoje serce
jest dla Jezusa Chrystusa?

Ale to nie bylo tylko gloszenie przy
gloszeniu nauk. Wszystko w tym
akademiku bylo pelne wolnosci.
Vicente Mortes przybyt do Madrytu
w pierwszych dniach wrze$nia 1940
r. w poszukiwaniu zakwaterowania,
poniewaz zamierzal rozpoczac
kariere jako inzynier budownictwa
ladowego. W Walencji ks. Eladio
Espafia, rektor Kolegium Bozego
Ciala, odpowiedzialny za
kierownictwo duchowe wielu
milodych ludzi, opowiedzial mu o
rezydencji Jennera. Vicente Mortes



pojechal tam ze swoim ojcem.
Przywitali sie z przystojnym 1
serdecznym ksiedzem, ktory ich
przyjal, usiedli, a ojciec Wincentego
przemowil: byl jedynakiem; Po raz
pierwszy zostal oddzielony od
rodzicow; byt dobrym uczniem
pijarow w Walencji; bal sie, ze "zgubi
sie" w wielkim miescie; Chcialem
wiec zostawi¢ go w miejscu, w
ktorym nie bedzie w
niebezpieczenstwie, gdzie jego
wyjscia 1 wejsScia beda kontrolowane,
gdzie bedzie obserwowany, jednym
stowem.

Don Josemaria przerwal mu i
wyjasnil, ze w rezydencji nikogo nie
obserwuje. Celem byla pomoc
wszystkim w stawaniu sie dobrymi
chrzescijanami i dobrymi
obywatelami, wolnymi ludzmi,
ktorzy potrafia formutowac kryteria
i bra¢ odpowiedzialnos¢ za wlasne

czyny.



Ojciec Vincenta byl poczatkowo
zdruzgotany. Rozmawiali dalej, a on
zaczal rozumied, ze ksigdz miat racje,
ze inwigilacja jest bezuzyteczna
wobec ksztaltowaniu postawy
osobistej odpowiedzialnosci.

Jednak jasne przestanie Zalozyciela
Opus Dei nie zawsze bylo
poczatkowo rozumiane przez ludzi,
nawet bardzo dobrych ludzi, ktorzy
nie doceniali jego nowosci, jego
oryginalnosci i probowali ograniczy¢
je do starych wzorcow. Tak bylo na
przykiad w przypadku Manuela
Garcii Morente. Victor Garcia Hoz
poszed} zobaczyc¢ sie z don Josemaria
na Diego de Ledn i powiedziano mu,
ze powinien troche poczekac,
poniewaz ma innego goscia. Byl to
don Manuel Garcia Morente,
profesor filozofii na Uniwersytecie
Madryckim, ktory zyl z dala od
religii, ale nawrocit sie i zostatl
ksiedzem. Don Manuel Garcia
Morente chcial dowiedziec sie, czym



jest Opus Dei i rozmawiat z jego
Zalozycielem. Jako podsumowanie
koncepcji, ktora przedstawil,
Morente powiedzial mu: "Wiec Opus
Dei jest jak Institucion Libre de
Ensefianza', ale w sensie
katolickim". Don Josemaria,
przyjmujac Victora Garcie Hoza,
skomentowal mu z pewnym zalem,
ze dla tak dobrej i inteligentnej osoby
jak Don Manuel, wszystko, co mogt
myslec o Dziele, to sprowadzenie je
do instytucji pedagogiczno-
politycznej....

Garcia Morente zrozumiatl i pokochat
Dzielo po kolejnych rozmowach. Z
drugiej strony, ludzie, ktorzy nie byli
tak dobrzy, tak inteligentni i ktérzy
by¢ moze nie zadawali sobie trudu,
by rozmawia¢ z kimkolwiek z Opus
Dei, powtarzali przez lata, ze Dzielo
bylo czyms$ w rodzaju anty-
Institucion Libre de Ensefianza
(Wolnej Instytucji Edukacyjnej). Nie
zdawali sobie sprawy, ze takie



podejscie bylo radykalnie sprzeczne
z pozytywnym duchem Opus Dei:
Dzielo nie bylo ani anty-
czegokolwiek, ani anty-kogokolwiek.
Co wiecej, pomijali fundamentalny
fakt: delikatny i skuteczny szacunek
Zalozyciela dla wolnosci dzialania
cztonkdéw w kwestiach politycznych,
spotecznych i kulturowych.

Nikt wrazliwy na problemy
uniwersyteckie nie byl nieSwiadomy
sily nabytej przez Instytucje w latach
dwudziestych i trzydziestych XX
wieku. Zalozyciel Opus Dei, ktory
mial do czynienia z wieloma
studentami w tamtych latach, zdawat
sobie sprawe z realnosci sytuacji i
mowil o niej od czasu do czasu okoto
1932 lub 1933 roku, wedtug dr
Jiméneza Vargasa, aby dac
wyobrazenie o powaznych
problemach trapiacych hiszpanski
uniwersytet, ale zawsze bardzo
wyraznie zaznaczajac, ze
rozwiazanie tych problemow byto



obowiazkiem ludzi, ktorzy w
wolnosci pracowali w szkolnictwie
wyzszym. Jego podejscie bylo tak
jasne, ze ,zadna osoba w dobrej
wierze, ktora ustyszala to od niego,
nie mogla pomysle¢, ze Dzielo
powstalo przeciwko Institucion Libre
de Ensefianza”.

W wielu dziedzinach, w latach
trzydziestych i czterdziestych, kiedy
czlonkowie Dziela byli mlodzi,
delikatny szacunek Zalozyciela Opus
Dei dla ich wolnos$ci zawodowej
musial by¢ heroiczny, poniewaz
czesto istnialy tematy, w ktorych jego
wiedza byla znaczgaca, na przyklad w
kwestiach uniwersyteckich,
prawnych, artystycznych lub
historycznych. Jednak zawsze wolatl
podejmowac ryzyko wolnosci.

Duch ten rozciggal sie nawet na
sposob, w jaki kierowano dzietami
apostolskimi promowanymi przez
Opus Dei. Jak powszechnie wiadomo,



zadania te maja nadprzyrodzony cel.
Sa one jednak projektowane i
rzadzone z mentalnoscia swiecka,
to znaczy przez ludzi, dla ktorych to
zadanie jest ich wlasng praca
zawodowaq. Dlatego nie sg one
wyznaniowe ani nie sg ulepione z
tego samego materialu: zalezg od
potrzeb spolecznych regionu, od
warunkow danego terytorium lub od
mozliwosci, jakie daje w kazdym
przypadku odpowiednie
ustawodawstwo cywilne.

W stowach i na piSmie Zalozyciel
Opus Dei podal wiele kryteriow dla
tych apostolatow. Odnosily sie one do
kluczowych idei o charakterze
apostolskim, a takze do aspektow
organizacyjnych i praktycznych
mozliwosci, poniewaz pragnat
przekazac cate swoje doswiadczenie,
az do najdrobniejszych szczegdlow,
aby mozna je bylo wykorzystac z
osobista odpowiedzialnoscig. Wielkie
kryteria zarzadzania w Opus Dei -



decentralizacja, kolegialnosc,
autonomia - oznaczaty, ze decyzje
byly podejmowane indywidualnie,
jak najblizej kazdego problemu. W
ten sposéb narodzily sie dziela
apostolskie w Swiecie, bedace
owocem tej samej chrzescijanskiej
gorliwosci, ale prowadzone w bardzo
rozny sposob i przez bardzo roznych
ludzi.

Na poczatku dziatalnosci Opus Dei w
Stanach Zjednoczonych, krotko po
1950 r., w Bostonie rozpoczat sie
projekt promowania pracy
apostolskiej w kregach
uniwersyteckich tego miasta, tak
waznych w Stanach Zjednoczonych
(stynne M.I.T. i Uniwersytet
Harvarda). Inicjatywa wzbudzila
zainteresowanie wielu osob, ktore
nie nalezaly do Opus Dej, ale byly
chetne do wspdipracy. Powotano
Rade Powierniczg, komitet
organizujacy te pomoc i promujacy
inne. W jego sklad weszli ludzie o



najrozniejszych przekonaniach
politycznych, tacy jak Volpe,
republikanin i gubernator
Massachusetts; Fitzgerald, jeden z
liderow Partii Demokratycznej w
Bostonie; oraz Richardson,
republikanin i zastepca gubernatora
stanu, ktory nie byt katolikiem.

Podobna swiadomos¢ prawdziwego
wymiaru Opus Dei pojawila sie w
Londynie, gdy Netherhall House
przygotowywatl sie do podwojenia
swoich obiektow, aby jeszcze
bardziej rozszerzy¢ swoja prace ze
studentami z Trzeciego Swiata.
Radzie powierniczej utworzonej w
celu zebrania funduszy
przewodniczyl niekatolik, Bernard
Audley, a w jej sktad wchodzili ludzie
o roznych, czasem sprzecznych,
przekonaniach. Pewnego dnia kilku
cztonkoéw Rady spotkalo sie w jednej
z prywatnych sal parlamentu w
Westminsterze. W trakcie rozwazan
nad sposobami pomocy Netherhall



House rozdzwonily sie dzwonki
wzywajace do glosowania. Wsrod
zgromadzonych bylo czterech
postow, dwdch z Partii Pracy i dwdch
z Partii Konserwatywnej, ktorzy byli
cztonkami Rady Netherhall. Jeden z
nich zlozyl wniosek o przerwe, ale
inny zasugerowal: ,Zajmijmy sie
Netherhall House, poniewaz jesteSmy
dwa do dwdch, a nasza nieobecnosc¢
nie zmieni wyniku glosowania”. I
zostali przy Rezydencji.

Tym bardziej Zalozyciel Opus Dei
szanowal i zachecal do wolnosci, jesli
chodzi o osobiste inicjatywy
apostolskie cztonkdéw Dziela. Joaquin
Herreros Robles, przewodniczacy
komitetu Rodzinnych Szkot
Rolniczych [E.F.A.] w Hiszpanii,
rozmawial z ksiedzem Escriva de
Balaguer pewnego ranka w
listopadzie 1972 roku w Pozoalbero
(Jerez) i ten w pewnym momencie
rozmowy powiedzial do niego mniej
wiecej tak: - MOj synu, swoja



osobistg praca i osobista
odpowiedzialnoscia dokonasz
glebokiego dziela formacji
chrzescijanskiej na wsi, ktore
bedzie jednoczesnie waznym
dzielem o charakterze
zawodowym, spolecznym, a takze
politycznym. Ale nigdy jednej
partii!

Joaquin Herreros chcial mu
wyjasnic, ze E.F.A. nie ma
najmniejszego zwigzku z partiami
politycznymi: sg czyms$ innym. Ale
zanim zaczal mowic, Zatozyciel Opus
Dei z determinacja powiedzial do
niego:

-Nie, moj synu, jesli myslisz
inaczej, nie mow mi.

Joaquin Herreros by! spokojny i
zadowolony: ,Domyslilem sie, ze
Ojciec zrozumiat wszystko, co
chcialem powiedzied, a jesli nie
pozwolil mi tego powiedzie¢, to tylko



po to, by pokazac¢ mi, jak szanuje
moja wolnosc”.

Zalozyciel Opus Dei zyl miloscia do
wolnosci az do heroicznych granic.
Kiedy bylo latwo i kiedy bylo trudno.
Musialo to by¢ szczegolnie trudne - i
to tylko w zarysie - w burzliwych
czasach poprzedzajacych wojne w
Hiszpanii i w pierwszych latach
okresu powojennego. W obu tych
okresach w wielu krajach panowala
atmosfera lgczgca pewne stanowiska
polityczne z przestaniem religijnym.
Ci, ktorzy nie podzielali pewnych
rozwigzan, pozostawali w
niepopularnej postawie, wydajac sie
nie kochac¢ Ewangelii, nie by¢
wiernymi dzie¢mi Kosciola (ta
tendencja powrdcila silnie - czasem
w ostrych, brutalnych stowach - w
latach siedemdziesigtych i ponownie
spowodowatla niezrozumienie ducha
Opus Dei: Niektorzy nie rozumieja,
Ze obrona wolnosci nie jest ani
obojetnoscig na ludzkie problemy,



ani roztamem wsrod katolikéw, ale
wiernoscia zarowno autonomii
porzadku doczesnego, jak i
przestaniu Chrystusa).

Afirmacja pluralizmu wsrod
katolikéw byla niezrozumiala
nowoscig dla wielu we wczesnych
latach Opus Dei, poniewaz byli oni
formowani dokladnie w przeciwnym
kierunku. P6zniej Sobor Watykanski
IT jednoznacznie wypowiedzial sie na
temat tradycyjnej doktryny Kosciola,
ktora wydawala sie by¢ zapomniana
- "nie jest dozwolone, aby ktokolwiek
przypisywatl sobie autorytet Kosciola
wylgcznie na rzecz wilasnego
zdania", jak mozna przeczyta¢ w
konstytucji Gaudium et spes - ale
nawet dzisiaj to, co jest juz wspolnym
dziedzictwem doktrynalnym, nie
przenika w pelni do praktycznego
postepowania.

Zdziwienie 1 oburzenie ksiedza
Escrivy bylo zrozumiale, gdy w 1957



r. kto$ z Kurii Watykanskiej
pogratulowal mu nominacji cztonka
Opus Dei, Alberto Ullastresa, na
ministra w hiszpanskim rzadzie:
,Jakie to ma dla mnie znaczenie, czy
jest ministrem, czy zamiataczem? Dla
mnie liczy sie to, ze uswieca sie
SWo0ja praca”.

W 1964 roku zostal zapytany w
teatrze Gayarre w Pampelunie:

-Jaka pozycje zajmuja cztonkowie
Opus Dei w zyciu publicznym
narodu?

Ksiadz Escriva ponownie wyjasnit
idee wolnosc, ktora zyje sie w Dziele,
zawsze w ramach doktryny
katolickiej.

Swoja odpowiedz rozpoczat od
szybkiego i gloSnego la que les dé la
gana [w zaleznosci od tego, co chcqgl.
Wypelniony po brzegi teatr
rozbrzmial owacjg na stojaco.



" ILE - instytucja o przemoznym
wplywie na cze$c¢ intelektualistow
hiszpanskich, byla rozsadnikiem
Swieckich idei, zamknieta w 1939
roku po przejeciu wiadzy przez
Franco.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/nie-ma-dogmatow-w-
sprawach-doczesnych/ (20-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-ma-dogmatow-w-sprawach-doczesnych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-ma-dogmatow-w-sprawach-doczesnych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-ma-dogmatow-w-sprawach-doczesnych/

	Nie ma dogmatów w sprawach doczesnych

