
opusdei.org

Nie ma dogmatów w
sprawach
doczesnych

Fragment książki
„Apuntes” [Notatki] o świętym
Josemaríi Escrivie de Balaguer,
napisanej przez Salvadora
Bernala i wydanej przez Rialp

10-03-2024

Raffaello Cortesini, dyrektor Katedry
Chirurgii Doświadczalnej na
Uniwersytecie Rzymskim,
skondensował swoje wspomnienie o
księdzu Escrivie de Balaguer w Il



Popolo w znamiennym tytule: Un
uomo che amava la libertó [Człowiek
kochający wolność].

Założyciel Opus Dei kochał wolność
w wewnętrznej walce. Nie rozumiał,
że ktokolwiek mógłby się poddać i
służyć Bogu na siłą. Był gotów oddać
życie, jakie miał, aby bronić wolności
sumienia, mawiał obrazowo że
swoich sto żyć - gdyby je miał.
Szanował – rozumiał, przebaczał,
kochał – tych, którzy go nie rozumieli
lub oczerniali... Jakże nie mógłby
bronić wolności także w sprawach
ściśle ludzkich: pracy, działalności
społecznej, edukacji, polityce?

W poprzednim rozdziale widzieliśmy
brak spójności plotek, które
rozprzestrzeniły się w latach
czterdziestych XX wieku. Równie
fałszywe były te, które rozpoczęły się
w latach pięćdziesiątych, a dotyczyły
rzekomej pozycji politycznej
Stowarzyszenia. W 1957 r. pierwsza



oficjalna notatka z Sekretariatu Opus
Dei została przekazana prasie, w
której sprecyzowano, że Dzieło nie
ma nic wspólnego z wolnym
działaniem jego członków w życiu
publicznym. Chociaż fakty mówiły
same za siebie, niejeden odmówił
przyjęcia tego stanowiska. Być może
nie potrafiono, z powodu błędnie
pojmowanego klerykalizmu, z jakim
przyzwyczaili się osądzać to, co Boże
i to, co ludzkie. Nie przyszło nikomu
do głowy, że można całkowicie
pogodzić życie w obliczu Boga, a
jednocześnie żyć całkowicie w
obliczu ludzi, przyjmując na siebie
obowiązki obywatelskie; że życie
nadprzyrodzone jest bodźcem do
solidarności z ludźmi, ale bez
konfesyjnego sztafażu: bo zazwyczaj
nie ma jednoznacznych katolickich
rozwiązań ludzkich problemów.
Jedynie, jak napisał inny włoski
dziennikarz, Cesare Cavalleri, w Il
Corriere della Sera (Mediolan), Il



clericalismo é duro a moriré
[Klerykalizm jest trudny do zabicia].

W latach pięćdziesiątych i
sześćdziesiątych XX wieku
środowisko stosunkowo sprzyjało
właściwemu rozróżnieniu między
religią a polityką. Duch Opus Dei –
jeśli można tak mówić – sprzyjał
temu nurtowi. Chciałbym podkreślić,
że zdumiewająca była wierność
Założyciela temu duchowi w latach
trzydziestych i czterdziestych XX
wieku, kiedy mówienie o wolności i
pluralizmie wśród katolików zwykle
szło pod prąd.

Oczywiście, istnieją wyjątkowe
okoliczności w życiu narodów, w
których hierarchia katolicka może -
musi mówić bardzo konkretnie - a
następnie każdy katolik musi
odpowiedzialnie wspierać głos
swoich biskupów. Jest to jednak
prawo – obowiązek – który należy do



hierarchii biskupiej, a nie do nikogo
innego.

Na początku lat 30. w Hiszpanii
wywierano silną presję, aby
zjednoczyć katolików w życiu
publicznym i móc bronić praw
Kościoła. Wielu doszło do
przekonania, że pójście tą drogą jest
prawdziwym obowiązkiem
sumienia, chociaż episkopat nie
wypowiedział się zbiorowo (miał to
uczynić dopiero po rozpoczęciu
wojny domowej).

W tym kontekście postawa
Założyciela Opus Dei w obronie
słusznej wolności chrześcijan,
podkreślająca konieczny i jedyny
wspólny mianownik, nie była ani
atrakcyjna ni skuteczna na krótką
metę. Podejście to – jak
podsumowuje teraz swoje
doświadczenia z 1932 r. José Antonio
Palacios – „w zasadzie wcale nie było
atrakcyjne dla ludzi takich jak my,



którzy mieli zaledwie kilkanaście lat,
którzy uważali sytuację w Hiszpanii
za wielki problem religijny i z
rosnącym zagrożeniem
prześladowaniami religijnymi, ale
którzy nie widzieli innego
rozwiązania niż polityka, i z tego
powodu byliśmy w pełni
zaangażowani w aktywizm mający
na celu rozwiązanie wszystkiego
przemocą”.

Ale don Josemaría nie spieszył się ani
nie bał przyszłości. Zupełnie obca
mu była taktyka osiągania ludzkich
celów, bez względu na to, jak
wzniosłe były ich intencje. Wolał
ufać w Bożą skuteczność orędzia
Chrystusa, które zawiera w sobie
umiłowanie wolności osobistej
chrześcijan: po co narzucać dogmaty
sprawom, o których można
dyskutować? Bronił ryzyka
płynącego z wolności. Z tego też
powodu, nie tylko z kapłańskiej
gorliwości, poszedł do więzienia, aby



odwiedzić kilku swoich młodych
kolegów, aresztowanych po klęsce
powstania 10 sierpnia 1932 r. Ten
sam José Antonio Palacios wspomina
te wizyty w Więzieniu Wzorcowym,
które znajdowało się na końcu ulicy
Princesa, gdzie później wzniesiono
budynek obecnego Ministerstwa
Lotnictwa: „Nigdy nie wahał się
zajmować ludźmi, bez względu na to,
jak wielkie było ryzyko; Odwiedzał
więzienie dość często, mimo że
odwiedzanie więźniów wiązało się z
dużym ryzykiem, zwłaszcza dla
księdza”.

Podczas tych wizyt rozmawiał jak
duszpasterz z każdym ze swoich
przyjaciół, czasem w grupie. Przed
kratami izby więźniów politycznych -
bardzo długiej galerii - prowadził
rozmowy na tematy duchowe:
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny, synostwo Boże, miłość do
Kościoła i papieża, częstotliwość
sakramentów. Zachęcał ich do jak



najlepszego wykorzystania czasu
spędzonego w więzieniu, do
przyjęcia nadprzyrodzonego
podejścia do nauki i pracy.

Z tych dwunastu miesięcy
spędzonych w więzieniu José
Antonio Palacios opowiada zabawną
i wymowną anegdotę.
Anarchosyndykaliści, którzy
uczestniczyli w buncie Casas Viejas,
zostali aresztowani i osadzeni w
Więzieniu Wzorcowym w Madrycie.
Gdy była ładna pogoda. Więźniów
prowadzono na różne dziedzińce
więzienne w celu wykonania
ćwiczeń. Niektórzy grali w piłkę
nożną. Palacios ze zdziwieniem
zauważył, że anarchosyndykaliści
schodzą na ten sam dziedziniec, na
który ich zabierano.

Skorzystał z wizyty ks. Josemaríi w
więzieniu, aby poprosić go o radę, jak
żyć z tymi ludźmi, którzy tak bardzo
sprzeciwiali się religii. Założyciel



Opus Dei zwrócił mu uwagę, że mieli
wspaniałą okazję, aby potraktować
ich z miłością i spróbować
uświadomić im ich błędy w
sprawach religijnych. „Pamiętaj",
powiedział, że prawdopodobnie nie
mieli chrześcijańskich rodziców jak
ty, ani nie żyli w takim środowisku
jak ty. Co stałoby się z tobą i ze mną
w tych samych okolicznościach?”.

Ksiądz Josemaría zachęcał ich, by
okazywali swoją wiarę, żyjąc i
traktując ich, jakby byli najlepszymi
przyjaciółmi, i sprawił, że pogłębili
swoje zrozumienie nauki Chrystusa:
musieli kochać tych ludzi jak siebie
samych. Potem dał im kilka
praktycznych rad: grajcie mieszając
składy ze sobą, tworząc tę samą
drużynę z anarchosyndykalistami.

Postanowili pójść za radą i w ciągu
kilku dni dołączyli do nich na
pierwszy mecz piłki nożnej. José
Antonio Palacios wciąż pamięta



swoich dwóch
anarchosyndykalistycznych
obrońców – grał na pozycji
bramkarza: „Nigdy nie grałem w
piłkę z większą elegancją i z mniejszą
przemocą. Tradycjonaliści i
anarchosyndykaliści! Co za
mieszanka!”.

Chociaż nie wiemy, czy był częścią tej
grupy, 10 sierpnia aresztowano José
Manuela Doménecha de Ibarrę, który
potwierdza troskę Josemarii o życie
wewnętrzne, niezależnie od
jakichkolwiek zainteresowań
politycznych. 11 lub 12 sierpnia
funkcjonariusz więzienny wręczył
mu kopertę przez małą okiennicę w
drzwiach jego celi. W kopercie
znajdował się „Oficio parvo de
Nuestra Señora” z następującą
dedykacją: Beata Mater et intacta
Virgo, gloriosa Regina Mundi,
intercede pro hispanis ad Dominum.



Z całym uczuciem do José M.
Domenecha.

Madryt, sierpień 1932 roku.

Założyciel Opus Dei musiałby podjąć
wiele kroków, aby dostarczyć mu tę
kopertę, ponieważ nie było łatwo
dostarczyć cokolwiek więźniom
przetrzymywanym w odosobnieniu,
a tym bardziej funkcjonariuszowi
więziennemu, aby to przeniósł. José
Manuel Doménech pisze: „Wielkie
wrażenie wywarła na mnie miłość
Ojca i Jego troska o moje życie
wewnętrzne; Wiedział, że znałem i
modliłem się Oficjumparvo i chciał,
abym nie porzucał moich praktyk
pobożności w tych chwilach
niepewności i niepokoju. Oczywiście
byłem bardzo wdzięczny i modliłem
się pobożnie tymi modlitwami w
tamtych dniach”. Anegdota jest
jeszcze bardziej wymowna, jeśli
weźmiemy pod uwagę, że wśród
nabożeństw zalecanych przez



Założyciela Opus Dei nie było
recytacji tego oficjum.

Vicente Hernando Bocos również
został aresztowany w sierpniu 1932
roku. W tym czasie ciężkiej walki
politycznej był zwolennikiem - jak
sam przyznaje - stosowania
przemocy. Nie dał się przekonać
księdzu Josemaríi, który zachęcał go
do obrony swoich uczuć z
wytrwałością i stałością, ale bez
ranienia kogokolwiek. Wolał raczej
"stacazo y tentetieso". Rady księdza
Josemaríi miały charakter kapłański,
a nie polityczny: "Ksiądz Josemaría
nigdy nie dyskryminował nikogo ze
względu na jego poglądy polityczne,
społeczne itp, szanował wolność
osobistą we wszystkich sprawach".

Te anegdoty pokazują, że dla
Założyciela Opus Dei szacunek dla
wolności politycznej nie oznaczał
obojętności, braku troski. Odczuwał
problemy na własnej skórze - jak



każdy świadomy obywatel - ale
uważał, że nie jest jego misją ich
rozwiązywanie. W tej kwestii,
podobnie jak we wszystkich innych,
jasno przedstawiał nauczanie
Kościoła i precyzyjnie wskazywał
błędne doktryny. W ten sposób
pomagał duszom tych, którzy zostali
skonfrontowani - słusznie lub
niesłusznie - z kwestiami, które były
przede wszystkim cywilne, i
kształtował ich sumienia, aby
uświęcali swoją pracę - każdy własną
- próbując uczynić społeczeństwo
bardziej ludzkim i sprawiedliwym.

Te słowa, wypowiedziane w 1967
roku na kampusie Uniwersytetu
Nawarry, trafnie podsumowały jego
nauczanie od 1928 roku:

Człowiek, który wie, że świat, a nie
tylko świątynia, jest miejscem
spotkania z Chrystusem, kocha ten
świat, stara się zdobyć dobre
przygotowanie intelektualne i



zawodowe, kształtuje z pełną
wolnością własne opinie na temat
problemów środowiska, w którym
działa i w konsekwencji podejmuje
swoje własne decyzje. Ponadto,
ponieważ są one decyzjami
chrześcijanina — wywodzą się z jego
osobistej refleksji, pokornie starającej
się uchwycić wolę Bożą w wielkich i
mniejszych szczegółach życia.

W 1934 r. ks. José Luis Múzquiz
otrzymał pierwsze wieści o Opus Dei,
za pośrednictwem swojego
znajomego w Madrycie, nazwiskiem
Laureano, który pomagał ks.
Josemaríi w przytułku Porta Coeli.
Laureano zaaranżował spotkanie w
rezydencji przy Ferraz, 50, pod
koniec 1934 lub w styczniu 1935
roku. Múzquiz udał się tam z "pewną
ciekawością, aby dowiedzieć się,
czym była ta fundacja, o której
opowiadał mi Laureano, i co ten
ksiądz myślałby o sytuacji, partiach i
politycznych przywódcach, którzy



byli najbardziej aktywni w Hiszpanii
w tamtym czasie". Ponieważ, jak
zauważa, w tych burzliwych czasach
przed wojną było rzeczą normalną,
że księża wypowiadali się na temat
polityki. Ku jego zdziwieniu ksiądz
Josemaría przemówił do niego od
pierwszej chwili tonem
nadprzyrodzonym, kapłańskim,
apostolskim. José Luis Múzquiz
zapytał go jednak o opinię na temat
znanego przywódcy politycznego, z
którym wówczas sympatyzował.
Założyciel Opus Dei natychmiast
odpowiedział, że nigdy nie będzie tu
pytany o politykę; Do rezydencji
przychodzili ludzie wszelkiej maści. 
Wczoraj dodał dla przykładu obecni
byli tu przewodniczący i sekretarz
baskijskiego nacjonalistycznego
stowarzyszenia studentów. Potem,
jakby dla wzmocnienia swego
punktu widzenia, dodał z
uśmiechem: Z drugiej strony będą
ci tu zadawać inne «irytujące»
pytania: będą cię pytać, czy się



modlisz, czy jak najlepiej
wykorzystujesz swój czas, czy
uszczęśliwiasz rodziców, czy się
uczysz, ponieważ dla studenta
nauka jest poważnym
obowiązkiem.

Ricardo Fernández Vallespín
wspomina swoją pierwszą osobistą
rozmowę z don Josemaríą, która
odbyła się 29 maja 1933 roku, jest
podobna we wszystkim: „Mówił mi o
sprawach duszy. nie problemach
politycznych; Doradzał mi, zachęcał
do bycia lepszym”. Jakiś czas później
Fernández Vallespín poprosił o
przyjęcie do Dzieła: „Z nieskończoną
cierpliwością wprowadzał nas na
drogi życia duchowego, nigdy nie
rozmawiał z nami o polityce, mówił
nam, że musimy być świętymi
pośród świata (...)”.

Hiszpańskie życie publiczne z
minuty na minutę stawało się coraz
bardziej skomplikowane. Jak



powiedział znany historyk, w okresie
II Republiki po raz pierwszy w
historii Hiszpanii uspołeczniono
politykę. W całym kraju mówiono o
polityce i zajmowano się nią więcej
niż czymkolwiek innym. Ale ksiądz
Josemaría, wbrew temu nurtowi,
pozostał wierny swemu powołaniu
kapłańskiemu: mówił tylko o Bogu.
Postawa ta musiała tak bardzo
kontrastować, że stała się faktem
wyróżniającym. Do tego stopnia, że
założyciela Opus Dei można było
kojarzyć tylko jako kapłana, który nie
był "trabucaire" (który nie angażował
się w politykę). Jak widzieliśmy, w
ten sposób został przedstawiony
doktorowi Canalesowi Maeso w
Hospital de la Princesa na początku
1933 roku.

W czerwcu 1975 r. w walenckiej
gazecie „Las Provincias” Aurelio
Mota opisywał, że w połowie roku
szkolnego 1935/36 niektórzy
studenci, którzy przejmowali władzę



w Walencji, zaniepokojeni rozwojem
sytuacji w Hiszpanii, postanowili
udać się do Madrytu, aby
skonsultować się z księdzem
Josemaríą. Chcieli się z nim poradzić,
biorąc pod uwagę jego głęboką
znajomość środowiska studenckiego
oraz roztropność i dyskrecję, które go
charakteryzowały.

Chociaż poruszane z nim problemy
były mieszanką natury politycznej i
religijnej, był on w stanie - podkreśla
Aurelio Mota - „rozróżnić między
tymi dwoma polami i wyjaśnić, że
jego misja była czysto duchowa, a
jako kapłan nie wchodził ani nie
wychodzi w sprawy polityczne”.
Oczywiście nie omieszkał wskazać
punktów sprzecznych z doktryną
Kościoła, których broniły niektóre
grupy, ale to była tylko rozmowa o
religii, a nie o polityce. Powtórzył, że
„interesują go dusze, a świeccy
zajmują się już innymi sprawami”.



Nawet ryzykując, że będzie się
powtarzać, warto podkreślić: ta
postawa nie była obojętnością, ale
głęboko odczuwanym pragnieniem
uniknięcia złego klerykalizmu za
wszelką cenę.Z tego powodu
Założyciel Opus Dei ograniczył się do
kształtowania sumienia chrześcijan,
aby pogłębiali swoją
odpowiedzialność – przed Bogiem,
przed ludźmi – i postępowali zgodnie
z nią, a nie jak longa manus
hierarchii kościelnej czy jakiegoś
kapłana.

Wszystko to stanie się jasne - po raz
kolejny - gdy odpowie na pytania,
które jakiś czas później zostaną
zadane księdzu Escrivie de Balaguer
w Buenos Aires:

-Co mogę zrobić, aby nasi przyjaciele
zrozumieli, że najważniejszą rzeczą
jest zajmowanie się Bogiem,
poznawanie Boga i nie martwienie



się tak bardzo o inne rzeczy..., o
politykę...?

-Cóż, nie można im powiedzieć,
żeby nie przejmowali się polityką.
Ponieważ, na litość boską,
niektórzy ludzie martwią się
polityką: "Nie ja! Nie zajmuję się
tym tematem, ale rozumiem, że są
tam ludzie, którzy są pełni
prawości: niektórzy idą na prawo,
inni na lewo, inni w ten sposób, i
żaden z nich się nie myli, wszyscy
mają dobrą wolę. Nie powiem im,
żeby porzucili politykę. Ale mogę i
muszę im doradzić, aby nie działali
z użyciem osobistych ataków;
bronić swojego programu, nie
obrażając nikogo osobiście: ani
obecnych osobistości, ani tych z
najbliższej przeszłości; w
przeciwnym razie w kraju nigdy
nie będzie nikogo przyzwoitego,
kto chciałby poświęcić się, aby
poprowadzić naród do przodu;
ponieważ myślą: później, jeśli to



się zawali, będą mnie źle
traktować, a wraz ze mną moje
dzieci, moja rodzina, wszyscy; i
zaczyna się jedno prześladowanie
po drugim. To szaleństwo.

Więc tak: niech dobrzy ludzie
martwią się polityką, jeśli mają na to
ochotę. Wiem, że nie jestem po twojej
stronie, ponieważ przytoczyłeś to
jako przykład: ale dałeś mi okazję, by
przypomnieć o tym, że nie powinno
być nienawiści. Mamy troszczyć się o
rzeczy ziemskie. Ty i ja musimy
dotykać wszystkiego, co nie jest z
natury złe, ale ze wszystkim, co jest
dobre lub obojętne, bez żadnych
niedogodności, musimy zrobić rzecz
króla Midasa: zamienić to w złoto.
Czy to jasne?

Tego samego dnia inna osoba, która
pracowała dla kanału telewizyjnego,
chciała rozwiać swoje wątpliwości co
do tego, jak korzystać ze środków



masowego przekazu w sensie
apostolskim.

"Mój synu, wielu z was jest
specjalistami w tej dziedzinie. Więc
nie zadawaj mi profesjonalnych
pytań. Wiesz o wiele więcej niż ja.
Mogę wam mówić o waszej
gorliwości apostolskiej, o waszym
zaangażowaniu w niesienie innym
duszom Miłości, którą macie do
Chrystusa. Ale jeśli chodzi o
konkretny sposób, jeśli jesteście
profesjonalistami, dlaczego miałbym
się w to angażować? Nie podoba mi
się to. My, księża, nie powinniśmy
rozmawiać o sprawach zawodowych,
z których chyba nic nie rozumiemy, a
w każdym razie nie jesteśmy od tego.

Mogę ci doradzić, abyś był bardziej
umartwiony, bardziej głodny dusz. i
będę nalegał, abyś rozszerzał swoją
modlitwę, abyś dokonywał wielu
aktów Miłości, zadośćuczynienia.
abyś mógł być bardzo dobry



zawodowo. Ale twoja praca: to zależy
od ciebie. Co byś powiedział, gdybym
teraz mówił o socjologii lub polityce?
Musiałbyś spojrzeć na mnie z
politowaniem. Można by pomyśleć:
Ojciec oszalał, nie rozmawia z nami o
Bogu.

Don Álvaro del Portillo podszedł do
niego – dochodziła dwunasta – i
przed modlitwą Anioł Pański ksiądz
Escrivá de Balaguer dodał:

– Don Álvaro prosi mnie, abym
powtórzył, że jest to jedyna rzecz,
którą mogę ci powiedzieć, ponieważ
każdy z was będzie swobodnie
kształtował swoje myśli o rzeczach
doczesnych, które nie muszą być
takie same jak myśli innych. Wiele
różnych opinii może być dobrymi,
szlachetnymi i ofiarnymi
rozwiązaniami i wszystkie one
zasługują na szacunek. W ziemskim
życiu nie ma dogmatów: są tylko w
religii.



To było jasne, jednoznaczne
kryterium, które zawsze głosił bez
względu na wydarzenia, które
przeżył na przestrzeni lat: nauczał u
kresu swoich dni, tak jak w 1930 czy
1940 roku.

Jak dobrze wiadomo, w Hiszpanii w
1939 r. nastąpiła zmiana nastawienia
władz cywilnych do Kościoła
katolickiego, co znalazło
odzwierciedlenie w licznych
przemówieniach i publicznych
demonstracjach. Ale Założyciel Opus
Dei, który był spokojnie na swoim
miejscu wiele lat wcześniej, kiedy
wiały inne wiatry, pozostał na swoim
miejscu nawet wtedy.

Jeden z uczestników medytacji, którą
poprowadził w rezydencji przy ulicy
Jenner w niedzielę października
1939 r., w uroczystość Chrystusa
Króla, był pod wrażeniem jego
kapłańskiego sposobu odwoływania
się do szlachetnych, patriotycznych



pragnień ludu, aby natychmiast
doprowadzić je do refleksji, że
istnieje o wiele większe Królestwo:
Królestwo Jezusa Chrystusa, które
nie ma końca... Pytanie skierowane
do każdego z obecnych sięgało w
głąb serca: Aby Chrystus mógł
królować w świecie, musi najpierw
królować w twoim sercu: czy
naprawdę króluje? Czy twoje serce
jest dla Jezusa Chrystusa?

Ale to nie było tylko głoszenie przy
głoszeniu nauk. Wszystko w tym
akademiku było pełne wolności.
Vicente Mortes przybył do Madrytu
w pierwszych dniach września 1940
r. w poszukiwaniu zakwaterowania,
ponieważ zamierzał rozpocząć
karierę jako inżynier budownictwa
lądowego. W Walencji ks. Eladio
España, rektor Kolegium Bożego
Ciała, odpowiedzialny za
kierownictwo duchowe wielu
młodych ludzi, opowiedział mu o
rezydencji Jennera. Vicente Mortes



pojechał tam ze swoim ojcem.
Przywitali się z przystojnym i
serdecznym księdzem, który ich
przyjął, usiedli, a ojciec Wincentego
przemówił: był jedynakiem; Po raz
pierwszy został oddzielony od
rodziców; był dobrym uczniem
pijarów w Walencji; bał się, że "zgubi
się" w wielkim mieście; Chciałem
więc zostawić go w miejscu, w
którym nie będzie w
niebezpieczeństwie, gdzie jego
wyjścia i wejścia będą kontrolowane,
gdzie będzie obserwowany, jednym
słowem.

Don Josemaría przerwał mu i
wyjaśnił, że w rezydencji nikogo nie
obserwuje. Celem była pomoc
wszystkim w stawaniu się dobrymi
chrześcijanami i dobrymi
obywatelami, wolnymi ludźmi,
którzy potrafią formułować kryteria
i brać odpowiedzialność za własne
czyny.



Ojciec Vincenta był początkowo
zdruzgotany. Rozmawiali dalej, a on
zaczął rozumieć, że ksiądz miał rację,
że inwigilacja jest bezużyteczna
wobec kształtowaniu postawy
osobistej odpowiedzialności.

Jednak jasne przesłanie Założyciela
Opus Dei nie zawsze było
początkowo rozumiane przez ludzi,
nawet bardzo dobrych ludzi, którzy
nie doceniali jego nowości, jego
oryginalności i próbowali ograniczyć
je do starych wzorców. Tak było na
przykład w przypadku Manuela
Garcíi Morente. Víctor García Hoz
poszedł zobaczyć się z don Josemaríą
na Diego de León i powiedziano mu,
że powinien trochę poczekać,
ponieważ ma innego gościa. Był to
don Manuel García Morente,
profesor filozofii na Uniwersytecie
Madryckim, który żył z dala od
religii, ale nawrócił się i został
księdzem. Don Manuel García
Morente chciał dowiedzieć się, czym



jest Opus Dei i rozmawiał z jego
Założycielem. Jako podsumowanie
koncepcji, którą przedstawił,
Morente powiedział mu: "Więc Opus
Dei jest jak Institución Libre de
Enseñanza[1], ale w sensie
katolickim". Don Josemaria,
przyjmując Víctora Garcíę Hoza,
skomentował mu z pewnym żalem,
że dla tak dobrej i inteligentnej osoby
jak Don Manuel, wszystko, co mógł
myśleć o Dziele, to sprowadzenie je
do instytucji pedagogiczno-
politycznej....

García Morente zrozumiał i pokochał
Dzieło po kolejnych rozmowach. Z
drugiej strony, ludzie, którzy nie byli
tak dobrzy, tak inteligentni i którzy
być może nie zadawali sobie trudu,
by rozmawiać z kimkolwiek z Opus
Dei, powtarzali przez lata, że Dzieło
było czymś w rodzaju anty-
Institución Libre de Enseñanza
(Wolnej Instytucji Edukacyjnej). Nie
zdawali sobie sprawy, że takie



podejście było radykalnie sprzeczne
z pozytywnym duchem Opus Dei:
Dzieło nie było ani anty-
czegokolwiek, ani anty-kogokolwiek.
Co więcej, pomijali fundamentalny
fakt: delikatny i skuteczny szacunek
Założyciela dla wolności działania
członków w kwestiach politycznych,
społecznych i kulturowych.

Nikt wrażliwy na problemy
uniwersyteckie nie był nieświadomy
siły nabytej przez Instytucję w latach
dwudziestych i trzydziestych XX
wieku. Założyciel Opus Dei, który
miał do czynienia z wieloma
studentami w tamtych latach, zdawał
sobie sprawę z realności sytuacji i
mówił o niej od czasu do czasu około
1932 lub 1933 roku, według dr
Jiméneza Vargasa, aby dać
wyobrażenie o poważnych
problemach trapiących hiszpański
uniwersytet, ale zawsze bardzo
wyraźnie zaznaczając, że
rozwiązanie tych problemów było



obowiązkiem ludzi, którzy w
wolności pracowali w szkolnictwie
wyższym. Jego podejście było tak
jasne, że „żadna osoba w dobrej
wierze, która usłyszała to od niego,
nie mogła pomyśleć, że Dzieło
powstało przeciwko Institución Libre
de Enseñanza”.

W wielu dziedzinach, w latach
trzydziestych i czterdziestych, kiedy
członkowie Dzieła byli młodzi,
delikatny szacunek Założyciela Opus
Dei dla ich wolności zawodowej
musiał być heroiczny, ponieważ
często istniały tematy, w których jego
wiedza była znacząca, na przykład w
kwestiach uniwersyteckich,
prawnych, artystycznych lub
historycznych. Jednak zawsze wolał
podejmować ryzyko wolności.

Duch ten rozciągał się nawet na
sposób, w jaki kierowano dziełami
apostolskimi promowanymi przez
Opus Dei. Jak powszechnie wiadomo,



zadania te mają nadprzyrodzony cel.
Są one jednak projektowane i
rządzone z mentalnością świecką,
to znaczy przez ludzi, dla których to
zadanie jest ich własną pracą
zawodową. Dlatego nie są one
wyznaniowe ani nie są ulepione z
tego samego materiału: zależą od
potrzeb społecznych regionu, od
warunków danego terytorium lub od
możliwości, jakie daje w każdym
przypadku odpowiednie
ustawodawstwo cywilne.

W słowach i na piśmie Założyciel
Opus Dei podał wiele kryteriów dla
tych apostolatów. Odnosiły się one do
kluczowych idei o charakterze
apostolskim, a także do aspektów
organizacyjnych i praktycznych
możliwości, ponieważ pragnął
przekazać całe swoje doświadczenie,
aż do najdrobniejszych szczegółów,
aby można je było wykorzystać z
osobistą odpowiedzialnością. Wielkie
kryteria zarządzania w Opus Dei -



decentralizacja, kolegialność,
autonomia - oznaczały, że decyzje
były podejmowane indywidualnie,
jak najbliżej każdego problemu. W
ten sposób narodziły się dzieła
apostolskie w świecie, będące
owocem tej samej chrześcijańskiej
gorliwości, ale prowadzone w bardzo
różny sposób i przez bardzo różnych
ludzi.

Na początku działalności Opus Dei w
Stanach Zjednoczonych, krótko po
1950 r., w Bostonie rozpoczął się
projekt promowania pracy
apostolskiej w kręgach
uniwersyteckich tego miasta, tak
ważnych w Stanach Zjednoczonych
(słynne M.I.T. i Uniwersytet
Harvarda). Inicjatywa wzbudziła
zainteresowanie wielu osób, które
nie należały do Opus Dei, ale były
chętne do współpracy. Powołano
Radę Powierniczą, komitet
organizujący tę pomoc i promujący
inne. W jego skład weszli ludzie o



najróżniejszych przekonaniach
politycznych, tacy jak Volpe,
republikanin i gubernator
Massachusetts; Fitzgerald, jeden z
liderów Partii Demokratycznej w
Bostonie; oraz Richardson,
republikanin i zastępca gubernatora
stanu, który nie był katolikiem.

Podobna świadomość prawdziwego
wymiaru Opus Dei pojawiła się w
Londynie, gdy Netherhall House
przygotowywał się do podwojenia
swoich obiektów, aby jeszcze
bardziej rozszerzyć swoją pracę ze
studentami z Trzeciego Świata.
Radzie powierniczej utworzonej w
celu zebrania funduszy
przewodniczył niekatolik, Bernard
Audley, a w jej skład wchodzili ludzie
o różnych, czasem sprzecznych,
przekonaniach. Pewnego dnia kilku
członków Rady spotkało się w jednej
z prywatnych sal parlamentu w
Westminsterze. W trakcie rozważań
nad sposobami pomocy Netherhall



House rozdzwoniły się dzwonki
wzywające do głosowania. Wśród
zgromadzonych było czterech
posłów, dwóch z Partii Pracy i dwóch
z Partii Konserwatywnej, którzy byli
członkami Rady Netherhall. Jeden z
nich złożył wniosek o przerwę, ale
inny zasugerował: „Zajmijmy się
Netherhall House, ponieważ jesteśmy
dwa do dwóch, a nasza nieobecność
nie zmieni wyniku głosowania”. I
zostali przy Rezydencji.

Tym bardziej Założyciel Opus Dei
szanował i zachęcał do wolności, jeśli
chodzi o osobiste inicjatywy
apostolskie członków Dzieła. Joaquín
Herreros Robles, przewodniczący
komitetu Rodzinnych Szkół
Rolniczych [E.F.A.] w Hiszpanii,
rozmawiał z księdzem Escrivą de
Balaguer pewnego ranka w
listopadzie 1972 roku w Pozoalbero
(Jerez) i ten w pewnym momencie
rozmowy powiedział do niego mniej
więcej tak: - Mój synu, swoją



osobistą pracą i osobistą
odpowiedzialnością dokonasz
głębokiego dzieła formacji
chrześcijańskiej na wsi, które
będzie jednocześnie ważnym
dziełem o charakterze
zawodowym, społecznym, a także
politycznym. Ale nigdy jednej
partii!

Joaquín Herreros chciał mu
wyjaśnić, że E.F.A. nie ma
najmniejszego związku z partiami
politycznymi: są czymś innym. Ale
zanim zaczął mówić, Założyciel Opus
Dei z determinacją powiedział do
niego:

-Nie, mój synu, jeśli myślisz
inaczej, nie mów mi.

Joaquín Herreros był spokojny i
zadowolony: „Domyśliłem się, że
Ojciec zrozumiał wszystko, co
chciałem powiedzieć, a jeśli nie
pozwolił mi tego powiedzieć, to tylko



po to, by pokazać mi, jak szanuje
moją wolność”.

Założyciel Opus Dei żył miłością do
wolności aż do heroicznych granic.
Kiedy było łatwo i kiedy było trudno.
Musiało to być szczególnie trudne - i
to tylko w zarysie - w burzliwych
czasach poprzedzających wojnę w
Hiszpanii i w pierwszych latach
okresu powojennego. W obu tych
okresach w wielu krajach panowała
atmosfera łącząca pewne stanowiska
polityczne z przesłaniem religijnym.
Ci, którzy nie podzielali pewnych
rozwiązań, pozostawali w
niepopularnej postawie, wydając się
nie kochać Ewangelii, nie być
wiernymi dziećmi Kościoła (ta
tendencja powróciła silnie - czasem
w ostrych, brutalnych słowach - w
latach siedemdziesiątych i ponownie
spowodowała niezrozumienie ducha
Opus Dei: Niektórzy nie rozumieją,
że obrona wolności nie jest ani
obojętnością na ludzkie problemy,



ani rozłamem wśród katolików, ale
wiernością zarówno autonomii
porządku doczesnego, jak i
przesłaniu Chrystusa).

Afirmacja pluralizmu wśród
katolików była niezrozumiałą
nowością dla wielu we wczesnych
latach Opus Dei, ponieważ byli oni
formowani dokładnie w przeciwnym
kierunku. Później Sobór Watykański
II jednoznacznie wypowiedział się na
temat tradycyjnej doktryny Kościoła,
która wydawała się być zapomniana
- "nie jest dozwolone, aby ktokolwiek
przypisywał sobie autorytet Kościoła
wyłącznie na rzecz własnego
zdania", jak można przeczytać w
konstytucji Gaudium et spes - ale
nawet dzisiaj to, co jest już wspólnym
dziedzictwem doktrynalnym, nie
przenika w pełni do praktycznego
postępowania.

Zdziwienie i oburzenie księdza
Escrivy było zrozumiałe, gdy w 1957



r. ktoś z Kurii Watykańskiej
pogratulował mu nominacji członka
Opus Dei, Alberto Ullastresa, na
ministra w hiszpańskim rządzie:
„Jakie to ma dla mnie znaczenie, czy
jest ministrem, czy zamiataczem? Dla
mnie liczy się to, że uświęca się
swoją pracą”.

W 1964 roku został zapytany w
teatrze Gayarre w Pampelunie:

-Jaką pozycję zajmują członkowie
Opus Dei w życiu publicznym
narodu?

Ksiądz Escrivá ponownie wyjaśnił
ideę wolność, którą żyje się w Dziele,
zawsze w ramach doktryny
katolickiej.

Swoją odpowiedź rozpoczął od
szybkiego i głośnego la que les dé la
gana [w zależności od tego, co chcą].
Wypełniony po brzegi teatr
rozbrzmiał owacją na stojąco.



[1] ILE - instytucja o przemożnym
wpływie na część intelektualistów
hiszpańskich, była rozsadnikiem
świeckich idei, zamknięta w 1939
roku po przejęciu władzy przez
Franco.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nie-ma-dogmatow-w-
sprawach-doczesnych/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-ma-dogmatow-w-sprawach-doczesnych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-ma-dogmatow-w-sprawach-doczesnych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-ma-dogmatow-w-sprawach-doczesnych/

	Nie ma dogmatów w sprawach doczesnych

