
opusdei.org

Nie bój się, mała
trzódko (18)
Ewangelizacja w
czasach przemian

WALKA, BLISKOŚĆ, MISJA (18).
Nadszedł czas, aby zmienić
spojrzenie, przejść od nostalgii
do śmiałości, od wiary w
defensywie do wiary, która z
ufnością proponuje wizję
świata i życia.

15-10-2025

Grupa odkrywców, zahartowana
przez lata spędzone na pustyni,



wkracza na terytoria, których nigdy
wcześniej nie widzieli. Podążają
wśród bujnych wzgórz i dolin;
znajdują kiście winogron, które
mogą unieść tylko dwie osoby, oraz
figi, które przyćmiewają wszystko, co
można znaleźć na orientalnym targu
(por. Lb 13,17-24). Ogarnia ich
entuzjazm, niemal euforia, gdy w
końcu widzą tę długo wyczekiwaną
ziemię: zieleń, życie, ogromne owoce.
Ich serca wypełniają się zdumieniem;
nadzieja staje się konkretna,
namacalna. Mają na wyciągnięcie
ręki świat, który wydaje się oferować
im wszystko, na co czekali od lat. Ale
wraz z tą obietnicą pojawia się
niepokój: tę ziemię trzeba będzie
podbić. W powietrzu unosi się coś w
rodzaju wrogości.

Odkrywcy w świecie gigantów

W oddali widać ufortyfikowane
miasta. Z bliska odkrywcy
dostrzegają mieszkańców wysokich



jak dęby, prawdziwych gigantów!
Niektórzy zapominają o sile Boga i
sieją ziarno pesymizmu. Nagle lud
zaczyna tęsknić za manną z
pustyni... Ich entuzjazm znika jak
rosa pod wpływem pierwszych
promieni słońca. Atmosfera staje się
napięta między tymi, którzy chcą
wszystko porzucić i wrócić do Egiptu,
a tymi, którzy wciąż mają błysk w
oczach i ducha zdobywcy:
nielicznymi szaleńcami, prawdę
mówiąc. Ziemia jest piękna, owszem,
ale przedsięwzięcie wydaje się
tytaniczne pod każdym względem.
Rośnie świadomość, że nie są w
stanie sprostać zadaniu; chwieją się
w pewności, o której myśleli, że ją
mają (por. Lb 13,27-14,4). Serca są
rozdarte między zaufaniem a pokusą
ucieczki, między pragnieniem
przygody a strachem przed zagładą.
Alternatywa jest jasna: albo wejść w
kontakt, albo na zawsze ugrzęznąć
na pustyni.



Naród pozostanie uwięziony w tym
wyborze przez dziesięciolecia. W
gruncie rzeczy blokuje ich niewielka
wiara w Boga. W ich uszach wciąż
rozbrzmiewa fragment relacji
zwiadowców: „widzieliśmy tam
nawet olbrzymów – Anakici
pochodzą od olbrzymów – a w
porównaniu z nimi wydaliśmy się
sobie jak szarańcza i takimi byliśmy
w ich oczach” (Lb 13, 33).
Sparaliżowani strachem przed
nowym wyzwaniem, prawie wszyscy
skończą jako starcy. Tylko kilku
„szaleńcom” – Kalebowi z plemienia
Judy i Jozuemu z plemienia Efraima –
dane będzie ujrzeć nadejście nowych
czasów. Nie są oni ani najwięksi, ani
najodważniejsi, ale wiedzą, że
zwycięstwo nie zależy od ich siły ani
trwałości broni, ale od żywego Boga,
który kroczy pośród nich.

Czterdzieści lat później, po długim
okresie oczyszczania tej chwiejnej
nadziei, lud ponownie staje u bram



ziemi obiecanej. Wciąż obecni są
Kaleb i Jozue, przywódca, który
zaufał Bogu i poprowadzi odnowiony
lud za Jordan. Motywują ich słowa,
które Pan wypowiedział ustami
Mojżesza: «Wybierajcie [...]
życie» (Pwt 30, 19). Bóg mówi do nich
i mówi do każdego z nas: „Oto
stworzyłem cię, abyś żył, abyś był
szczęśliwy... Czy wybierzesz mnie, i
czy wybierzesz Życie? To właśnie
odkryli «maluczcy» i to wybrali:
wiedzą, że całe nieskończone
pragnienie życia, które noszą w
sobie, ma swoje źródło i
przeznaczenie w Bogu. I nie chcą
niczego więcej. Zrozumieli, że aby
odnieść sukces w życiu, zrealizować
swoje życie, należy pozwolić, aby
zalała ich Boża miłość, a następnie
rozdać ją z pełnymi garściami”[1].

Jest jednak jedna zasadnicza kwestia,
której Żydzi zgromadzeni wokół
Jozuego wciąż nie potrafią pojąć.
Brakuje im klucza do właściwej



interpretacji wejścia do ziemi
obiecanej. Pogrążeni we własnej
historii wygnania i wyzwolenia, nie
potrafią uchwycić jej głębszego
znaczenia. Nie rozumieją jeszcze
swojej roli w wielkiej historii
zbawienia. W tej chwili są
nastawieni na podbój, na
konfrontację: marzą o miażdżącym
zwycięstwie, zwycięstwie, które będą
opiewać w całej Księdze Jozuego.
Chodzi o to, aby stawić czoła i
wygrać, przeciwstawić własną siłę –
choć stosunkowo niewielką – i
własną kulturę – która w
rzeczywistości jest jeszcze bardzo
uboga – siłom narodów, które stoją
przed nimi. Chodzi o
przeprowadzenie podboju
militarnego i kulturowego, chwytając
za dostępną broń.

W rzeczywistości lud, który wraz z
Jozuem wkracza do ziemi obiecanej,
z wielkim trudem zdoła przebić się
między tymi narodami. Chociaż



trzyma się swoich korzeni, nauczy
się nawiązywać relacje z innymi
ludami. I stopniowo zacznie
rozumieć, że jego rola wśród nich nie
polega na dominacji. Klucz do
interpretacji tego da Pan poprzez
proroków: «Ustanowię cię
światłością dla pogan, aby moje
zbawienie dotarło aż do krańców
ziemi» (Iz 49, 6). Zostali wezwani,
aby oświecić! I z tego powodu ich
liczba nie miała większego
znaczenia, ani ich odrębność, ani
bagaż kulturowy, jaki posiadali. Nie
będzie problemu ze zmierzeniem się
z nieznanymi ziemiami lub ludami
gigantów. Światło, które mieli
przynieść, miało pochodzić od Boga,
który zechciał zamieszkać wśród
nich jako «Książę Pokoju» (Iz 9, 5).
Mieli oświecić narody pokojem,
którego świat nie może dać (por. Łk
10, 5-6; J 14, 27), «pokój Chrystusa
zmartwychwstałego, pokój
rozbrojony i pokój rozbrajający,
pokorny i wytrwały»[2].



Kontakt

„Nowoczesny apostoł”[3] może
również czuć się jak jeden z tych
małych odkrywców w świecie
gigantów. Odkrywcy, którzy chcieliby
ponieść do serca świata Arkę
Przymierza, która oświeci wszystkie
narody. „Dzieci światłości, bracia
światłości — tym jesteśmy. Jesteśmy
nosicielami jedynego płomienia
zdolnego rozświetlić ziemskie drogi
dusz; jedynego blasku, w którym nie
będzie nigdy miejsca dla ciemności,
mroku ani cienia”[4].

Podobnie jak lud towarzyszący
Jozuemu, chcielibyśmy znaleźć w
sobie odwagę, aby opuścić pustynię i
udać się do krainy zamieszkanej
przez ludzi bardzo różnych od nas.
To właśnie takie zanurzenie się w
nowej rzeczywistości pozwoli nam
stać się światłem dla innych
narodów. Aby to osiągnąć, musimy
jednak najpierw zrobić ten wielki



krok, którego lud na pustyni nie
zdołał wykonać. Musimy
zdecydować się wejść w kontakt z
innymi. My, naród wybrany, ale
całkowicie świadomi naszej małości i
nieudolności, i inni, którzy są
prawdziwym powodem, dla którego
Pan nas wybrał. Ci inni, którzy
czasami wydają się gigantami i
którzy mogą sprawiać wrażenie tak
różnych, ale którzy są w gruncie
rzeczy tacy jak my. Niektórzy z nich
nadal nie znają prawdziwego i
żywego Boga lub mają o Nim błędne
wyobrażenie. I oni nas potrzebują,
bo mimo że mieszkają w bogatym
kraju, często mają dość ciężkie życie.

W każdym razie „nie jest prawdą,
jakoby wszyscy dzisiejsi ludzie – tak
w ogóle, razem wzięci – byli
zamknięci albo obojętni na to, czego
wiara chrześcijańska naucza na
temat przeznaczenia i istnienia
człowieka. Nie jest też prawdą, że
ludzie w obecnych czasach zajmują



się wyłącznie sprawami tej ziemi i
nie obchodzi ich patrzenie w niebo.
Mimo że nie brakuje ideologii, które
są zamknięte – ani osób, które je
podtrzymują – istnieją w naszych
czasach zarówno wzniosłe
pragnienia, jak i postawy
niegodziwe, bohaterstwo i
tchórzostwo, nadzieje i
rozczarowania; osoby, które marzą o
nowym, sprawiedliwszym i bardziej
ludzkim świecie, oraz te, które –
może zawiedzione porażką swych
pierwszych ideałów – szukają
ucieczki w egoizmie dążącym
wyłącznie do własnego spokoju albo
w trwaniu w błędzie”[5].

Jak wyjść im naprzeciw? Jak
zdecydować się nie tylko na
nawiązanie kontaktu, ale także na
pozostawanie w stałej relacji z tak
wieloma osobami, które spotykamy
na naszej drodze życia? W wielu
miejscach świata widać wyraźnie, że
chrześcijanie stali się «małą



trzódką» (Łk 12, 32), tak jak nasi
pierwsi bracia w wierze. Oczywiście
od czasu do czasu z radością czytamy
zachęcające wiadomości: na
przykład o rosnącej liczbie chrztów
dorosłych w niektórych krajach lub o
wzroście powołań kapłańskich na
innych kontynentach; poczucie
bezpieczeństwa daje nam również
widok tak wielu młodych ludzi
świętujących jubileusz wraz z
papieżem. Wszystko to sprawia nam
radość, ale nie zmienia faktu, że w
niektórych miejscach nadal jesteśmy
mniejszością, czasami uciskaną przez
kulturę, która często nie rozumie
wiary chrześcijańskiej. Pokolenia się
zmieniają, a przekazywanie wiary
staje się coraz trudniejsze.
Zrozumiałe jest zakłopotanie wielu
rodziców, którzy pomimo swoich
wysiłków nie zdołali przekazać
chrześcijańskiego życia swoim
dzieciom. Często próbowali tego,
naśladując to, co widzieli u swoich
rodziców. Jednak tym razem



przekazanie wiary nie zadziałało.
Coś poszło nie tak. Jednym z
czynników leżących u podstaw tego
zjawiska jest radykalna zmiana
kontekstu, co wymaga innego
podejścia.

Benedykt XVI wyjaśnił, że „podczas
gdy w przeszłości możliwe było
uznanie, że istnieje jednorodna
tkanka kulturowa, powszechnie
akceptowana w swym odniesieniu do
treści wiary i inspirowanych nią
wartości, to obecnie wydaje się, że w
znacznej części społeczeństwa już
tak nie jest, z powodu głębokiego
kryzysu wiary, który dotknął wielu
ludzi”[6]. Wiele lat temu czcigodny
Fulton Sheen również ogłosił to z
wielką jasnością, przed oszołomioną
publicznością: „Zbliżamy się do
końca chrześcijaństwa. Nie chodzi tu
o chrześcijaństwo jako takie, ani o
Kościół, ale o chrześcijaństwo jako
system. Czym jest to
chrześcijaństwo? Chrześcijaństwo to



życie gospodarcze, polityczne i
społeczne inspirowane zasadami
chrześcijańskimi. Ten system
dobiega końca, widzimy, jak umiera”.
I dodał jednak, że „to są wielkie i
wspaniałe dni, żeby żyć (...). To nie
jest ponury obraz; Jest to po prostu
migawka Kościoła pośród
narastającego sprzeciwu ze strony
świata. Dlatego żyjcie z pełną
świadomością tej godziny próby i
opierajcie się na Sercu Chrystusa”[7].

Wiara szukająca tysięcy
możliwości, aby się głosić

I co dalej? Nadszedł czas, aby
zmienić spojrzenie, przejść od
nostalgii do śmiałości, od wiary w
defensywie do wiary, która z
ufnością proponuje wizję świata i
życia. W obliczu tego tak
obiecującego, ale pozornie pełnego 
gigantów – technologicznych,
finansowych, kulturowych,
medialnych – świata, jesteśmy



wezwani do zaufania Bogu i podjęcia
decyzji. Możemy z nostalgią
idealizować „dobre stare czasy”: tak
łatwo jest myśleć z perspektywy
teraźniejszości, że kiedyś wszystko
było łatwiejsze... Jednakże, poza tym,
że nie zawsze tak było, nawet nie
wszędzie, takie spojrzenie blokuje
apostoła, który z niepokojem
obserwuje ten postchrześcijański
świat i czeka, aż sam się uzdrowi. Z
drugiej strony, ufność w Bogu
prowadzi nas do patrzenia w
przyszłość i stawiania czoła z
młodzieńczym entuzjazmem światu,
który czasami jest czymś wręcz 
przedchrześcijańskim, ponieważ musi
on niemal na nowo odkrywać
nowość Chrystusa.

«Kimże jest ta, która świeci z wysoka
jak zorza, piękna jak księżyc,
jaśniejąca jak słońce» (Pnp 6, 10). W
tym fragmencie biblijnym święty
Grzegorz Wielki odkrywa Kościół
jako prawdziwy świt świata, chociaż



świt ten trwa aż do końca czasów.
Nowy dzień nie jest już za nami, ale
przed nami: „Ci z nas, którzy w tym
życiu podążają za prawdą, są jak świt
lub wschód słońca, ponieważ
częściowo działamy już przy świetle,
ale częściowo zachowały się w nas
również pozostałości ciemności (...).
Święty Kościół wybranych będzie
pełnym dniem, kiedy nie będzie już
w nim cienia grzechu”[8].

To spojrzenie, które nie jest po prostu
pięknym punktem widzenia,
pozwala nam napełnić się nadzieją i
przyjąć wyzwanie, które już święty
Jan Paweł II postawił przed nami,
gdy zaczął mówić o „nowej
ewangelizacji”[9]: odnowionej
działalności apostolskiej, która
wymaga coraz większej naszej
inicjatywy i osobistej kreatywności.
Jeśli prawdą jest, że Kościół nie może
już liczyć na sprzyjające mu wiatry
dominującej kultury, „ducha czasu”,
to jednak nadal ma do dyspozycji



znacznie potężniejszy wiatr, Ducha
Prawdy, który również w tej nowej
erze misji apostolskiej będzie nas
uczył i napominał o wszystkim (por. J
14, 26), abyśmy mogli nieść wszędzie
odnawiającą żywotność Ewangelii.

Dzisiaj możemy ponownie
doświadczyć na własnej skórze –
poprzez naszą kruchość, zarówno
ilościową, jak i osobistą – tego
doświadczenia świętego Pawła:
«Przechowujemy […] skarb w
naczyniach glinianych» (2 Kor 4, 7).
Być może właśnie teraz, w tym
trudnym dla nas czasie, Bóg zachęca
nas do bardziej misyjnej, kreatywnej
i indywidualnej postawy, takiej jak
apostołowie i pierwsi uczniowie. Do
wiary, która nie ogranicza się do
obrony, ale szuka tysiąca sposobów,
aby się głosić. „Bądźmy optymistami!
Mocą nadziei walczmy [...] Odkryjmy
świat w nowej, radosnej
perspektywie. Piękny i czysty
wyszedł on z rąk Bożych, a jeśli



zdolni będziemy do szczerej skruchy,
przywrócimy go w pierwotnej
piękności Bogu”[10].

* * *

«Nie bój się, mała trzódko, gdyż
spodobało się Ojcu waszemu dać
wam królestwo» (Łk 12, 32). W ten
sposób Jezus pocieszał małą grupkę
zdezorientowanych i wątpiących
uczniów, którzy się wokół Niego
znajdowali. I powtarza to nam
dzisiaj. Kiedy wiara jest żywa, jest
zaraźliwa. I to właśnie ta witalność
sprawia, że jest ona trwała. Pierwsi
chrześcijanie nie mieli władzy,
żadnych struktur, żadnej liczby.
Jednak jeden za drugim, z ogniem
Chrystusa, który nosili w swoich
sercach[11], przemieniali serca wielu.
My, chrześcijanie, jesteśmy wezwani
do przeżywania na nowo
przypowieści Jezusa, która tak
dobrze opisuje Kościół pierwszych



pokoleń: zaczynu jest niewiele, ale
zakwasza wszystko (por. Mt 13, 33).

Lorenzo De Vittori

[1] "Walka, bliskość, misja (1):
Wybierz życie" – opusdei.org.

[2] Pierwsze pozdrowienie Ojca
Świętego Leona XIV, 08.05.2025.

[3] Droga, 335.

[4] List 6, nr 3.

[5] To Chrystus przechodzi, 132. Por.
także F. Ocáriz, List pasterski,
14.02.2017, nr 1.

[6] Benedykt XVI, List apostolski Porta
fidei, 2.

[7] Cytat za: De la cristiandad a la
misión apostólica, University of Mary,
Rialp, Madryt 2025, str. 30.

https://opusdei.org/pl-pl/article/walka-bliskosc-misja-1-wybierz-zycie/
https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/2025-05/pierwsze-slowa-leona-xiv.html
https://escriva.org/pl/camino/335/
https://escriva.org/pl/camino/335/
https://escriva.org/pl/cartas-2/34/
https://escriva.org/pl/cartas-2/34/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/132/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/132/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-14-02-2017-podsumowanie-kongresu-generalnego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-14-02-2017-podsumowanie-kongresu-generalnego/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei.html


[8] Święty Grzegorz Wielki, Traktaty
moralne o Hiobie 29,2-4 (PL 76,
478-480).

[9] Św. Jan Paweł II po raz pierwszy
użył tego wyrażenia w homilii
wygłoszonej w Polsce 9 czerwca 1979
r., a w sposób bardziej programowy
podjął je ponownie na Haiti 9
września 1983 r., mówiąc przy tej
okazji o "nowej ewangelizacji. Nowej
w swoim zapale, w swoich metodach,
w swoim wyrazie". Por. także 
Christifideles laici (1988), nry 34-35, 
Redemptoris missio (1990) nry 33-34 i
Novo millennio ineunte (2001) nr 40.

[10] Przyjaciele Boga, 219.

[11] Por. Droga, 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/nie-boj-sie-mala-trzodko-18-

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/219/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/219/
https://escriva.org/pl/camino/1/
https://escriva.org/pl/camino/1/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-boj-sie-mala-trzodko-18-ewangelizacja-w-czasach-przemian/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-boj-sie-mala-trzodko-18-ewangelizacja-w-czasach-przemian/


ewangelizacja-w-czasach-przemian/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nie-boj-sie-mala-trzodko-18-ewangelizacja-w-czasach-przemian/

	Nie bój się, mała trzódko (18) Ewangelizacja w czasach przemian

