
opusdei.org

«Nic nie pójdzie na
marne» – wykład
Prałata o nadziei

Przedstawiamy wykład ks.
Fernanda Ocáziza wygłoszony
w Rzymie w listopadzie 2024 r.,
w którym rozważa on cnotę
nadziei w kontekście Roku
Jubileuszowego.

01-10-2025

Bulla ogłaszająca Jubileusz 2025,
opublikowana przez papieża
Franciszka, rozpoczyna się słowami
świętego Pawła skierowanymi do



Rzymian, które nadają jej również
nazwę: «Nadzieja zawieść nie
może» (Rz 5, 5), spes non confundit.
Słowa te zawierają w sobie bardzo
głęboką treść. Kiedy mamy
prawdziwą nadzieję, ona nie
zawodzi. My możemy zawieść, ale
nadzieja nigdy, ponieważ Bóg jest
wierny swojej miłości do nas i swoim
obietnicom.

Prawdą jest, że niekiedy możemy
pokładać nadzieję w tym, co się nie
wydarza: na przykład w skuteczność
konkretnego działania apostolskiego
lub w wynik rozmowy, a może się
zdarzyć, że owoce nie przyjdą. Czy to
oznacza, że nadzieja zawiodła? Nie,
ponieważ nadzieja, która opiera się
na miłości Boga do nas, pozwala nam
powiedzieć z całą pewnością, jak
powiedział nasz Ojciec, św.
Josemaría: «nic nie pójdzie na
marne» (Kuźnia, 278). To, co robimy
dla Pana, co realizujemy zgodnie z
wolą Boga, jest zawsze skuteczne,



nawet jeśli nie widzimy
natychmiastowych rezultatów. Być
może zobaczymy je w inny sposób, w
innym czasie, a może nie zobaczymy
ich w tym życiu. Być może będą to
inne owoce niż te, których
oczekiwaliśmy. Dzięki temu możemy
mieć nadzieję pewną, że nic nie
zostanie stracone.

Po tym krótkim wstępie, dzisiejszy
wykład będzie polegał głównie na
ponownym przeczytaniu niektórych
tekstów papieża Franciszka – z bulli
ogłaszającej Jubileusz 2025 – naszego
Ojca i, oczywiście, Pisma Świętego.
Moim zamiarem podczas ich
omawiania jest stworzenie okazji do
rozbudzenia w naszych duszach
postawy, która pozwoli nam wzrastać
w nadziei. Nadprzyrodzona nadzieja
jest darem Boga, nie można jej
osiągnąć wyłącznie ludzkimi siłami,
ale możemy przygotować duszę na
przyjęcie darów Bożych, zwłaszcza
wiary, nadziei i miłości.



Czym jest nadzieja?

Nadzieja jest cnotą, która sprawia, że
wierzymy, iż w przyszłości
osiągniemy coś dobrego, to może być
trudne do osiągnięcia, ale jest
możliwe. Są trzy warunki:
przyszłość, trudność i możliwość.
Nadzieja, która nie spełnia tych
kryteriów, nie ma sensu. Na przykład
nie mogę powiedzieć, że mam
nadzieję, że jutro polecę na Księżyc;
byłaby to „szalona” nadzieja,
ponieważ nie jest to możliwe.
Nadzieją nie jest również pragnienie
czegoś, co nie jest trudne do
osiągnięcia. Nie mam nadziei, w
ścisłym tego słowa znaczeniu, że za
trzy godziny będę w domu. Chociaż
w tym życiu nic nie jest w stu
procentach pewne, są rzeczy, które z
ludzkiego punktu widzenia nie są
właściwym przedmiotem nadziei.

Nadzieja jest podstawową cnotą
ludzką, ponieważ wszyscy mamy



nadzieję na coś. Zawsze czekamy na
owoce naszej pracy, czekamy na
możliwe dobra, czekamy na koniec
różnego rodzaju sytuacji. Ale, jak
przypomniałem na początku,
nadzieja jest także cnotą
nadprzyrodzoną, teologalną. Czego
oczekuje się od nadprzyrodzonej
cnoty nadziei? Życie wieczne,
zjednoczenie z Bogiem, zbawienie,
ogromne szczęście nieba. To jest
wielka nadzieja. Uczestnictwo w
życiu Boga jest rzeczywistością, którą
można osiągnąć, ponieważ sam Bóg
nam ją ofiarowuje.

W sercu każdego człowieka istnieje
już ludzka, naturalna i niezbędna
nadzieja. Franciszek pisze: «Nadzieja
jest obecna w sercu każdego
człowieka jako pragnienie i
oczekiwanie dobra, nawet jeśli nie
wie, co przyniesie ze sobą
jutro» (Spes non confundit, 1).
Nadzieja, choć nie jest czymś
pewnym z ludzkiego punktu



widzenia, nie jest też czymś
niemożliwym; jest oczekiwaniem
dobra, możliwością, że to dobro
nadejdzie.

Przedmiotem nadziei teologalnej,
która doprowadza do pełni także
nadzieję naturalną, jest zbawienie,
wieczne szczęście z Bogiem. Święty
Paweł mówi: «z powodu nadziei
[nagrody] odłożonej dla was w
niebie» (Kol 1, 5). Ta nadzieja na
szczęście w niebie jest związana z
wiarą w miłość Boga do nas i w
środki, które On przygotował,
abyśmy dotarli do nieba:
Eucharystia, modlitwa...

Nadzieja na życie wieczne jest tak
ważna, że Sobór Trydencki potępił
tych, którzy utrzymywali, że nadzieja
w życie wieczne jest błędem i że
należy postępować bez oczekiwania
nagrody w niebie. Sobór mówi:
„Gdyby ktoś mówił, że
usprawiedliwiony grzeszy, gdy czyni



dobrze ze względu na wieczną
nagrodę - niech będzie
wyklęty" (Sobór Trydencki, Sesja. VI,
kan. 31). Nadzieja na wieczną
nagrodę nie tylko nie jest zła, ale jest
czymś, czego Bóg dla nas chce i jest
związana z wiarą i miłością.

Poręka nadziei

Co jest poręką nadziei? Odpowiedź
jest prosta: wiara. Jak czytamy w
Liście do Hebrajczyków: «Wiara zaś
jest poręką tych dóbr, których się
spodziewamy» (Hbr 11, 1). Czym jest
ta wiara? To wiara w miłość Boga do
nas. Wiara, która daje nadzieję
pewną, ponieważ opiera się na
czymś, co nigdy nie zawodzi:
niezachwianej miłości Boga do
każdego z nas.

Papież Franciszek stwierdza, że
«nadzieja rodzi się w istocie z miłości
i opiera się na miłości, która
wypływa z Serca Jezusa przebitego
na krzyżu» (Spes non confundit, 3). I



zaraz potem cytuje świętego Pawła z
Listu do Rzymian: «Jeżeli bowiem,
będąc nieprzyjaciółmi, zostaliśmy
pojednani z Bogiem przez śmierć
Jego Syna, to tym bardziej, będąc już
pojednani, dostąpimy zbawienia
przez Jego życie» (Rz 5, 10). W ten
sposób nadzieja rodzi się z wiary w
miłość, jaką Bóg nas obdarza.

Trzeba pielęgnować w naszym życiu
tę wiarę w miłość Bożą, która jest
miłością konkretną. Nie jest to
abstrakcyjna miłość do ludzkości w
ogóle, ale miłość osobista,
skierowana do każdego z nas w tej
chwili i zawsze. Pan patrzy na nas,
jest w nas z łaską, która nas podnosi i
uświęca, i kocha nas w bardzo
osobisty sposób. Ta miłość jest naszą
siłą, która sprawia, że wierzymy w
coś, co choć trudne, jest możliwe: że
staniemy się świętymi, co jest celem
naszych nadziei — ostateczne i pełne
zjednoczenie z Bogiem.



Ważne jest, aby pamiętać, że w życiu
duchowym, w ascetycznej walce, w
momencie zaczynania i zaczynania
od nowa, zawsze trzeba żyć nadzieją.
Nadzieją opartą na poręce. Nie na
naszych siłach, jakby była to walka,
którą musimy wygrać za wszelką
cenę, ale opartą na miłości Boga. Bóg
nie tylko liczy na naszą słabość, ale
przede wszystkim na swoją
nieskończoną moc, która wyraża się
w Jego miłości do nas.

Ważne jest również, aby pamiętać, że
w Bogu poznanie i miłość są ze sobą
zjednoczone. On nas zna i kocha
nieskończenie. I co więcej, duch
Opus Dei skłania nas do uznania, że
miłość Boga czyni nas prawdziwie
Jego synami i córkami. Świadomość
tego dziecięctwa Bożego umacnia
naszą nadzieję, jak wyjaśnia święty
Josemaría w jednej ze swoich
homilii: «Pewność, która daje mi
poczucie i świadomość synostwa
Bożego, napełnia mnie — a pragnę,



aby działo się to także z wami —
prawdziwą nadzieją, która jako cnota
nadprzyrodzona, wlana w
stworzenia, dostosowuje się do
naszej natury i jest również cnotą
bardzo ludzką» (Przyjaciele Boga,
208).

Nadprzyrodzona cnota nadziei
wzmacnia naturalną zdolność
człowieka do oczekiwania dobra,
nawet jeśli jest to trudne.
Świadomość, że jesteśmy dziećmi
Bożymi, prowadzi nas do pewnej
nadziei na osiągnięcie celu.
Doświadczenie własnej nędzy może
skłaniać nas do aspirowania do
zbawienia co najwyżej, tak jakby
zbawienie nie pokrywało się ze
świętością, traktując świętość jako
«ascetyczną utopię». Bycie świętym
jest celem, a jeśli życie kończy się bez
wystarczającej świętości, przechodzi
się przez czyściec, aż się ją osiągnie.
Trudno jest osiągnąć świętość bez
wysiłku, dlatego życie uświęcenia



jest żmudne, ale nadzieja na jej
osiągnięcie staje się możliwa dzięki
łasce Bożej.

Jak wspomniałem przed chwilą,
cytując słowa naszego Ojca, naszą
nadzieję kształtuje synostwo Boże.
Mamy szczególny powód, by mieć
nadzieję na świętość i wierzyć w
skuteczność naszego powołania:
jesteśmy bowiem umiłowanymi
dziećmi Boga. Przypominamy sobie o
tym bardzo często, choćby teraz,
słuchając słów św. Jana: «Myśmy
poznali i uwierzyli miłości, jaką Bóg
ma ku nam» (1 J 4, 16). To jest istota
życia według Ewangelii: poznanie i
uwierzenie w miłość Boga do nas,
wiedząc, że jesteśmy dziećmi Bożymi
ze względu na Jego miłość. I
urzeczywistniając tę wiarę.

Ta wiara w miłość Boga prowadzi do
życia w zaufaniu w opatrzność. To
znaczy, wiemy, że nie jesteśmy zdani
na przypadkowość, na łaskę świata.



Nie chodzi o to, że Bóg bardzo nas
kocha, a potem zostawia samych
sobie. Bóg nas kocha i szanując naszą
wolność, nieustannie nam
towarzyszy. Jego miłość nie jest
odległa, ale opatrznościowa. Papież
Benedykt XVI w encyklice o nadziei 
Spe salvi pisał, że «Bóg jest
fundamentem nadziei – nie
jakikolwiek bóg, ale ten Bóg, który
ma ludzkie oblicze i umiłował nas aż
do końca: każdą jednostkę i ludzkość
w całości» (nr 31). Wiara w tę
konkretną miłość Boga do nas jest
fundamentem naszej nadziei.
Natomiast święty Paweł w Liście do
Efezjan opisuje pogan jako lud «nie
mający nadziei ani Boga na tym
świecie» (Ef 2, 12). Nadzieja opiera
się na Bogu, na Jego konkretnej i
osobowej miłości. Chociaż ludzkie
nadzieje istnieją, są one ograniczone
do tego życia i nie wykraczają poza
nie. Bez Boga nie można mieć
prawdziwej nadziei na coś
ostatecznego.



Pewność, że Bóg jest zaangażowany

Chrześcijańska nadzieja ma cechę, z
którą, wydaje się sprzeczna:
pewność. Czy możemy być pewni
czegoś, co jest możliwe, ale nie
natychmiastowe ani całkowicie
pewne? Tak: mamy nadzieję pewną,
opartą na woli Boga, że On jest
wierny swojej miłości do nas.

«Albowiem wolą Bożą jest wasze
uświęcenie» (1 Tes 4, 3). Nie oznacza
to tylko, że Bóg chce, abyśmy byli
świętymi, ale że On sam jest
zaangażowany – że tak powiem – w
nasze uświęcenie. Bóg nie tylko daje
nam środki – objawienie,
sakramenty... – ale także, nie
naruszając naszej wolności – dając
nam wolność – obdarza nas
wszelkimi łaskami niezbędnymi do
osiągnięcia celu. Mamy nadzieję
pewną, że osiągniemy cel, jeśli tylko
zechcemy, ponieważ nie zabraknie
nam łaski: Bóg jest wierny.



Jak wskazują słowa świętego Pawła
w Liście do Efezjan: «A Bóg, będąc
bogaty w miłosierdzie, przez wielką
swą miłość, jaką nas umiłował, i to
nas, umarłych na skutek występków,
razem z Chrystusem przywrócił do
życia. Łaską bowiem jesteście
zbawieni. Razem też wskrzesił i
razem posadził na wyżynach
niebieskich - w Chrystusie Jezusie,
aby w nadchodzących wiekach
przemożne bogactwo Jego łaski
wykazać na przykładzie dobroci
względem nas, w Chrystusie
Jezusie» (Ef 2, 4-7). Apostoł nie mówi
«posadzi [nas] na wyżynach
niebieskich», ale «posadził [nas] na
wyżynach niebieskich». Ta siła
nadziei prowadzi do pewności,
pozostając jednocześnie nadzieją.

Święty Josemaría pisze: «Napawa
mnie szczęściem pewność, że
osiągniemy Niebo, jeśli tylko
będziemy wierni do
końca» (Przyjaciele Boga, 208).



Chociaż może się wydawać
sprzeczne «być pewnym czegoś, co
nie jest pewne», w rzeczywistości nie
jest to sprzeczne. Na tym polega
prawdziwa nadzieja chrześcijańska.
Mamy taką pewność miłości Boga, że
możemy mieć nadzieję pewną i
niezawodną. Nadzieja ta przeważa
nad naszymi nędzami i wadami i
prowadzi nas do pewności, że, jak
mawiał nasz Ojciec, choć umrzemy z
wadami, możemy być świętymi,
ponieważ Pan, dzięki naszej
odpowiedzi, doprowadzi nas do
świętości, która polega na pełni
miłości. A pełnia miłości jest w pełni
zgodna z posiadaniem wad, pod
warunkiem, że nie akceptujemy ani
nie lubimy tych wad, ale walczymy z
nimi z miłością raz za razem, nawet
jeśli nie uda nam się ich całkowicie
pokonać.

Jesteśmy więc pewni, że pójdziemy
do nieba, jeśli będziemy wierni, jeśli
wytrwamy w miłości do Niego. Co



więcej, mamy pewność, że będziemy
wierni, jeśli tylko zechcemy, jeśli z
własnej woli wytrwamy w miłości,
ponieważ łaska Boża nie zawiedzie
nas.

Gwarancja niemożliwego

Nadzieja chrześcijańska nie jest
nadzieją chimeryczną, ponieważ
mamy łaskę Bożą. Dlatego na
płaszczyźnie nadprzyrodzonej,
myśląc zarówno o naszym osobistym
uświęceniu, jak i o nieustannej
skuteczności apostolskiej pracy
Dzieła, zarówno w naszym życiu
osobistym, jak i w naszych wysiłkach
na rzecz rozwoju Opus Dei, musimy
wziąć pod uwagę to, co święty
Josemaría mówi o «pewności tego co
niemożliwe» (List 29: nr 60).
Nadzieja sprawia, że możemy «być
pewni tego, co niemożliwe».

Pewni tego, co niemożliwe, przede
wszystkim bycia świętymi, ponieważ
kiedy doświadczamy naszej słabości



lub ograniczonych możliwości,
wydaje się niemożliwe, abyśmy
mogli stać się świętymi. Jednak
mamy pewność, że możemy,
ponieważ wierzymy w miłość Boga,
która jest podstawą nadziei.

Bardzo piękne jest również
przypomnienie, które święty Paweł
czyni w Liście do Rzymian o postaci
Abrahama, który wbrew wszelkiej
nadziei miał nadzieję. Nasz Ojciec
często przypominał to powiedzenie:
«Nadzieja wbrew wszelkiej nadziei».
I znowu, ujmując to w ten sposób,
wydaje się to sprzecznością, ale
właściwie rozumianą, jest pełnią
nadziei. Oznacza to, że możemy mieć
nadzieję nawet wtedy, gdy z
ludzkiego punktu widzenia nie ma
ku temu powodu.

Nadzieja chrześcijańska ma zatem
mocny fundament: propozycję
zjednoczenia z Nim złożoną przez
samego Boga, na której będzie



polegała chwała nieba. Ale ta
nadzieja wyraża się także w wielu
aspektach życia codziennego.
Nadzieja apostolska jest bardzo
ważna. Jak pisze święty Paweł w
Pierwszym Liście do Koryntian:
«pamiętając, że trud wasz nie
pozostaje daremny w Panu» (1 Kor
15, 58). Nasz Ojciec zechciał umieścić
łacińskie słowa tego tekstu na
kamiennym nadprożu drzwi Villa
Vecchia w Rzymie: Semper scientes
quod labor vester non est inanis in
Domino. Nic, co robimy, nie jest
daremne przed Bogiem.

Franciszek w Spes non confundit
zachęca nas do przekazywania
nadziei, gdy pisze: «Niech nie
zabraknie inkluzywnej troski o tych,
którzy znajdując się w szczególnie
trudnych warunkach życia,
doświadczają swej słabości» (nr 11).
Bardzo ważne jest, aby dawać
nadzieję, ponieważ wielu ludzi
wydaje się jej nie mieć. Życie bez



nadziei, życie bez prawdziwych,
wartościowych celów, jest
paraliżujące. Musimy pokładać
nadzieję w apostolstwie, w trosce o
wiernych Dzieła, którym pomagamy
w taki czy inny sposób. Musimy być
ludźmi, którzy dają nadzieję, którzy
nie koncentrują się bardziej na
trudnościach niż na rozwiązaniach.
Trzeba być pozytywnym, być
nośnikiem nadziei.

Trzeba żyć nadzieją również wtedy,
gdy doświadczamy osobistych
trudności. Każdy z nas ma trudności
w takiej czy innej formie: związane z
własnymi wadami, pracą, zdrowiem,
rozmaitymi sprawami. W życiu
możemy napotykać trudności i
rzeczywiście je napotykamy.
Franciszek w Spes non confundit
cytuje obszerny fragment Listu do
Rzymian: «Któż nas może odłączyć
od miłości Chrystusowej? Utrapienie,
ucisk czy prześladowanie, głód czy
nagość, niebezpieczeństwo czy



miecz? Jak to jest napisane: Z
powodu Ciebie zabijają nas przez
cały dzień, uważają nas za owce
przeznaczone na rzeź. Ale we
wszystkim tym odnosimy pełne
zwycięstwo dzięki Temu, który nas
umiłował. I jestem pewien, że ani
śmierć, ani życie, ani aniołowie, ani
Zwierzchności, ani rzeczy
teraźniejsze, ani przyszłe, ani Moce,
ani co wysokie, ani co głębokie, ani
jakiekolwiek inne stworzenie nie
zdoła nas odłączyć od miłości Boga,
która jest w Chrystusie Jezusie, Panu
naszym» (Rz 8, 35-39). To niezwykły
tekst, nad którym warto wielokrotnie
medytować podczas modlitwy.

Franciszek komentuje krótko:
«Dlatego nadzieja ta nie ustępuje w
obliczu trudności: opiera się na
wierze i karmi się miłością» (Spes
non confundit, nr 3). I w ten sposób
umożliwia nam dalsze życie. Tak
właśnie jest, niezależnie od tego, jak
wiele trudności napotykamy. Co



może nas oddzielić od miłości Boga?
Księstwa, moce, śmierć, życie, miecz,
niebezpieczeństwa, głód? Nic nie
może nas oddzielić, jeśli sami nie
zechcemy odejść. Nic «nie zdoła nas
odłączyć od miłości Boga - mówi
święty Paweł - która jest w
Chrystusie Jezusie, Panu naszym» (Rz
8, 39). Tylko my możemy oddzielić
się od Bożej miłości. Tylko my. Ani
diabeł, ani choroba, ani
niepowodzenia. Tylko nasza własna
wolność. Dlatego w obliczu trudności
możemy zawsze pokładać wielką
nadzieję w miłości Bożej, która
objawiła się w Jezusie Chrystusie.

Gdzie jest twoja nadzieja?

Również w tym kontekście wspaniale
jest ponownie przeczytać
następujący tekst naszego Ojca,
znajdujący się w Instrukcji dotyczącej
pracy świętego Rafała: „«Otóż nic nie
znaczy ten, który sieje, ani ten, który
podlewa, tylko Ten, który daje wzrost



- Bóg» (1 Kor 3, 7). A kiedy nadejdzie
zniechęcenie, jeśli Pan dopuści tę
pokusę; w obliczu pozornie
niekorzystnych wydarzeń;
rozważając w niektórych
przypadkach nieskuteczność waszej
apostolskiej pracy formacyjnej; jeśli
ktoś, jak ojca Tobiasza, zapyta was:
„ubi est spes tua?, gdzie jest twoja
nadzieja?…”, podnosząc oczy na
nędzę tego życia, które nie jest
waszym celem, powiedzcie mu wraz
z tym mężem ze Starego Testamentu,
silnym i pełnym nadziei: „quoniam
memor fuit Domini in toto corde suo [I
wierny byłem mojemu Bogu z całej
duszy]” (Tb 1, 12), ponieważ zawsze
pamiętał o Panu i kochał Go całym
sercem: „Filii sanctorum sumus, et
vitam illam expectamus, quam Deus
daturus est his, qui fidem suam
nunquam mutant ab eo”; „jesteśmy
synami świętych i oczekujemy życia,
które Bóg da tym, którzy nigdy nie
porzucili wiary w Niego” (Tb 2,18)”.
(Instrukcja z 9 stycznia 1935 r., nr 19,



zebrane w Cronica z lutego 2025 r.,
por. AGP, Biblioteka, s. 1). W obliczu
trudności musimy pracować pełni
nadziei; musimy siać, ufając Bogu,
który zapewnia wzrost. Nie ufając
własnym siłom, ale oddając je do
dyspozycji Pana w całej pracy
apostolskiej. Po raz kolejny, wiedząc,
że nasza nadzieja opiera się na
pewności miłości Boga do nas.

Dlatego też nadzieja w oddaniu, w
hojności. Warto być hojnym w
apostolstwie, we wszystkim, co
wymaga wysiłku, aby wyjść
naprzeciw ludziom. Również w
umartwianiu się dla pracy
apostolskiej, która wymaga
poświęcenia czasu, pokonywania
trudności itp.

Święty Josemaría podczas pobytu w
Wenezueli powiedział:
«Przypomniałem sobie, jak
zaczynaliśmy tę pracę wiele lat temu.
Zaczynałem z trzema osobami, a



teraz jest ich tysiące, setki tysięcy. Ale
zawsze była nadzieja. Opowiadają o
Aleksandrze Wielkim, że
przygotowując się do bitwy, rozdał
najpierw cały swój majątek swoim
dowódcom. Jeden z nich zapytał go:
„Ale panie, a co zostanie tobie?”. Na
co on odpowiedział: „Została mi
nadzieja”. I dodał: „Widzę was i
pozostała mi nadzieja”» (Od naszego
Ojca, Notatki z jego nauczania, 10
lutego 1975 r.). Tak to już jest. Te
słowa mogą nas prowadzić do
nadziei pokładanej w innych. Kiedy
doświadczasz swojej osobistej nędzy,
możesz być pełen nadziei, gdy
widzisz swoich braci. I ta nadzieja
ma się rozprzestrzenić na cały świat.

Pokój, modlitwa, radość

Franciszek mówi o nadziei na pokój
na świecie, pokój, którego bardzo
brakuje. Nie tylko z powodu
toczących się wojen, które są
potworne i smutne, ale z powodu



braku pokoju w wielu środowiskach.
Nasz Ojciec powiedział: «Nie ma
pokoju w sumieniach» (Rozmowy z
Panem, 101). Franciszek przypomina:
«Niech pierwszy znak nadziei
przełoży się na pokój dla świata,
który po raz kolejny pogrąża się w
tragedii wojny» (Spes non confundit,
nr 8). Nadzieja, że świat stanie się
lepszy, na pewno, bo jest to także
nadzieja w skuteczność apostolstwa.
Ale z realizmem. Nie wiemy, co się
wydarzy, nie możemy przewidzieć
przyszłości.

W istocie Apokalipsa i
przepowiednie Pana zawarte w
Ewangelii dotyczące końca świata są
bardzo dramatyczne. Nie odbiera
nam to jednak nadziei, a wręcz
przeciwnie – motywuje nas do tego,
abyśmy z naszej strony robili
wszystko, co w naszej mocy, aby
sytuacja uległa poprawie. Biorąc pod
uwagę obecną sytuację, w niektórych
krajach żyjemy w środowiskach,



które są w znacznym stopniu
zdechrystianizowane. Coraz więcej
osób, będących katolikami, nie
korzysta z sakramentów. Są miasta w
krajach tradycyjnie katolickich, gdzie
religia była bardzo popularna, a
teraz tylko niewielki procent
ludności chodzi na niedzielną mszę.
Ale są też inne miejsca, gdzie
sytuacja wygląda dużo lepiej. I w
jednych, i w drugich miejscach
możemy być przekonani, że ludzie są
dobrzy, jak mówił don Javier: «Jak
wielu dobrych ludzi jest na świecie!»
W wielu przypadkach brakuje nam
formacji. Dlatego trudności, jakie
napotykamy w pracy apostolskiej,
nie powinny być powodem do
zniechęcenia, ale okazją do
intensywniejszej modlitwy, do
podjęcia działań, do zbliżenia się do
ludzi i pomocy im poprzez przyjaźń i
zaufanie. Im trudniejsze jest
otoczenie, tym bardziej Pan na nas
liczy. Nie dlatego, że jesteśmy lepsi,
ale dlatego, że dał nam wiele



formacji, mimo że jesteśmy tak mało
znaczący. Dlatego bądźmy silni w
nadziei!

I odnosi się to do wszystkiego. Jaką
nadzieję mamy w modlitwie? Pan
powiedział: «Proście, a otrzymacie» (J
16, 24). To robi wrażenie. Proście, a
otrzymacie, to są absolutnie
prawdziwe słowa. Oczywiście,
czasami prosimy i nie otrzymujemy,
ale możemy pomyśleć, że
otrzymujemy w inny sposób lub że
nie prosimy właściwie. W końcu,
innym razem prosimy dobrze i
wydaje się, że nie otrzymujemy. Na
przykład prosimy w określonej
intencji apostolskiej lub o
uzdrowienie osoby, a ona nie zostaje
uzdrowiona... Czy zatem modlitwa
była bezużyteczna? Nie. Chociaż nie
otrzymaliśmy tego, o co prosiliśmy,
modlitwa ta nie była nieskuteczna.
Możemy być pewni nadziei dzięki
wierze w słowo Boże. Nic nie idzie na
marne.



Wreszcie nadzieja z radością.
«Weselcie się nadzieją» (Rz 12, 12) —
mówi święty Paweł. Nie jest to
jednak nadzieja rodem z powieści
romantycznej, w której wszystko jest
piękne, dlatego dodaje: «Weselcie się
nadzieją! W ucisku bądźcie cierpliwi,
w modlitwie - wytrwali!». Święty
Josemaría mówi nam: „Bądźcie
optymistami, bądźcie radośni: Bóg
jest z nami! Dlatego każdego dnia
przepełnia mnie nadzieja” (Memoria
del beato Josemaría Escrivá, str. 115).
Optymistyczni, radośni, ponieważ
Bóg jest z nami. Cnota nadziei
pozwala nam dostrzegać to, co
pozytywne, piękne w życiu,
ponieważ we wszystkim, nawet jeśli
tego nie rozumiemy, widzimy miłość
Boga. Dlatego też, gdy czujemy się
nieco zniechęceni, pesymistyczni,
smutni, reagujmy szybko, aktem
wielkiej wiary w pewność tej
radosnej nadziei: dzisiaj, teraz, Bóg
kocha mnie szaleńczo. Każdy musi to
powiedzieć, pomyśleć o tym z



głęboką wiarą. A to nas podnosi na
duchu.

Mówiąc o nadziei, przychodzi nam
na myśl i do naszych serc
Najświętsza Maryja Panna, Spes
Nostra. Ona jest Matką naszej
nadziei, tą, która wyprasza nam u
Pana tę łaskę nadziei, abyśmy ją
posiadali i dawali, jak mówi święty
Piotr: «bądźcie zawsze gotowi do
obrony wobec każdego, kto domaga
się od was uzasadnienia tej nadziei,
która w was jest» (1 P 3, 15).

* * *

Zakończę wspaniałymi słowami
świętego Pawła: «A Bóg, [dawca]
nadziei, niech wam udzieli pełni
radości i pokoju w wierze, abyście
przez moc Ducha Świętego byli
bogaci w nadzieję» (Rz 15, 13). Radzę
wam, abyście je głęboko przemyśleli.
Bądźmy radośni, a kiedy pojawią się
ludzkie powody, by nie być
radosnymi, pamiętajmy, że ponad



wszelkimi ludzkimi powodami
istnieje jeden znacznie większy, który
jest podstawą naszej nadziei: miłość
Boga do nas.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nic-nie-pojdzie-na-marne-
wyklad-pralata-o-nadziei/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nic-nie-pojdzie-na-marne-wyklad-pralata-o-nadziei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nic-nie-pojdzie-na-marne-wyklad-pralata-o-nadziei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nic-nie-pojdzie-na-marne-wyklad-pralata-o-nadziei/

	«Nic nie pójdzie na marne» – wykład Prałata o nadziei

