
opusdei.org

Newman i Escriva

19 września Papież Benedykt
XVI będzie przewodniczył
ceremonii beatyfikacji
Kardynała John Henry
Newmana w Wielkiej Brytanii.
Papież przyjął zaproszenie
rządu brytyjskiego do odbycia
pierwszej oficjalnej wizyty
głowy Kościoła Katolickiego w
Wielkiej Brytanii.

30-09-2010

Niniejszy artykuł, po raz pierwszy
opublikowany w Hiszpanii na stronie
Church Forum 2.0 beta, dotyczy

https://www.churchforum.org


podobieństw pomiędzy kardynałem
Newmanem a Św. Escrivą w zakresie
tego, jakie znaczenie obydwaj
przypisywali roli laikatu w Kościele.

Niniejszy artykuł, po raz pierwszy
opublikowany w Hiszpanii na stronie
Church Forum 2.0 beta, dotyczy
podobieństw pomiędzy kardynałem
Newmanem a Św. Escrivą w zakresie
tego, jakie znaczenie obydwaj
przypisywali roli laikatu w Kościele.

Poszukiwanie łączników pomiędzy
Św. Josemarią Escriva a kardynałem
Johnem Henrym Newmanem może
się wydawać raczej wymuszone.
Jakiekolwiek powiązania pomiędzy
tymi dwoma przełomowymi
postaciami w życiu Kościoła, z
których jedna pochodzi z XIX wieku
a drugą z XX wieku, wydają się
wątłe. Ich społeczne, kulturalne i
historyczne tło były bardzo różne.
Newman był angielskim konwertytą,
eseistą i apologetą, który dotarł do



pozycji kardynała. Escriva był
hiszpańskim założycielem instytucji
w ramach Kościoła. Jednak, głębsze
spojrzenie na obie te postaci pozwala
dotrzeć głęboką harmonię na
poziomie duchowym oraz
podobieństwa w zainteresowaniach
duszpasterskich.

Zarówno Newman jak i Escriva byli
głosicielami misji laikatu i istotnej
roli, do której pełnienia laikat jest
powołany w ramach Kościoła.
Obywaj też cierpieli z powodu jej
głoszenia, co było postrzegane przez
wielu jako nie dająca się obronić
nowinka. Newman, na przykład,
twierdził, że „sensus fidei”, „sens
wiary” dla Ludu Bożego powinien
być rozumiany jako locus theologiae,
źródło, z którym łączność pozwala
odkryć rzeczywistą treść wiary.
Kościół, będący odbiorcą depozytu
relacji z Bogiem, nie może działać
bez zwykłych wiernych, którzy
tworzą jeden z jego konstytutywnych



elementów. Bez nich, utraciłby
wartościowe źródło wiary a ponadto,
ekektem takiej utraty byłby
nieuchronnie klerykalizm, który jest
umniejszeniem rzeczywistej natury
Kościoła, ograniczającym go do
wyświęconych kapłanów i hierarchii
kościelnej.

Św. Josemaria Escriva również
cierpiał z powodu niezrozumienia,
gdy głosił jasno, na długo przez
soborem watykańskim II, że laikat
jest powołany do pełni życia
chrześcijańskiego, że nie jest on
gorszym rodzajem chrześcijan, ale
posiada własne Boże powołanie, na
przykład powołanie do małżeństwa.
To oznacza, że laikat posiada własną
drogę realizacji woli Boga w Kościele
i w życiu. To, co Newman określał
“sensem wiary”, Escriva nazywał
prostszym określeniem „katolickiego
nosa” Ludu Bożego.

Stała determinacja i formacja



Zarówno Newman, jak i Escriva,
jasno widzieli, że sam fakt bycia
elementem laikatu w Kościele nie
czyni ludzi mówcami Ducha
Świętego. Nadal potrzebują oni
głębokich studiów nad
chrześcijaństwem, formacji oraz
stałego wysiłki życia w zgodzie ze
swoją wiarą. Newman poświęcił
temu celowi swoje intelektualne i
duszpasterskie wysiłki, redagując
czasopismo “Wędrowiec”, pracując
nad powołaniem Katolickiego
Uniwersytetu w Dublinie a także
szkoły oratorskiej w Birmingham.
Jego słynne słowa dotyczą tego
zagadnienia: „Chcę laikatu, który nie
jest arogancki, pośpieszny w mowie
lub dyskusji, ale mężczyzn [i
kobiety], którzy znają swoją religię,
wchodzą w nią, wiedzą gdzie się
znajdują, wiedzą, czego się trzymać a
czego nie, znają swoje wyznanie na
tyle dobrze, żeby dawać o nim
świadectwo, i znają jego historię na
tyle dobrze, żeby móc go bronić.



Chcę inteligentnych i
wyedukowanych ludzi, życzę [im],
aby powiększali [swoją] wiedzę,
ćwiczyli [swój] rozum, potrafili
patrzeć na relacje prawdy, czuli się
postrzegać rzeczy takimi, jakimi są,
rozumieli jak rozum i wiara mają się
wobec siebie, jakie są podstawy i
zasady katolicyzmu.” (Kazanie 9,
Obowiązki katolików wobec
poglądów protestanckich, 1851)

Św Josemaria, ze swojej strony,
zarówno wniósł bogaty zbiór kazań i
książek o duchowości, które
pomagają osobom świeckim
odnaleźć Boga w codziennym życiu,
jak również powołał, na Boże
żądanie, instytucję, której celem jest
przypominanie o powszechnym
powołaniu do świętości i uczynienie
go dostępnym. Innymi słowy,
instytucja ta nie tylko mówi, że
ludzie powinni być święci w
codziennym życiu, ale także
pokazuje im jak, oferując pomoc,



której potrzebują do jej osiągnięcia.
Osobiście definiował Opus Dei jako
„jedną wielką katechezę”, ponieważ
oferuje ono konkretną, zorientowaną
na cel formację, dopasowaną
szczególnie do rozwijania cechy,
którą nazwał “jednością życia” – co
oznacza, że ludzie rzeczywiście żyją
w zgodzie z tym, w co wierzą, bez
nieuzasadnionych ingerencji z jednej
strony, ani bez rozdźwięku pomiędzy
wiarą a życiem z drugiej strony.

Przykład pierwszych chrześcijan

Zarówno Newman jak i Escriva
wiedzieli, że to, co proponują, w
zasadzie nie jest nowością – jest to
“tak stare i tak nowe jak Dobra
Nowina”, jak powiedział Escriva.
Obydwaj uczynili z życia pierwszych
chrześcijan swoje źródło inspiracji,
ponieważ, jak powiedział Newman,
chrześcijanie potrzebują odniesień
do nich, aby odzyskać pełnię wiary.
Obydwaj podkreślali potrzebę



osiągnięcia jedności pomiędzy wiarą
a rozumem, poprzez naukowe
badania na polach dotyczących
zarówno sacrum jak i profanum.

I tak, na przykład, Escriva wymagał
od wszystkich księży z Opus Dei aby
byli ekspertami w jakiejś dziedzinie –
wszyscy mają wykształcenie
akademickie, niektórzy z nich
obronili doktoraty. Jednocześnie,
oczekiwał od świeckich członków
Opus Dei, że będą studiować teologię
i pokrewne dziedziny, czasem do
poziomu doktoratu.

Newman powiedział „Chcę, aby
świeccy intelektualiści byli religijni, a
zaangażowani księża byli
intelektualistami.” (Kazanie 1,
“Intelekt jako narzędzie rozwoju
religijnego”, wygłoszone w Kościele
Uniwersyteckim w Dublinie w święto
św. Moniki, pierwsza niedziela po
Wniebowstąpieniu, 1856.)

Wolność sumienia



Newman i Escriva obydwaj głosili
“wolność sumienia” w Kościele.
Escriva bezustannie nauczał, że
ludzie świeccy są wolni i
autonomiczni w sferze doczesnej,
tłumacząc, że w tej sferze powinni
być wolni od kościelnych nacisków i
ingerencji. Ludzie świeccy powinni
jednak dążyć do jedności w wierze i
być wierni swojemu sumieniu. Nigdy
nie powinni pozwolić sobie oddzielić
jakiegokolwiek działania od wskazań
sumienia na rzecz jakiejś widocznej
korzyści, i powinni ponosić pełną
moralną odpowiedzialność za
wszystkie swoje działania. W
pismach i kazaniach Newmana
widać głęboką analizę znaczenia
sumienia jako miejsca spotkania z
bogiem, najgłębszej prawdy istnienia
człowieka i inspiracji dla wszystkich
moralnych działań.

Można podnieść też wiele innych
aspektów nauczania obu tych
postaci, jak potrzeba łączenia



pobożności ze znajomością doktryny,
potrzebę wykonywania pracy
teologów z rozwagę i
odpowiedzialnością, z pełną
jednością z Kościołem oraz głębokim
rozumieniem Kościoła jak o
Misterium i sakramentu, które wraz
z elementem ludzkim, prowadzi do
jedności z bogiem. Jednak, już
wskazane powyżej elementy
pozwalają uzasadnić twierdzenie o
głębokiej harmonii pomiędzy
Johnem Henrym Newmanem a
Josemarią Escriva.

Fr Arroyo Martinez posiada
doktorat z filozofii nadany przez
Uniwersytet Świętego Krzyża w
Rzymie.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/newman-i-escriva-2/
(11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/newman-i-escriva-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/newman-i-escriva-2/

	Newman i Escriva

