
opusdei.org

Nazwałem was
przyjaciółmi (IV):
najlepsze
ubezpieczenie na
życie

Przyjaźń między osobami
powołanymi do tej samej misji
pozwala przemienić ją w
radosną podróż.

19-08-2020

Koniec lat czterdziestych. W 
Zurbarán, w jednym z pierwszych w
Madrycie akademików dla studentek,



jest zwyczaj czuwania przez jedną
noc w miesiącu, by adorować Jezusa
w Eucharystii. Wstawanie o świcie,
na zmianę, żeby nie zostawić Pana
samego, jest pełne emocji
przeżywanej przez każdą studentkę.
Błogosławiona Guadalupe, która jest
dyrektorką, dowodzi tym nocnym
przedsięwzięciem, czuwa, pisząc listy
w swoim biurze, bardzo blisko
kaplicy, gdyby któraś z dziewcząt
chciała kontynuacji tej chwili
modlitwy w postaci dobrej rozmowy
z nią. A zatem pośród nocnej ciszy
trwa dzielenie się nadziejami,
celami, obawami… Guadalupe nie
śpi, by wszystkim ofiarować swoją
przyjaźń. Nic dziwnego, że ci, którzy
ją poznali pamiętają, że „miała
niezwykłą łatwość w zdobywaniu
przyjaciółek. Oczywiste, że miała
szczególny dar do ludzi, pociągający
sposób bycia i wiele ludzkich cnót;
ale chciałabym podkreślić jej silne
poczucie przyjaźni”[1].



Relacja, która zatacza krąg

Przyjaźń zawsze cechuje
bezinteresowność; jeśli szuka się jej z
obowiązku lub chce się osiągnąć
jakiś cel, po prostu nie pojawi się w
sposób autentyczny. Guadalupe, na
przykład, śpiąc trochę mniej, nie
kumulowała zmęczenia fizycznego
dlatego, że wymagał tego jakiś
kontrakt, ani dziewczyny nie
spieszyły się do jej biura, ponieważ
musiały rozliczyć się ze swojego
życia, tym bardziej nocną porą.
Guadalupe i każda z mieszkanek
domu dzieliły coś, co popychało je do
wzajemnego otwarcia. Być może
któraś z nich studiowała chemię,
inna miała nadzieję na podróże po
świecie, a jeszcze inna może właśnie
niedawno straciła ojca;
prawdopodobnie Gudadalupe
dzieliła z którąś pragnienie jeszcze
głębszego życia duchowego, a z
którąś nawet powołanie do Opus Dei.
Myśląc o tej różnorodności



zamiłowań i marzeń, jakie możemy
mieć wspólnie z innymi, św. Jan
Chryzostom zauważa, że im
ważniejsze jest to, co nas łączy, tym
bardziej znaczące mogą być więzi,
które stąd wyrosną: „jeżeli jedynie
fakt, że pochodzą z tego samego
miasta wystarcza niektórym, by
zostać przyjaciółmi, jaka powinna
być miłość między nami, którzy
mamy wspólny dom, wspólny stół,
wspólną drogę, wspólne drzwi, takie
samo życie, identyczną głowę;
jednego pasterza i króla i mistrza i
sędziego i Stworzyciela i Ojca?”[2].

Prałat Opus Dei –którego wielu
nazywa Ojcem właśnie dlatego, że
przewodzi tej rodzinie– zauważa, że
„między braterstwem a przyjaźnią
zachodzi bliski związek. Braterstwo
przez naturalną relację opartą na
wspólnym synostwie staje się
dopiero przyjaźnią poprzez miłość
między rodzeństwem”[3].
Jednocześnie Bóg objawia swe



działanie w przyjacielskich
stosunkach, często nawet wybierając
dwóch lub więcej przyjaciół do tej
samej misji, jak stało się w
przypadku tak wielu świętych w
ciągu całej historii... Oznacza to, że
braterstwo i przyjaźń generują
obustronną, pozytywną relację:
podczas, gdy pierwsza oferuje
wspólną solidną bazę, –
scementowaną na przykład tym, że
otrzymali to samo powołanie – druga
sprawia, że te pragnienia trwają w
czasie całej szczęśliwej drogi. Święty
Josemaría, w 1974 roku, gdy
zaledwie przybył do miejsca, gdzie
miał mieć spotkanie ze swymi
dziećmi, supernumerariuszami w
Argentynie, mówił: „Na początek
proszę was dziś, byście żyli waszym
braterstwem w taki sposób, by nie
zostawić nikogo ani w smutku, ani
gdy będzie radosny. To nie jest tylko
ubezpieczenie na życie, to więcej:
ubezpieczenie na życie wieczne”[4].



Jest w tym palec Boży

Właśnie w Argentynie, w 1902 r.,
urodził się Isidoro Zorzano, potomek
hiszpańskich rodziców. Trzy lata
później wrócił do Europy do
Logroño, gdzie poznał św. Josemaríę,
gdy obaj byli nastolatkami. Szybko
stali się przyjaciółmi, jednak pod
koniec nauki jeden wybrał
inżynierię, a drugi kapłaństwo.
Jednak nie stracili ze sobą kontaktu,
a ich korespondencja stanowi
świadectwo tamtej przyjaźni. „Mój
drogi przyjacielu: już dobrze
wypocząłem, mogę wyjść po
południu kiedy zechcesz, wystarczy,
że przyślesz mi wiadomość. Uściski
od twego przyjaciela, Izydor”[5],
pisał jeden z nich. A drugi, kiedy już
mieszkał w hiszpańskiej stolicy, w
którymś z listów odpowiadał: „Drogi
Izydorze, kiedy przyjedziesz do
Madrytu koniecznie mnie odwiedź.
Mam Ci do opowiedzenia bardzo
ciekawe rzeczy. Uściski od dobrego



przyjaciela”[6]. Niebawem, gdy miał
29 lat, nastąpił kluczowy moment w
życiu Izydora. Z jednej strony, czuł
wewnętrznie, że Bóg go o coś prosi, z
drugiej, jego przyjaciel Josemaría
chciał rozmawiać z nim o Opus Dei,
które stawiało swe pierwsze kroki.
Potrzebne było tylko jedno spotkanie,
podczas którego rozmawiali o
świętości pośród świata, żeby Izydor
zdał sobie sprawę, że Bóg działał w
ich przyjaźni ofiarowując mu
powołanie do Dzieła. Ten związek,
który łączył ich od wieku dorastania,
ten wspólny niepokój, nabrał
wówczas nowego impetu i
doprowadził Izydora do
stwierdzenia, że: „Jest w tym palec
Boży”[7].

To jasne, że odkrycie powołania ze
strony Izydora nie odsuwało na
dalszy plan serdecznych więzi owych
lat przyjaźni. Bóg stworzył nas z
duszą i ciałem, więc nadprzyrodzona
wspólnota nie niweluje ziemskiego



dobra, którego wszyscy
potrzebujemy; widzimy to na
przykładzie Jezusa, który dzielił życie
z przyjaciółmi. Dlatego św. Josemaría
zauważa, że „Bóg Nasz Pan pragnie
w Dziele miłości chrześcijańskiej i
naturalnego współistnienia, które
przemienia się w nadprzyrodzone
braterstwo, a nie sztywnych
form”[8]. Miłość nie jest czymś 
uduchowionym ale konkretem,
wcieleniem, które wyraża się relacji
„ty na ty”. Nie chodzi tu o formalizm
pozostający na poziomie dobrych
manier czy uprzejmości, która może
uspokoić nasze sumienie, lecz o to, by
starać się kochać wszystkich tak, jak
kochałaby ich własna matka.

14 lipca 1943, nieco ponad 10 lat po
owym kluczowym spotkaniu w
Madrycie, obaj przyjaciele –teraz
jako ojciec i syn jednej
nadprzyrodzonej rodziny– odbywają
swoją ostatnią rozmowę. Być może
wspominają wówczas swoje



dorastanie, swoje listy, pracę ramię w
ramię w Akademii DYA, starania o
otwarcie pierwszego domu, huśtawki
wojny domowej, wyniki choroby
nowotworowej Izydora… Święty
Josemaría pożegnał się z Izydorem
wyznając swoje pragnienie: „Proszę
Pana aby dał mi śmierć taką jak
twoja”[9]. Jezus nauczył nas, że „nie
ma miłości większej od tej, gdy ktoś
życie swoje oddaje za przyjaciół
swoich” (J 15,13) i właśnie o tym
marzył Izydor w czasie swoich
ostatnich dni: móc dalej pozostać w
niebie w jedności ze wszystkimi z
Dzieła, tak, jak był tu na ziemi.

Najmniej zazdrosna z miłości

Wiemy wszyscy, że w wielu istotnych
więziach między ludźmi, oczywisty
związek, jaki ich łączy – taki jak
małżeństwo czy rodzeństwo – nie
powoduje automatycznie
przyjacielskiej relacji. Nawet
istnienie, w pewnym momencie,



prawdziwej przyjaźni nie gwarantuje
odporności tego związku na
normalne skutki uboczne upływu
czasu. Benedykt XVI także –będąc
jeszcze kardynałem –,rozważając
nadprzyrodzone braterstwo między
chrześcijanami, z poczuciem
realizmu zauważył, że „fakt bycia
rodzeństwem nie oznacza
automatycznie, że będą wzorem
miłości”[10]. I przypomina mnóstwo
przykładów z Pisma Świętego, od
księgi Rodzaju po przypowieści
głoszone przez Jezusa.

Dlatego, „braterstwo zakorzenione
we wspólnym powołaniu do Dzieła
wzywa do wyrażenia się w
przyjaźni”[11], która, jak wszędzie,
gdzie mamy do czynienia z ludzką
wolnością, nie pojawia się
natychmiast. Wymaga cierpliwej
pracy, wyjścia na spotkanie drugiego,
otwarcia własnego świata
wewnętrznego, by wzbogacić go tym,
czym Bóg, za pośrednictwem innych,



chce nas obdarować. Rozmowy,
spotkania rodzinne, gdzie każdy
może ukazać swoją osobowość, są na
przykład czasem nawiązywania
więzów prawdziwej przyjaźni. Tutaj
nie ma takich wątków z życia innych
– jak zmartwienia, radości, smutki,
zainteresowania – które nie
dotyczyłyby nas osobiście. Do
stworzenia domu pełnego światła, z
otwartymi dla innych drzwiami
trzeba dojrzeć, jako, że „osoba
ludzka, pomimo swej duchowej
natury realizuje się w relacjach
międzyludzkich. Im więcej ich, w
sposób autentyczny, przeżywa, tym
bardziej dojrzewa jej własna
osobowość. Człowiek nabiera
wartości nie w odosobnieniu ale w
kontaktach z innymi ludźmi oraz z
Bogiem”[12]. Człowiek jest
zadowolony sam z siebie tylko w
obrębie tkanki społecznej, w której
przejawia swoje uczucia.



Dzieje się tak dlatego, że przyjaźń,
pragnąca autentyczności, nie niesie
w sobie pragnienia zawładnięcia
drugą osobą. Przeciwnie,
doświadczywszy tak wielkiego dobra,
wie, co może ofiarować innym:
prawdziwa przyjaźń jest szkołą dla
następnych przyjaźni, uczy, jak
cieszyć się towarzystwem innych
osób, choć oczywiście nie ze
wszystkimi można być równie blisko.
C. S. Lewis napisał, że „prawdziwa
przyjaźń jest najmniej zazdrosną z
miłości. Dwóch przyjaciół cieszy się,
gdy przybywa do ich grona trzeci; a
trzech, gdy zjawia się czwarty, o ile
oczywiście przybysz posiada
kwalifikacje na prawdziwego
przyjaciela. Mogą wówczas
powiedzieć to, co dusze
błogosławione mówią u Dantego:
«Oto, który w nas miłość
rozpłomieni»; bo w tej miłości:
«dzielić nie znaczy odbierać»”[13].
Porównuje to nawet do naszego
wyobrażenia nieba, tam bowiem



każdy ze szczęśliwców powiększy
radość wszystkich, dzieląc się z
innymi swoją własną wizją Boga.

***

Święty Augustyn w swych 
Wyznaniach z pewną nostalgią
wspominając grupę swoich
przyjaciół, nie powstrzymując
emocji, mówi: „Z wielu stanowiliśmy
jedno”[14]. Mówi, że to, co ich
połączyło, to długie rozmowy, którym
towarzyszył śmiech, służenie sobie
nawzajem dobrą wolą, wspólne
czytanie, a nawet nagłe
nieporozumienia, które pomagały
skupić się na wszystkim, co ich
łączyło; wspomina gorzki żal, gdy
kogoś brakowało, rekompensowany
później przez radość z jego
przybycia. „Osobiste szczęście nie
zależy od naszych sukcesów, ale od
miłości, jaką otrzymujemy i jaką
dajemy”[15]; zależy od tego, czy
czujemy się kochani i czy mamy



dom, gdzie sama nasza obecność jest
niezastąpiona i gdzie zawsze można
wracać, cokolwiek się zdarzy.
Właśnie takich domów pragnął
święty Josemaría dla swych synów i
córek. Dokładnie w ten sposób
wspomina pierwszą pracę apostolską
Opus Dei w Madrycie w 1936 r.: „Jeśli
w mieszkaniu w Luchana zjawiało
się dzięki zaproszeniu, to zostawało
się dzięki przyjaźni”[16]; to jest ta
delikatna więź, która po ludzku
zdolna jest do utrzymania jedności.
„Jeśli będziecie się kochać, wszystkie
nasze domy będą jak miejsce, które
widziałem, jakiego pragnę w każdym
naszym zakątku. I każdy z waszych
braci będzie czuł święty głód, by
wracać do domu po dniu pracy; a
potem będzie chciał wyjść na ulicę,
na świętą wojnę, tę wojnę o
pokój”[17].

Andrés Cárdenas M.

Tłum. Joanna Ratajska



[1] Mercedes Montero, En
vanguardia, Rialp, Madryt, 2019, s.
79.

[2] Święty Jan Chryzostom, In Matth.
Hom. 32,7.

[3] Ks. prałat Fernando Ocáriz, List 1-
IX-2019, nr. 14.

[4] Święty Josemaría, Notatki z
zebrania, 24-VI-1974.

[5] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Ediciones Palabra, Madryt,
1996, s. 86.

[6] Tamże, s.112-113.

[7] Tamże, s.118.

[8] Święty Josemaría, Instrukcja o
dziele San Miguel, nr. 101.



[9] José Miguel Cejas, Przyjaciele
założyciela Opus Dei, Palabra,
Madryt, 1992, s. 47.

[10] Joseph Ratzinger, Sól ziemi,
Palabra, Madryt, 1997, s. 206.

[11] Ks. prałat Fernando Ocáriz, List
1-IX-2019, nr. 14.

[12] Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, nr. 53.

[13] C. S. Lewis, Cztery miłości, Rialp,
Madryt, 2007, s. 73.

[14] Święty Augustyn, Wyznania, IV,
8.

[15] Ks. prałat Fernando Ocáriz, List
1-IX-2019, nr. 17.

[16] José Luis González Gullón, DYA,
Rialp, Madryt, 2016, s. 196.

[17] Kronika 1956, VII, s. 7.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-
iv-najlepsze-ubezpieczen/ (17-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-iv-najlepsze-ubezpieczen/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-iv-najlepsze-ubezpieczen/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-iv-najlepsze-ubezpieczen/

	Nazwałem was przyjaciółmi (IV): najlepsze ubezpieczenie na życie

