
opusdei.org

Nazwałem was
przyjaciółmi (III):
Rozległa mapa
relacji

Zgoda na otwarcie się na miłość
innych to sposób na stworzenie
przestrzeni dla Boga w naszym
życiu. Jezus czyni to, aż do
ostatnich swoich dni na ziemi.

21-07-2020

Apostołowie uciekają przerażeni, gdy
żołnierze pojmują Jezusa. Boją się i
bezsilni nie chcą przyjąć do
wiadomości takiej klęski człowieka,



w którym pokładali całą nadzieję.
Łańcuchy brzęczą przy każdym
ruchu, noc przejmuje zimnem, a sąd
jest w oczywisty sposób
niesprawiedliwy. Słów używa się w
sposób podstępny, a kara jest
niewspółmierna. Wszystkie
spojrzenia skierowane są na
umęczone ciało Chrystusa, żądając
jego śmierci. Droga cierpienia, ciężar
krzyża, wrogi tłum, który czeka na
dźwięk uderzenia młota... aż w
końcu podniosą wysoko ciało Pana. Z
tej samotnej szubienicy, Jezus ze
współczuciem obserwuje tych, którzy
nie chcieli przyjąć Boga, który stał się
człowiekiem: „Przyjrzyjcie się,
patrzcie, czy jest boleść podobna do
tej, co mnie przytłacza” (Lm 1,12).

Zarówno fizycznie jak duchowo, w
czasie swojej męki, Chrystus cierpiał
„największe z cierpień ludzkiego
życia”[1]; wie, że nie oszczędzono mu
żadnego bólu. A jednak,
zadziwiające, że Bóg Ojciec nie chciał



pozbawiać swego Syna, nawet w tych
momentach, pociechy, którą daje
przyjaźń. Tutaj, u stóp krzyża, Jan
patrzy tymi samymi oczami, które
były świadkami tylu szczęśliwych
chwil z Mistrzem; ofiarowuje swemu
przyjacielowi tę samą obecność,
która łączyła ich podczas tylu dróg.
Jan wrócił i odszukał Marię; on, który
słuchał, bicia serca Jezusa podczas
Ostatniej Wieczerzy nie chce
pozbawić Jezusa swej wiernej
przyjaźni, prostego jestem tutaj. I
nasz Pan odczuwa ulgę patrząc na
Maryję i na „ucznia, którego
miłował” (J 19,26). W Kalwarii,
podczas największego dowodu
miłości Boga do ludzi, Jezus
otrzymuje także próbę miłości
ludzkiej. Być może w jego duszy
dźwięczą jeszcze słowa, które
wypowiedział kilka godzin
wcześniej: „Nazwałem was
przyjaciółmi” (J 15,15).

Wzajemność uczucia



Na wielu stronach Ewangelii
czytamy o przyjaciołach Jezusa.
Mimo, że na ogół nie znamy
szczegółów relacji, jaka musiała
umocnić te głębokie więzy, to
reakcje, jakie znamy, jasno wskazują
na prawdziwe, wzajemne uczucia i
oddanie. Przeglądając owe teksty
odkrywamy, że Pan cieszył się z
przyjaciół; jego ludzkie serce nie
chciało pozbawiać się wzajemności
ludzkiej miłości: „Ewangelia objawia
nam, że Bóg nie może istnieć bez nas:
Nigdy nie będzie Bogiem bez
człowieka”[2]. Wiemy na przykład,
że Jezus zawsze czuł się goszczony i
kochany w domu swoich przyjaciół w
Betanii. Gdy umiera Łazarz obie
siostry biegną do Pana z całą
ufnością, nawet z twardymi słowami,
które ukazują bliską więź, jaka
łączyła Jezusa z tą rodziną: „Panie,
gdybyś tu był, nie umarłby mój
brat” (J 11,32). Przyjaciela wzrusza
ból tych niewiast i nie może
powstrzymać łez (Por. J 11,35). W



tym domu Jezus mógł odpocząć, czuł
się swobodnie, mógł szczerze
rozmawiać: „Co za rozmowy w domu
w Betanii, z Łazarzem, z Martą, z
Marią!”[3].

I tak, jak wielu spotkało w Jezusie
prawdziwego przyjaciela, on także
cieszył się tym, czym go obdarowali.
Czuł się na przykład wzmocniony i
pokrzepiony impulsywnymi słowami
Piotra – który nigdy nie miał kłopotu
z wypowiedzeniem na głos swoich
myśli – gdy ten zobaczył, jak młody
bogacz zamyka swą duszę przed
miłością: „Wiesz, że my zostawiliśmy
wszystko i poszliśmy za Tobą” (Mt
19,27). Wielkie przywiązanie, jakie
Piotr żywił dla Jezusa, sprawiało, że
zawsze chciał zawzięcie bronić
swego przyjaciela, nawet zmieniając
swój sposób życia, gdy Mistrz, z siłą,
na jaką pozwala tylko zaufanie,
upominał go (Por. Mt 16,21-23; J
13,9). Jezus mógł oprzeć się zarówno
na sile Piotra jak i na odważnej



czułości Jana. Ile rozmów
przeprowadził z tym młodziutkim
uczniem! W czasie Ostatniej
Wieczerzy jesteśmy świadkami, jak
nie wstydzi się przyjąć pełnego
czułości gestu, gdy Jan spoczywa na
jego piersi z ufnością tego, który zna
serce swego przyjaciela. Chociaż
podczas agonii Jezusa w Ogrodzie
Oliwnym, Jan nie potrafił czuwać i
chociaż uciekł, gdy pojmali Pana,
umiał tego żałować i wrócić. Jan
doświadczył tego, jak bardzo wzrasta
przyjaźń wraz z przebaczeniem.

„Zwykle postrzegamy Boga, jako
źródło i treść naszego pokoju: to
prawda, ale nie całkowita. Nie
myślimy na przykład, że my także
«możemy» pocieszyć, pozwolić
odpocząć Bogu”[4]. Prawdziwa
przyjaźń działa w obie strony.
Dlatego, wobec osobistego
doświadczenia wielkiej Bożej miłości,
logicznie byłoby odpowiedzieć
podobnym uczuciem; otworzyć



granice naszej inteligencji i pozbyć
się kłódek z serca. Tylko w ten
sposób możemy dać Jezusowi całą
pociechę i miłość, do jakiej jesteśmy
zdolni, byśmy byli dla niego tym,
czym byli Piotr, Jan i jego przyjaciele
z Betanii.

Przyjaźń wzbogaca nasze
spojrzenie

Skoro Jezus miał wielu przyjaciół i
Bóg zachwyca się dziećmi Adama
(por. Prz 8,31), dobrze, byśmy i my
poczuli tę w pełni ludzką potrzebę.
Możemy wyobrazić sobie rozległą
mapę relacji między ludźmi,
wszystkich czasów i miejsc; tysiące
milionów kobiet i mężczyzn
połączonych więzami, które zrodziły
się we wspólnej szkole, w jednej
dzielnicy, poprzez wspólnych
znajomych, itd. Okoliczności naszego
życia sprawiły, że spotkaliśmy się z
naszymi przyjaciółmi i nawiązaliśmy
z nimi bliską więź. Wracając do



początków każdej z naszych
przyjaźni możemy odkryć całą serię
podobnych przypadków, które nas
połączyły. Nie możemy przestać
dziękować Bogu za ten wielki skarb
umiejętności kochania, za to, że na
naszej drodze nie brakowało nam
towarzystwa i miłości innych ludzi.

A pośród tej wielkiej mapy więzi i
relacji, ze wszystkich osób, które
spotkaliśmy na drodze naszego życia,
Bóg wybrał niektóre, by znalazły się
bliżej nas. Za pośrednictwem
naszych przyjaciół Bóg otwiera przed
nami świat, żeby nauczyć nas czegoś
nowego lub, by odkryć przed nami
prawdziwą miłość: „Nasi przyjaciele
pozwalają nam zrozumieć odmienny
od naszego sposób postrzegania
życia, wzbogacają nasz świat
wewnętrzny, a jeśli przyjaźń jest
głęboka pozwalają nam doświadczać
rzeczywistości w inny sposób niż
nasz własny”[5]. Brytyjski pisarz C.S.
Lewis – który cieszył się głębokimi



przyjaźniami – podkreślał ze swym
szczególnym poczuciem humoru, że
przyjaźń nie jest nagrodą za dobry
gust ale środkiem, poprzez który Bóg
objawia nam piękno innych, poprzez
który poznajemy inne spojrzenia na
świat.

„Wiedzcie, że jestem z wami po
wszystkie dni aż do skończenia
świata” (Mt 28, 20), powiedział nam
Jezus, a czyni to za pośrednictwem
osób, które nas kochają: „Wierni
przyjaciele, którzy trwają przy nas w
trudnych chwilach są odbiciem
miłości Pana, jego pocieszenia, jego
troskliwej obecności. Dzięki
przyjaciołom uczymy się otwierać,
rozumieć, dbać o innych, porzucić
naszą wygodę i odosobnienie, dzielić
życie z innymi. Dlatego «za wiernego
przyjaciela nie ma odpłaty» (Syr
6,15)”[6]. Rozważanie przyjaźni z tej
perspektywy zachęca nas, by więcej i
lepiej kochać naszych przyjaciół,
patrzeć na nich tak, jak Jezus na nich



patrzy. A ten wysiłek warto połączyć
z walką o to, by pozwolić nazywać
nas przyjaciółmi, bo nie ma
prawdziwej przyjaźni bez
wzajemności uczuć[7].

Wzajemny dar dla siebie

Przyjaźń to dar niezasłużony, relacja
bezinteresowna, dlatego też możemy
czasem wpadać w pułapkę myślenia,
że może nie jest ona taka znów
potrzebna. Nie braknie takich, którzy
kierowani źle rozumianym
pragnieniem, by podobać się „tylko
Bogu” nieufnie i podejrzliwie patrzą
na podporę przyjaźni. Chrześcijanin
wie jednak, że ma tylko jedno serce,
by kochać jednocześnie Boga, ludzi i
otrzymywać miłość innych. W
homilii wygłoszonej podczas
uroczystości Najświętszego Serca
Jezusowego, św. Josemaría zauważył:
„Bóg nie oznajmia nam: zamiast
serca dam wam tylko duchową wolę.
Nie: daje nam serce, cielesne serce,



takie jak Chrystusa. Nie mam
jednego serca, żeby kochać Boga, i
drugiego, dla osób tu na ziemi. Tym
samym sercem, tym, którym
kochałem moich rodziców i kocham
moich przyjaciół, tym samym sercem
kocham Chrystusa, i Ojca i Ducha
świętego i Marię Pannę. Będę
powtarzał bez ustanku: trzeba być
bardzo ludzkim, bo inaczej nie
można stać się
nadprzyrodzonym”[8].

Nie wybieramy przyjaciół ze
względów pragmatycznych, ich
przydatności, sądząc, że ta relacja
może dać jakąś korzyść; kochamy ich
po prostu dla nich samych, za to, że
są. „Prawdziwa przyjaźń – tak jak
miłość, która podnosi do poziomu
nadprzyrodzonego jej wymiar ludzki
– jest sama w sobie wartością, nie jest
środkiem czy narzędziem”[9].
Wiedza, że przyjaźń jest darem,
pozwala uniknąć „kompleksu
superbohatera”: takiego, który myśli,



że musi pomagać wszystkim, nie
zdając sobie sprawy, że sam także
potrzebuje innych ludzi. Nasza droga
do nieba nie jest listą celów do
osiągnięcia, tylko ścieżką, którą
dzielimy z naszymi przyjaciółmi, w
czym ważną częścią będzie to, by
nauczyć się przyjmować uczucie,
które nam dają. Przyjaźń wymaga
ponadto sporej dozy skromności, by
uznać, że jesteśmy bezbronni i
spragnieni miłości ludzkiej i boskiej.
Przyjaciel nie zamartwia się, ani
zawstydza; nie robi wymówek, ani
nie odczuwa dyskomfortu. Przyjaciel
kocha i pozwala się kochać. Tak robił
Jezus i tak robili apostołowie.

Osobom bardziej introwertycznym
nieco trudnej będzie otworzyć serce
dla innego, albo dlatego, że nie czują
potrzeby, albo z obawy przed
niezrozumieniem. Ekstrawertycy z
kolei mogą dzielić się wieloma
doświadczeniami, ale może być im
trudniej wzbogacić swój własny



świat o przeżycia innych. W obu
przypadkach, wszystkim nam
potrzeba postawy otwarcia i
prostoty, by pozwolić przyjacielowi
wejść w nasze życie i świat
wewnętrzny. Otwarcie na dar
przyjaźni, choć czasem będzie nas
kosztować trochę trudu, może
sprawić tylko to, że będziemy
szczęśliwsi.

***

Wszyscy moglibyśmy zrobić listę
wspaniałych rzeczy, których
nauczyliśmy się od naszych
przyjaciół. Z każdym z nich mamy
szczególną więź, która może rzucić
światło na różne zakątki naszej
duszy. Wraz z wielką pociechą, jaką
daje świadomość, że jesteśmy
kochani i wspierani, łączy się
nadzieja, że możemy czynić to samo
dla innego. Przyjaźń, podkreślał Jan
Paweł II, „oznacza szczerą wzajemną
miłość, która pragnie tego, co



najlepsze dla drugiej osoby, miłość
dająca jedność i radość”[10].
Świadomość, że nazwano nas 
przyjacielem nie może prowadzić do
dumy, ale do wdzięczności za ten dar
i do pragnienia towarzyszenia innym
w ich drodze do szczęścia: „Nie ma
niczego, co tak skłaniałoby człowieka
do kochania, jak myśl, ze strony
osoby kochanej, że ten, kto go kocha,
bardzo pragnie wzajemności”[11].
Kiedy Jezus nazywa nas przyjaciółmi,
czyni to w ten sam sposób. „Jezus jest
twoim przyjacielem. Przyjacielem - z
sercem cielesnym, jak twoje, - z
oczami o najmilszym spojrzeniu,
które płakały dla Łazarza... I tak jak
Łazarza, tak on kocha ciebie”[12],
przypomina nam św. Josemaria. A
każda przyjaźń jest okazją, by na
nowo odkryć odbicie tej przyjaźni,
którą oferuje nam Chrystus.

María del Rincón Yohn

Tłum. Joanna Ratajska



[1] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, III, z. 46, a. 6.

[2] Franciszek, Audiencja, 7 VI 2017.

[3] Św. Josemaria, List 24 X 1965.

[4] Javier Echevarría, Eucharystia i
życie chrześcijańskie, Rialp, 2005, s.
203.

[5] Fernando Ocariz, List
duszpasterski, 1 XI 2019, nr.8.

[6] Franciszek, Christus Vivit, 151.

[7] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, II-II, z. 23, a.1.

[8] Św. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 166.

[9] Fernando Ocariz, List
duszpasterski, I XI 2019, 18.



[10] Św.Jan Paweł II, Orędzie, 18 II
1998

[11] Św. Jan Chryzostom, Homilia o
drugim liście do Koryntian, 14.

[12] Św. Josemaria, Droga, nr. 422.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-
iii-rozlegla-mapa-relacj/ (17-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-iii-rozlegla-mapa-relacj/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-iii-rozlegla-mapa-relacj/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nazwalem-was-przyjaciolmi-iii-rozlegla-mapa-relacj/

	Nazwałem was przyjaciółmi (III): Rozległa mapa relacji

