
opusdei.org

Nazaretański
warsztat: jedność
życia

Podajemy rozdział z książki
Sotta Hahna "Zwyczajne dzieło,
nadzwyczajna łaska" o
nabożeństwie do św. Józefa w
Opus Dei.

10-07-2019

Członkowie Opus Dei, za przykładem
założyciela, szczególną czcią darzą
św. Józefa. Każdego ranka,
rozpoczynając umysłową modlitwę,
św. Josemaría prosił o pomoc



przybranego ojca Jezusa, nazywając
go „swym ojcem i panem”. Co roku,
w dniu święta św. Józefa, 19 marca,
wierni prałatury, którzy dokonali już
„ofiarowania”, odnawiają swoje
powołanie.

Kult św. Józefa to zdumiewające
zjawisko, wielokrotnie powtarzające
się w historii. Ten wielki patriarcha
nie zostawił po sobie ani jednego
słowa w Piśmie Świętym. Przesuwa
się w milczeniu po kartach dwóch
Ewangelii, zawsze otwarty na
wskazówki aniołów, zawsze
zatroskany o bezpieczeństwo swojej
żony i Dziecięcia. W pozostałych
Ewangeliach wzmianki o nim są
jeszcze bardziej zdawkowe: czytamy
jedynie, że Jezusa nazywano „synem
cieśli”.

Święty Józef był bez wątpienia
mężczyzną silnym i małomównym.
Musiał być doprawdy niezwykle
silny – w wierze, w ciele i w



ojcowskiej cnocie – by
przeprowadzić swą rodzinę
bezpiecznie do Egiptu, a później na
powrót do Nazaretu, podczas gdy
wszystkie moce piekieł i króla
Heroda sprzysięgły się przeciwko
niej.

Gdybyśmy od św. Josemaríi mieli
nauczyć się tylko czci wobec św.
Józefa, to i tak nauczymy się bardzo
wiele. W życiu św. Józefa
dostrzegamy bowiem wszystkie
zasadnicze elementy Opus Dei.
Widzimy ojcostwo i synostwo.
Dostrzegamy okruchy szczęśliwego
życia rodzinnego pomimo wielu
trudności. Widzimy czynną
pobożność. Spotykamy mężczyznę,
który wykonuje ciężką pracę i jest z
niej znany. Wszystkie te elementy
łączą się harmonijnie w jego życiu.
Święty Józef prowadził życie
przepełnione pokojem i wolne od
wewnętrznego rozdarcia. Ucieleśniał



to, co św. Josemaría nazywa
„jednością życia”.

Dom według Słowa

Warto wyobrazić sobie powszednie
otoczenie Świętej Rodziny – nie tylko
jej życie rodzinne, ale także fizyczne
warunki. Święta Rodzina mieszkała
zapewne w typowym domu: małym
budynku z kamienia lub drewna, z
jedną izbą oświetloną pojedynczą
lampą i z jednym wejściem. Z
Ewangelii św. Mateusza wiemy, że
rodzice Jezusa byli ubodzy:
przynosząc go do świątyni na
uroczystość ofiarowania, złożyli
skromną ofiarę: „parę synogarlic lub
dwa młode gołębie” (Łk 2,24). Mimo
to możemy przypuszczać, że skoro
św. Józef był rzemieślnikiem, ich
dom był zbudowany solidniej od
innych, nawet jeśli był niewielki.

W izbie znajdowało się zapewne
niewiele sprzętów, skoro musiała ona
za dnia pełnić rolę mieszkania, a w



nocy sypialni. Być może musiała
pomieścić również warsztat
ciesielski. Za łóżko służyła
rozkładana na ziemi mata, a w
chłodne noce rodzina spała w jednej
izbie z trzodą, jeśli ją miała.

Nie istniały wyraźne granice
oddzielające najbliższą rodzinę od
sąsiadów. Nawet w północnym
państwie, w pogańskiej Galilei,
wioski były często osadami
plemiennymi. Tym samym każdy w
najbliższy otoczeniu należał do
„rodziny”. Nie było odrębnego słowa
na oznaczenie kuzyna; wszystkich
krewnych nazywano braćmi i
siostrami, niezależnie od stopnia
pokrewieństwa. Co więcej, więzy
rodzinne rozciągały się znacznie
szerzej, obejmując wszystkich
członków dwunastu plemion Izraela
bądź przynajmniej ich resztki wciąż
zamieszkującej ziemie przodków.



Granice wioski w znacznym stopniu
zakreślały horyzont świata. Długie
podróże były przedsięwzięciem
trudnym i niebezpiecznym,
ponieważ po zmroku na drogach
grasowały bandy rozbójników lub
dzikie zwierzęta. Wyruszając do
Jerozolimy z pielgrzymką z okazji
świąt, wieśniacy podróżowali w
gronie całego plemienia – nie wśród
obcych, jak to ma miejsce dzisiaj.
Karawana niekiedy rozciągała się na
znacznym dystansie, tworząc tak
wielkie, bezpieczne i znajome
otoczenie, że niekiedy dziecko mogło
zniknąć na cały dzień, zanim jego
rodzice zaczynali się niepokoić (zob.
Łk 2,42–45).

Pielgrzymki zajmowały istotne
miejsce w żydowskim kalendarzu
religijnym. Termin „kalendarz
religijny” może jednak wprowadzać
w błąd, ponieważ dla Bożego ludu
wybranego istniał tylko jeden
kalendarz, osnuty wokół pracy i



liturgii przymierza. Liturgia ta nie
ograniczała się bynajmniej do
obrzędów sprawowanych dorocznie
w odległej świątyni ani dwa razy w
tygodniu w zgromadzeniu
synagogalnym. Liturgia przenikała
całe życie. Prawo Izraela nakazywało
rozpoczynać każdy dzień od
wezwania Wszechmogącego, a każdy
posiłek był świętym wydarzeniem,
które rozpoczynano od
błogosławieństwa.

Tak właśnie przedstawiało się życie
św. Józefa, zwyczajnego robotnika,
członka jednego z plemion judejskich
osiadłych w prowincji rozległego
imperium. Życie to pod wieloma
względami różniło się od naszego.
Tak samo jednak przepełniała je
modlitwa, praca, rodzina, radość i
cierpienie – splecione ze sobą w
jedną, nierozerwalną całość. Święty
Józef był dla św. Josemaríi wzorem
„jedności życia”. Także i dla nas
powinien być wzorem.



Wzór ten rzuca wyzwania wielu
współczesnym ludziom w
zeświecczonych społeczeństwach.
Nasza kultura pozwala nam
wprawdzie przeznaczać pewną ilość
czasu na czynności religijne, ale
jednocześnie czas ten ściśle oddziela
od reszty życia. Możemy zastrzec w
swoim elektronicznym kalendarzu
lub telefonie komórkowym, że
niedzielny poranek jest święty i
nienaruszalny. Gdzie jednak jest Bóg
przez resztę naszego tygodnia? Gdzie
jest Bóg, gdy pracujemy,
odpoczywamy i pomagamy dziecku
rozwiązać zadanie z algebry?

Święty Josemaría miał świadomość,
że współcześni chrześcijanie stają
przed ogromną pokusą
„prowadzenia podwójnego życia: z
jednej strony życia wewnętrznego,
życia w relacji z Bogiem, a z drugiej,
innej i oddzielnej, życia rodzinnego,
zawodowego i towarzyskiego,
pełnego małych, ziemskich spraw”.



Wzywał, by jej jednak nie ulegać:
„Istnieje jedno, jedyne życie,
ustanowione z ciała i duszy, i takie
ma być – z duszy i ciała – święte i
pełne Boga. Boga niewidzialnego
spotykamy w rzeczach jak
najbardziej widocznych i
materialnych”[1].

Święty Josemaría propagował życie
spójne, niczym życie św. Józefa – w
pełni świeckie, a równocześnie
święte, zanurzone w powszednim
życiu wioski (czy to galilejskiej, czy
globalnej), lecz zawsze zanurzone
także w Bogu. Życie to łączy w sobie
to, co boskie i to, co ludzie,
teoretyczne i praktyczne, zawodowe
i rodzinne. Życie to kieruje się ku
niebu, a nawet, w pewnym sensie,
już tam sięga.

Pozwala przeżywać dobre dni, nawet
pośród trudności, i tłumaczy radość,
jaką dostrzegłem u pierwszych
członków Opus Dei, których



spotkałem na swej drodze. „Pan nie
zachęca nas, abyśmy w czasie naszej
ziemskiej wędrówki byli
nieszczęśliwi i abyśmy oczekiwali
pocieszenia jedynie na tamtym
świecie”[2] – nauczał św. Josemaría.

Bóg chce, żebyśmy również tutaj byli
szczęśliwi, pragnąc jednak
ostatecznego urzeczywistnienia tego
innego szczęścia, którego tylko On
może w pełni udzielić.

Tu, na ziemi, kontemplacja
rzeczywistości nadprzyrodzonych,
działanie łaski w naszych duszach,
miłość bliźniego jako dorodny owoc
miłości Boga – stanowią już zadatek
Nieba, zalążek, który ma wzrastać
dzień po dniu. My, chrześcijanie, nie
znosimy podwójnego życia:
zachowujemy jedność życia, prostą i
mocną, w której łączą się i
przenikają wszystkie nasze
działania[3].



Jednoczącą zasadą jest synostwo
Boże. Święty Józef nauczył się, jak
być synem Bożym, obserwując Syna
Bożego dorastającego pod jego
opieką. Jezus był prawdziwie
godnym podziwu dzieckiem i z
pewnością jego przybrany ojciec
podziwiał go, ucząc się od Dziecięcia,
jak ufać Ojcu i poddawać się Jego
woli. My także możemy – a nawet
powinniśmy – uczyć się od małych
dzieci. Sam Jezus powiedział wszak:
„Zaprawdę, powiadam wam: Jeśli się
nie odmienicie i nie staniecie jak
dzieci, nie wejdziecie do królestwa
niebieskiego” (Mt 18,3).

Małe dzieci nie żyją w wewnętrznym
podzieleniu. Z chwili na chwilę mogą
wprawdzie odgrywać różne role w
zabawie, ale zawsze pozostają sobą,
bezpieczne w granicach
rodzicielskiego domu i świata. Gdy
bierzemy z nich przykład, duchowe
dziecięctwo sprawia, że nasze życie
nabiera spójności.



Duchowość Opus Dei obfituje w
rozmaite obrzędowe zwyczaje.
Słyszałem, jak określano ją mianem
„trynitarnej”, „eucharystycznej”,
„chrystocentrycznej” bądź
„maryjnej”. Jest w niej obecny każdy
z tych elementów – oraz zdrowa
domieszka angelologii – ponieważ
wszystko sprowadza się do synostwa
Bożego, do życia w dziecięctwie.
Mówiąc słowami założyciela, „ta
jedność życia, której nerwem jest
obecność Boga, naszego Ojca, może i
powinna być rzeczywistością
codzienną”[4].

Kluczem jest Boża obecność. Bóg jest
zawsze przy nas, niezależnie od tego,
czy Go dostrzegamy, czy też nie.
Zawsze nas obserwuje, gotów pomóc
nam w swej mądrości, jeśli tylko Go o
to poprosimy. Ten akt świadomości
oraz akt prośby kreślą różnicę
między dziełem naszym a dziełem
Bożym, między opus nostrum a opus
Dei. Nasze dzieło pochłania być może



długie godziny, ale to Boże dzieło
sprawia, że przybliża się Królestwo.
Prawdziwe, głębokie spełnienie
życiowe znaleźć można jedynie w
dziele Bożym.

Plan życia, jaki św. Josemaría
pozostawił Kościołowi, duchowość,
jaką szerzył, najlepiej zostały
ukazane w jego roli jako „siewcy
pokoju i miłości”. Gdy bowiem w
życiu panuje jedność i harmonia,
miejsce wewnętrznego rozdarcia
zajmuje spokój.

Pracować w ten sposób – to modlić
się. Uczyć się w ten sposób – to
modlić się. Prowadzić badania
naukowe w ten sposób – to modlić
się. Zasada zawsze jest ta sama:
wszystko jest modlitwą, wszystko
może i powinno prowadzić nas do
Boga, ożywiać nieustannie
obcowanie z Nim, od rana do nocy.
Każda uczciwa praca może być
modlitwą; a wszelka praca, która jest



modlitwą, jest apostolstwem. W ten
sposób dusza umacnia się w prostej i
mocnej jedności życia[5].

Dom jest tam, gdzie jest serce

Jesteśmy dziećmi Bożymi w
wiecznym Synu Bożym, który jest
także Synem Maryi. Naszym
domownikiem jest Trójca Święta, a
domem – Msza. Jednocześnie jednak
naszym domem jest warsztat pracy –
tak jak nazareński warsztat był
domem św. Józefa. W końcu
oczywiście naszym domem jest także
rodzinny dom.

Prowadzimy jedno życie – wraz w
Bogiem, Kościołem i wszystkimi
dziećmi Bożymi.

Jezus nie dopuszcza rozdwojenia:
„Nikt nie może dwom panom służyć.
Bo albo jednego będzie nienawidził,
a drugiego będzie miłował; albo z
jednym będzie trzymał a drugim
wzgardzi”. Wyłączny wybór Boga



dokonany przez chrześcijanina,
kiedy w pełni odpowiada na Boże
wezwanie, nakazuje mu kierować
wszystko ku Panu, a równocześnie
dawać bliźniemu wszystko to, co mu
się sprawiedliwie należy[6].

Scott Hahn

tłum. Piotr Blumczyński

[1] Kochać Kościół, 52.

[2] To Chrystus przychodzi, 126.

[3] Tamże.

[4] Tamże, 11.

[5] Tamże, 10.

[6] Przyjaciele Boga, 165.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/nazaretanski-warsztat-
jednosc-zycia/ (18-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nazaretanski-warsztat-jednosc-zycia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nazaretanski-warsztat-jednosc-zycia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nazaretanski-warsztat-jednosc-zycia/

	Nazaretański warsztat: jedność życia

