
opusdei.org

Największy wyraz
wdzięczności

Piotr pyta, jak i ile przebaczać;
Jezus odwraca pytanie i uczy
go, by dał sobie przebaczyć...
jak syn marnotrawny, który
nawrócił się w sposób, w jaki
potrafił: ufając.

30-01-2024

Piotr właśnie daje Jezusowi okazję do
opowiedzenia zaskakującej
przypowieści. Jak zwykle, nie
przebierając w słowach, pyta, ile razy
ma przebaczyć swojemu bratu. Aby
ułatwić Panu, jest gotów zrobić to



siedem razy, co w Biblii oznacza
pełnię, obfitość. Andrzej obserwuje
tę scenę z rozbawieniem i
ciekawością. Zna swojego brata i nie
jest przyzwyczajony do jego
spontaniczności. Niemniej jednak w
końcu będzie wdzięczny za śmiałość
Piotra, ponieważ będzie to okazja,
aby usłyszeć z ust Mistrza
przypowieść, która jest zarówno
wzruszająca, jak i tragiczna, ale
przede wszystkim pełna nadziei.
Jezus w swej Bożej obfitości
przekroczy najśmielsze
przewidywania zuchwałego Piotra.

Przygnieciony długami

Scena ta jest opowiadana wyłącznie
przez świętego Mateusza - ma w
sobie wszystkie cechy wskazujące, że
piszący, dobrze zna monety i ich
wartość. Król postanawia rozliczyć
się ze swoimi sługami. Przedstawiają
mu przerażonego sługę, który jest
mu winien dziesięć tysięcy talentów.



Słusznie był przytłoczony swoim
długiem i odważył się tylko poprosić
o przedłużenie. Jednak dobroć jego
pana zaskoczyła go: „ulitował się nad
tym sługą, uwolnił go i dług mu
darował” (Mt 18, 27). Wybaczył mu
wszystko od razu. Sługa nigdy nie
byłby w stanie marzyć o czymś
takim. Oszołomiony, opuścił to
miejsce, nie mogąc pojąć tak wielkiej
wielkoduszności.

Ale jego zdumienie przenosi się,
potęguje, na tych, którzy słuchają
relacji Jezusa. Jeśli reakcja pana była
zaskakująca, jeszcze bardziej
zaskakująca jest postawa tego sługi
wobec towarzysza, którego spotkał
przypadkowo, po pobycie przed
królem: „Chwycił go i zaczął dusić, i
rzekł do niego: Oddaj mi coś
winien” (Mt 18, 28). Nie mogąc
rozpoznać w prośbach swego
towarzysza tego, co sam powiedział
kilka chwil wcześniej, jest nieugięty i
żąda tego, co mu się należy. Nie jest



w stanie wybaczyć czegoś, co w
porównaniu z tym, co zostało mu
wybaczone, jest drobnostką.

Jaki jest powód tej niewrażliwości,
która nie pozwala mu zachowywać
się jak jego król? Być może dlatego,
że nie pozwolił sobie na prawdziwe
przebaczenie. Wciąż jest obciążony
swoim długiem. Nie może być
wiernym sługą swojego pana,
ponieważ nie odkrył miłości i radości
tego, który mu przebaczył. Nie może
zapomnieć o fortunie, którą był
winien; tak wielki dar nie mieści się
w jego sercu. Być może obawia się, że
taka dobroć będzie go prześladować
w przyszłości. Dziesięć tysięcy
talentów to sześćdziesiąt milionów
denarów. Dzienny robotnik musiałby
pracować przez sto sześćdziesiąt
tysięcy lat, aby osiągnąć taką kwotę...

Wypełniając niebo radością

Aby zanurzyć się w oceanie Bożej
wolności, aby choć trochę zrozumieć,



dlaczego możemy uważać, że Bóg jest
tak szczęśliwy, gdy pozwalamy Mu
przebaczyć, potrzebujemy światła
Ducha Świętego. Tylko wtedy
możemy zrozumieć, jak to możliwe,
że „w niebie większa będzie radość z
jednego grzesznika, który się
nawraca, niż z dziewięćdziesięciu
dziewięciu sprawiedliwych, którzy
nie potrzebują nawrócenia” (Łk 15,
7). Święty Tomasz wyjaśnia, że „Bogu
w Jego nieskończonej dobroci
bardziej odpowiada miłosierdzie i
przebaczenie niż karanie. W
rzeczywistości przebaczenie leży w
naturze Boga, podczas gdy kara
wynika z naszych grzechów”[1].
Obraża Boga - możemy powiedzieć:
rani Go - krzywda, którą
wyrządzamy samym sobie. Jezus
cierpi i bierze na siebie całą winę, na
którą zasługujemy; obmywa nas
własną krwią (por. Ap 7, 14) i
przyobleka nas swoją osobą (por. Ga
3, 27).



Nasz Pan, rozważa święty Josemaria,
„mówi nam o naszych grzechach, o
naszych błędach, o naszym braku
hojności. Czyni to jednak po to, żeby
nas od nich uwolnić, żeby obiecać
nam swoją Przyjaźń i Miłość.
Świadomość naszego synostwa
Bożego daje radość naszemu
nawróceniu - mówi nam, że
wracamy do domu Ojca”[2]. Można
powiedzieć, że nasze nawrócenie to
pozwolenie Bogu, by zachowywał się
wobec nas jak Ojciec, którym jest.
Stąd „największym dowodem naszej
wdzięczności wobec Boga jest
namiętne umiłowanie naszej
godności dzieci Bożych”[3].

Przy pewnej okazji papież Franciszek
nawiązał do legendy o świętym
Hieronimie. Historia głosi, że po
wielu latach spędzonych na
tłumaczeniu Biblii na łacinę,
świętował Wigilię Bożego
Narodzenia w grocie betlejemskiej,
kiedy ukazało mu się Dzieciątko i



poprosiło go o prezent na urodziny.
Święty Hieronim zaczął wymieniać
możliwe prezenty, ale Dzieciątko nie
było zadowolone z żadnego z nich.
Wtedy święty zapytał Je, czego chce,
na co Jezus odpowiedział: "Daj mi
swoje grzechy". Jest to w pewnym
sensie najlepszy prezent, jaki
możemy Mu dać. Jedyna rzecz, która
jest wyłącznie nasza, która nosi
nasze "pochodzenie". A jeśli damy
Mu nasze grzechy, przestaną nas one
obciążać, przestaną zatruwać nasze
życie. „Choćby wasze grzechy były
jak szkarłat, wybieleją jak śnieg, a
choćby były czerwone jak purpura,
staną się jak wełna” (Iz 1, 18).

Wierność w proszeniu o
przebaczenie

W jednym ze swoich listów
pasterskich Ojciec umieszcza
fundament naszej wierności w
wierności Bożej. „Wiara w Bożą
wierność daje siłę nadziei, mimo że



nasza osobista słabość prowadzi do
tego, że czasami nie jesteśmy
całkowicie wierni w drobnych
sprawach, a być może niekiedy,
również w wielkich. Wówczas
wierność polega na pokonywaniu —
z łaską Boga — drogi syna
marnotrawnego (por. Łk 15,
11-32)”[4].

Dlaczego można powiedzieć, że ta
droga powrotna jest częścią naszej
wierności? Być może dlatego, że
prosząc o przebaczenie, akceptujemy
właśnie to, że jesteśmy grzesznikami,
że potrzebujemy zbawienia.
Ignorowanie zła w nas byłoby
zamknięciem się w więzieniu
naszych słabości. Ale Bóg ustanowił
sakrament, który błogosławi i
umożliwia nam powrót, nasze
uzdrowienie.

Prosty - a czasem nie tak prosty - akt
powrotu do domu już oznacza
kochanie Boga w bardzo szczególny



sposób. Pokazujemy Mu, że mocno
wierzymy, że jest dobry i wierny, i
prosimy Go, aby oddał nam to, co
zepsuliśmy, ponieważ z dala od
Niego jest bardzo źle. Ośmielamy się
nawet prosić Go o jeszcze większy
dar niż ten, który utraciliśmy.
Pozwalamy, by nas kochał, nawet
jeśli na to nie zasługujemy. Co więcej,
wiemy, że może to nie być ostatni
raz, kiedy będziemy z dala od Niego.
Ale zgadzamy się na ponowne
przejście tej drogi, gdy tylko zajdzie
taka potrzeba, z zapałem i radością,
zaraźliwą radością tego, który czeka
na nas, gdy wrócimy do domu... lub
nawet zanim wrócimy do domu,
ponieważ Bóg nie ma cierpliwości do
siedzenia w miejscu. Pozwalając Mu
przebaczyć, godzimy się na życie w
długach i jesteśmy wdzięczni, że jest
naszym poręczycielem.

Po powrocie wierność będzie
wymagać „ciągłej czujności,
ponieważ nie możemy polegać na



własnej nędznej sile”[5]. Wybierając
Go, musimy się zmagać, ale
akceptacja tego zmagania rodzi
wolność. I „z Bożą pomocą możemy
być wierni, możemy iść naprzód
drogą utożsamiania się z Jezusem
Chrystusem, tak by nasz sposób
myślenia, chcenia, postrzegania osób
i świata był coraz bardziej i bardziej
Jego, poprzez ciągłe podejmowanie
starania i rozpoczynanie na nowo”[6].

Najpierw Bóg

W niektórych krajach Ameryki
Łacińskiej używa się zwrotu
wyrażającego podporządkowanie
naszych planów planom Boga,
analogicznego do klasycznej formuły 
Deo volente, czyli „jeśli Bóg zechce”.
Często mówi się na przykład:
„najpierw Boże, jutro pójdę
odwiedzić moją matkę”. Pozwolić
sobie na przebaczenie to właśnie
pozwolić, aby Pan był pierwszy. To
zaakceptowanie tego, że On



prześciga nas w miłości, i dokładnie
tak, odwzajemnić się miłością, która
jest wdzięczna i dostosowana do
Niego.

„Chrześcijańskie powołanie, we
wszystkich swoich szczególnych
przejawach, jest Bożym powołaniem
do świętości. To wezwanie miłości
Bożej skierowane do naszej miłości,
w relacji, w której wierność Boża jest
zawsze uprzedzająca: „Wierny jest
Pan” (2 Tes 3, 3; por. 1 Kor 1, 9)”[7].
Zrozumiałe jest zatem, że nasza
wierność jest niczym innym jak
„odpowiedzią na wierność Boga.
Boga, który jest wierny swojemu
słowu, który jest wierny swojej
obietnicy”[8]. Piotr pyta, jak i ile razy
przebaczać. Jezus odwraca pytanie i
uczy go, aby sobie pozwolił
przebaczyć. Najpierw Bóg. Jeśli
chcemy kochać Boga, być Mu wierni,
dzielić się Jego miłością i przebaczać
tym, którzy nas obrażają, musimy
nauczyć się pozwalać Mu pracować



w nas nad wiernością Jemu samemu
i Jego wiecznemu przymierzu.

Syn marnotrawny na nowo odkrył,
że jedyna osoba, która naprawdę go
kochała, była w domu, który opuścił.
Ponownie zaufał wierności swojego
ojca; ponownie był wierny w sposób,
w jaki mógł być wierny: zawierzając
(za-wierzenie). Wszyscy, którzy
bawili się za jego bogactwa, opuścili
go, ale jego ojciec nadal był jego
ojcem. Sam przyznał, że nie
zasługiwał już na miano jego syna. W
rzeczywistości nigdy na to nie
zasługiwał, ponieważ na prezenty się
nie zasługuje. Chodziło o to, by jego
ojciec mógł pozostać tym, kim
zawsze był: ojcem dumnym ze
swoich dzieci. I chociaż prawie
wszystko to mu umknęło, odważył
się wrócić; odważył się prosić o
przebaczenie, ponieważ dostrzegł
miłosierne serce ojca, choć nie mógł
sobie wyobrazić, jak bardzo był
kochany.



«Co to znaczy budować na skale -
pyta Benedykt XVI przy pewnej
okazji -Budować na skale to przede
wszystkim budować na Chrystusie i z
Chrystusem. (…) To budować z Kimś,
kto znając nas lepiej niż my sami
siebie, mówi do nas: „Drogi jesteś
drogi w moich oczach (…) nabrałeś
wartości i ja cię miłuję” (Iz 43,4). To
budować z Kimś, kto zawsze jest
wierny, nawet jeśli my odmawiamy
wierności, bo nie może zaprzeć się
samego siebie (por. 2 Tm 2, 13). To
budować z Kimś, kto stale pochyla się
nad zranionym ludzkim sercem i
mówi: „Ja ciebie nie potępiam. Idź i
odtąd już nie grzesz” (J 8, 11). To
budować z Kimś, kto z wysokości
krzyża wyciąga ramiona i powtarza
przez całą wieczność: „Życie moje
oddaję za ciebie, bo cię kocham,
człowieku” »[9].

Przebaczanie naszym dłużnikom



Na pytanie Piotra o „terminy
iwarunki” przebaczenia, Jezus mówi
o królu, który nie stawia żadnych:
przebacz i to wystarczy. Tylko dzięki
takiemu przebaczeniu, tylko dzięki
Bożemu przebaczeniu, jesteśmy w
stanie kochać siebie „do końca” (J 13,
1). Przebaczanie innym może
czasami pociągać za sobą heroiczną i
ekstremalną wierność Bożemu
przesłaniu bezwarunkowej miłości
do wszystkich ludzi. Jest to
rozpoznawanie w innych daru
Bożego, tak jak święty Paweł, który
pisał do Efezjan: „Nie zaprzestaję
dziękczynienia, wspominając was w
moich modlitwach” (Ef 1, 16).

Jeśli chcemy być wierni, najlepszą
rzeczą do zrobienia jest myślenie o
Bożej wierności, cieszenie się nią i
poleganie na niej. „Idąc naprzód w
życiu duchowym, podążając za
natchnieniami Ducha, który zagłębia
się w samą istotę Boga, myślmy o
słodyczy Pana, o tym, jak dobry jest



On sam w sobie. Prośmy również,
wraz z psalmistą, abyśmy cieszyli się
słodyczą Pana, kontemplując nie
nasze własne serce, ale Jego
świątynię, mówiąc z samym
psalmistą: Kiedy moja dusza jest
zasmucona, wspominam Ciebie”[10].

Każdy będzie prosił o przebaczenie
tak, jak potrafi, ale Bóg zawsze
odpowiada w wielkim stylu,
personalizując swoją miłość
względem każdego. Tak właśnie
chcemy przebaczać, a nie
automatycznie i na zimno. Postawa
ojca syna marnotrawnego jest
programem uczenia się tego. W
obliczu słów syna, tak trudnych dla
niego samego, ojciec przerywa mu z
wyrazem zakłopotania, który mówi
wszystko, nie mówiąc nic: „Ale synu,
co ty mówisz...”. Ojciec nie jest
zainteresowany tą przemową, tak
uroczystą, tak oderwaną od
rzeczywistości jego miłości. Widzi



tylko swojego syna, bezradnego,
głodnego i powracającego.

W obliczu reakcji ojca przychodzą na
myśl słowa Jezusa o wiernych
sługach, którzy czekali i czuwali na
swojego pana: „Zaprawdę, powiadam
wam: Przepasze się i każe im zasiąść
do stołu, a obchodząc będzie im
usługiwał” (Łk 12, 37). Jeśli już to jest
niezwykłe, to postawa ojca jest tutaj
jeszcze bardziej niezwykła, ponieważ
syn wzgardził nim, oddalając się od
niego i trwoniąc jego dziedzictwo.
Jakby tego było mało, ojciec zasypuje
go prezentami, muzyką, ucztami i
ofiarowuje mu utuczone cielę. Jezus
nie szczędzi szczegółów w swojej
narracji: ojciec zarzuca mu ramiona
na szyję i przytula go, pomimo
zapachu świń, którymi się zajmował.
Czekał na niego przez cały czas, nie
zapomniał o nim w żadnym
momencie i nie chce go ponownie
stracić.



Dziewica Maryja nigdy nie musiała
prosić Boga o przebaczenie, ale była
świadoma, że jej wierność opierała
się na skale Bożej miłości do niej.
Nigdy nie przypisywała sobie swojej
wierności: "gdyż wielkie rzeczy
uczynił mi Wszechmocny" (Łk 1, 49).
W jakiś sposób przeczuwała, że łaska
męki i śmierci jej Syna została dla
niej przewidziana, aby uchronić ją
od grzechu. Ona również odczuwała
nieskończony dług, ale ten dług jej
nie przygniatał: napełniał ją
wdzięcznością, a zatem i wiernością.
Dlatego była w stanie przebaczyć
nam przybicie Jej Syna do krzyża. I
przyjąć nas jako dar od Boga.

[1] Święty Tomasz z Akwinu, Summa
Theologica II-II, q.21, a.2, c.

[2]To Chrystus przechodzi, 64.

[3]Kuźnia, 333.

[4]List Ojca, 19-III-2022, nr 2.

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/64/
https://escriva.org/pl/forja/333/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-19-marca-2022-wiernosc/


[5] Święty Josemaria, List, 28-III-1973,
nr 9.

[6] List Ojca, 19-III-2022, nr 3.

[7] Ibidem, nr 2.

[8] Franciszek, Homilia 15-IV-2020.

[9] Benedykt XVI, Przemówienie, 
Spotkanie z młodzieżą, Kraków-
Błonie, 27-V-2006.

[10]Święty Bernard, Sermón 5 sobre
diversas materias, 4-5, en Opera
omnia, edición cisterciense, 6,1
[1970] 103-104.

Diego Zalbidea – Carlos Ayxelà

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/najwiekszy-wyraz-
wdziecznosci/ (07-01-2026)

https://www.almudi.org/homilia-santa-marta/homilia/97554/nuestra-fidelidad-es-respuesta-a-la-fidelidad-de-dios
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060527_giovani-krakow.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060527_giovani-krakow.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/najwiekszy-wyraz-wdziecznosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najwiekszy-wyraz-wdziecznosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najwiekszy-wyraz-wdziecznosci/

	Największy wyraz wdzięczności

