
opusdei.org

Najświętszej Maryi
Panny Bolesnej 15 IX

Pobożność chrześcijańska
rozważała o obecności
Najświętszej Maryi Panny przy
Krzyżu.

15-09-2024

26.1 Matko, coś miłości zdrojem,

Spraw, niecz czuję w sercu moim

Ból Twój u Jezusa nóg!

Spraw, by serce me gorzało,

By radością życia całą



Stał się dla mnie Chrystus Bóg[1].

Pan zechciał, żeby Jego Matka była
złączona z dziełem Odkupienia i dał
Jej udział w swoim największym
cierpieniu. Wspominając dzisiaj to
współodkupieńcze cierpienie Maryi,
Kościół zachęca do ofiarowania za
zbawienie własne i innych ludzi
wielu dobrowolnych umartwień i
drobnych cierpień codziennego
życia. Maryja, złączona ze zbawczym
dziełem Jezusa, nie cierpiała tylko
jako dobra matka, która patrzy na
swego cierpiącego Syna oraz na Jego
śmierć. Jej cierpienie ma taki sam
charakter jak cierpienie Jezusa: jest
to cierpienie odkupieńcze. Cierpienie
Maryi, najczystszej i pełnej łaski
służebnicy Pańskiej, w najgłębszym
zjednoczeniu z Synem, ma wartość
prawie nieskończoną.

Nigdy w pełni nie zrozumiemy Jej
niezmiernej miłości do Jezusa, która
była przyczyną Jej cierpień. Dlatego



liturgia odnosi do Panny Bolesnej,
podobnie jak do Jezusa, słowa
proroka Jeremiasza: Wszyscy
zdążający drogą przyjrzyjcie się,
patrzcie, czy jest boleść podobna do
tej, co mnie przytłacza (Lm 1, 12).

Boleść Najświętszej Maryi Panny
była większa z powodu Jej
niezrównanej świętości. Jej miłość do
Jezusa pozwoliła Jej przeżywać
cierpienia Jezusa jako własne: „Gdy
uderzeniami ranią ciało Jezusa,
Maryja odczuwa wszystkie te rany.
Gdy ciernie kłują Jego głowę, Maryja
czuje się rozszarpywana przez każdy
ich kolec. Gdy podają Mu żółć i ocet,
Maryja odczuwa całą ich gorycz. Gdy
rozciągają Jego ciało na krzyżu,
Maryja cierpi całą tę przemoc”[2]. Im
bardziej się kogoś kocha, tym
bardziej odczuwa się jego stratę.
„Bardziej przejmuje śmierć brata
aniżeli śmierć nieznajomego,
bardziej śmierć syna aniżeli
przyjaciela.. Otóż (...), ażeby



zrozumieć jak wielka była boleść
Maryi przy śmierci jej Syna, trzeba
by poznać, jak wielka była Jej miłość
do Niego. A kto kiedykolwiek potrafi
zmierzyć tę miłość?”[3].

Największe cierpienie Chrystusa,
które wystąpiło podczas agonii w
Getsemani, cierpienie, które zadało
Mu ból większy niż jakiekolwiek
inne, było spowodowane
świadomością grzechu, czyli obrazy
Boga, oraz jego niegodziwością
wobec świętości Boga. Najświętsza
Maryja Panna, jak żadne inne
stworzenie, wniknęła w tę tajemnicę
i miała udział w poznaniu zła i ohydy
grzechu, które było powodem Męki
Jezusa. Jej serce przeżywało
śmiertelną agonię z powodu
obrzydliwości grzechu, naszych
grzechów. Maryja była pogrążona w
cierpieniu. Zważywszy, że każdy z
nas w znacznej mierze przyczynił się
do jego pogłębienia, czy nie
powinniśmy poważnie zastanawiać



się nad naszymi grzechami, ażeby Jej
współczuć i wynagradzać rany
zadane Sercu Maryi i Sercu Jezusa?

26.2 Przez osoby, które Chrystus
najbardziej kochał w swoim życiu,
Maryję i Józefa, Pan chce nam
powiedzieć, że szczęście i moc
odkupieńcza zawsze znajdują się w
pobliżu Krzyża. I chociaż całe życie
Najświętszej Maryi Panny, wraz z
życiem Jej Syna, było zwrócone ku
Kalwarii, istnieje szczególny
moment, w którym bardzo wyraźnie
widoczny jest Jej udział w
cierpieniach Mesjasza, Jej Syna.
Maryja wraz z Józefem przybyła do
Świątyni, aby zgodnie z Prawem
poddać się oczyszczeniu, chociaż
była czysta, i aby ofiarować
Najwyższemu swego Syna. Przy
składaniu ofiary ze swego Syna
widziała ogrom Jego odkupieńczej
ofiary, jak ją zapowiadali prorocy.
Poza tym Bóg zechciał odsłonić Jej
wówczas głębię tej ofiary oraz Jej



udział w tej ofierze. Uczynił to przy
pomocy „męża sprawiedliwego”,
Symeona, który, natchniony przez
Ducha Świętego, powiedział do
Maryi: Oto Ten przeznaczony jest na
upadek i na powstanie wielu w
Izraelu, i na znak, któremu
sprzeciwiać się będą – a Twoją duszę
miecz przeniknie – aby na jaw wyszły
zamysły serc wielu (Łk 2, 34-35).

Słowa skierowane do Maryi
wyraźnie zapowiadają, że Jej życie
będzie wewnętrznie złączone z
dziełem Syna. „Słowa Symeona są
jakby drugą zapowiedzią dla Maryi,
gdyż wskazują na konkretny wymiar
historyczny, w którym Jej Syn
wypełni swoje posłannictwo, to jest
wśród niezrozumienia i w cierpieniu
(...). Taka zapowiedź (…) objawia
również, że swoje posłannictwo
będzie musiała przeżywać w
cierpieniu u boku cierpiącego
Zbawiciela i że Jej macierzyństwo
pozostanie w cieniu i będzie



bolesne”[4]. Pan nie chciał
zaoszczędzić swojej Matce
niebezpieczeństwa nagłej ucieczki do
Egiptu, kiedy wraz z Dzieciątkiem i
św. Józefem urządziła się już może w
skromnym domu w Betlejem i
zaczynała cieszyć się życiem
rodzinnym z Jezusem. Bóg nie
oszczędził Jej wygnania na obcej
ziemi, gdzie musiała rozpocząć
wszystko od nowa, dysponując tylko
niewielką liczbą rzeczy, które zdołała
ze sobą zabrać opuszczając
pośpiesznie Betlejem. I znowu, po
ponownym zamieszkaniu w
Nazarecie, musiała przeżyć niepokój
poszukiwania Jezusa w Jerozolimie,
kiedy skończył On dwanaście lat. Ile
trwogi doświadczyło wtedy serce
Matki! A później, podczas publicznej
posługi Pana, dochodziły do Jej uszu
pogłoski o knowaniu ze strony
Żydów, o niezrozumieniu... W nocy,
w której Jezus został wydany,
dochodziła do Niej jedna wiadomość
za drugą, każda coraz bardziej



przerażająca, a rankiem słyszała
okrzyki ludzi domagających się Jego
śmierci, widziała samotność i
opuszczenie swojego Syna, spotkała
Go, gdy szedł na Kalwarię. Któż może
pojąć ogrom boleści, która
przepełniała serce Najświętszej
Maryi Panny? Maryja jest tam...
Widzi, jak przybijają Jej Syna do
krzyża... A potem następują obelgi,
długie konanie ukrzyżowanego...

O, jak smutna i strapiona

Matka ta błogosławiona,

Której Synem niebios Król!.

Jak płakała Matka miła,

Jak cierpiała, gdy patrzyła

Na boskiego Syna ból!

Gdzież jest człowiek, co łzę
wstrzyma,

Gdy mu stanie przed oczyma



W mękach Matka ta bez skaz?

Kto się smutkiem nie poruszy,

Gdy rozważy boleść duszy

Matki z Jej Dziecięciem wraz?[5]

Pamiętając, że nasze grzechy nie
pozostają z boku, lecz odgrywają
czynną rolę w tym cierpieniu Naszej
Matki, prośmy Ją dzisiaj, by nam
pomagała dzielić swój ból, odczuwać
głęboki wstręt do wszelkiego grzechu
tak, żebyśmy byli bardziej
wielkoduszni w zadośćuczynieniu za
nasze grzechy i za grzechy, które
codziennie popełniane są na świecie.

26.3 Dzisiejsze święto skłania nas do
przyjmowania cierpień i
przeciwności życia w celu
oczyszczenia naszego serca i
współodkupiania z Chrystusem.
Najświętsza Maryja Panna uczy nas
powstrzymywania się od narzekania
na choroby, gdyż Ona nigdy nie



narzekała. Ona zachęca nas do
jednoczenia się z odkupieńczym
Krzyżem swego Syna i do znoszenia
naszych cierpień dla dobra własnej
rodziny, Kościoła i całej ludzkości.

Cierpieniem, które mamy uświęcać,
są drobne codzienne przeciwności:
przedłużające się oczekiwanie,
zmiana planów, konieczność
odłożenia realizacji naszych
zamierzeń. Kiedy indziej wystąpi ono
w postaci ubóstwa, braku nawet
najpotrzebniejszych rzeczy, braku
pracy, dzięki której utrzymuje się
rodzinę. Ubóstwo to może być
wspaniałym środkiem do większego
zjednoczenia z Chrystusem,
naśladowania Jego absolutnego
oderwania się od rzeczy, nawet
niezbędnych. Spoglądajmy na Maryję
patrzącą na swego Syna, którego
pozbawiono nawet szaty, którą Ona
własnoręcznie Mu utkała.
Odnajdziemy wówczas pociechę i



siły, żeby podążać naprzód z pokojem
i pogodą.

Może też dotknąć nas choroba, a
wtedy powinniśmy prosić o łaskę
przyjmowania jej jako skarbu, jako
przejawu Bożej czułości, i dziękować
za czas, w którym może nie
potrafiliśmy doceniać daru zdrowia.
Choroba we wszystkich swoich
formach, także choroba psychiczna,
może być probierzem wykazującym
solidność naszej miłości do Pana i
ufności w Niego. W czasie choroby
możemy szybciej wzrastać w
cnotach, zwłaszcza teologicznych: w
wierze, gdyż uczymy się widzieć w
tym stanie opatrznościową rękę
naszego Ojca Boga; w nadziei, gdyż
zawsze jesteśmy w Jego rękach, ale
szczególnie, kiedy jesteśmy słabsi i
potrzebujący, i w miłości, ofiarując
cierpienie, świecąc przykładem
radości, z jaką przyjmujemy chorobę,
której chce lub którą dopuszcza dla
naszego dobra Bóg.



Często najtrudniejszą rzeczą w
chorobie jest forma, w jakiej ona
występuje: jej przewlekłe trwanie,
słabość, którą ze sobą niesie,
zależność, do której nas zmusza,
smutek pochodzący z samotności,
niemożności pełnienia obowiązków
swego stanu, a w wypadku kapłana,
na przykład, brak możliwości
kontynuowania dzieł apostolskich;
dla zakonnika – niezdolność do życia
według reguły swojego
zgromadzenia; dla matki –
zajmowania się dziećmi. Wszystkie
te sytuacje są ciężkie i niepokojące
dla naszej natury. Mimo wszystko, po
zastosowaniu wszystkich środków do
odzyskania zdrowia, które nam
podsuwa roztropność, należy
powtarzać za świętymi: O, Boże mój!
Przyjmuję wszystkie te zmiany: to,
czego Ty chcesz, kiedy chcesz i jak
chcesz. Prośmy Go o większą miłość i
mówmy Mu spokojnie, z całkowitym
zdaniem się na Niego: „Chcesz tego,
Panie?... Ja również tego chcę!”[6]



Kiedy czujemy, że ciężar ten staje się
dla naszych słabych sił nie do
uniesienia, zwróćmy się do
Najświętszej Maryi Panny z prośbą o
pomoc i pociechę, „gdyż Ona
pozostaje pocieszycielką w tylu
cierpieniach fizycznych i moralnych,
które nękają ludzkość. Ona zna
dobrze nasze cierpienia i nasze
strapienia, gdyż również Ona
cierpiała od Betlejem do Kalwarii: 
Twoją duszę miecz przeniknie. Maryja
jest naszą Matką duchową, a matka
zawsze rozumie swe dzieci i pociesza
je w ich troskach.

Z drugiej strony, Ona przyjęła od
Jezusa na Krzyżu szczególną misję
miłowania nas, tylko i zawsze po to,
aby nas zbawić, ukazując nam krzyż
i raj (...).

O, Matko Pocieszycielko, pociesz nas
wszystkich, spraw, byśmy wszyscy
rozumieli to, iż klucz do szczęścia
polega na dobroci i wiernym



naśladowaniu Twojego Syna
Jezusa”[7]. Ona zawsze wie, jaka jest
najlepsza droga, którą powinniśmy
za Nim podążać.

* Dzisiejsze wspomnienie,
następujące zaraz po święcie
Podwyższenia Krzyża Świętego,
przypomina nam szczególną więź i
udział Maryi w Ofierze swego Syna
na Kalwarii. Pobożność
chrześcijańska od samego początku
rozważała przekaz Ewangelii o
obecności Najświętszej Maryi Panny
przy Krzyżu. W wieku XIII pojawia
się sekwencja mszalna Stabat Mater,
napisana przez franciszkanina
Jakuba z Todi (Jacopone da Todi).
Papież Pius VII w roku 1814 włączył
ją do tekstów liturgicznych całego
Kościoła, a w 1912 roku św. Pius X
ustanowił to święto w dniu 15
września, w oktawę Narodzenia
Najświętszej Maryi Panny. Matka
Najświętsza uczy nas dzisiaj, jak



wielkie współodkupieńcze znaczenie
mogą mieć nasze bóle i cierpienia.

[1] Fragment sekwencji Stała Matka
Boleściwa (Stabat Mater), cyt. za: 
Śpiewnik kościelny, s. 143.

[2] A. Tanquerey, La divinización del
sufrimiento, Madrid 1955, s. 108.

[3] Św. Alfons Maria Liguori, Pochwały
Maryi, 2, 9.

[4] Jan Paweł II, enc. Redemptoris
Mater, 16.

[5] Fragment sekwencji Stała Matka
Boleściwa (Stabat Mater), dz. cyt.

[6] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 762.

[7] Jan Paweł II, Homilia, 13 IV 1980.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/najswietszej-maryi-panny-
bolesnej-15-ix/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/najswietszej-maryi-panny-bolesnej-15-ix/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najswietszej-maryi-panny-bolesnej-15-ix/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najswietszej-maryi-panny-bolesnej-15-ix/

	Najświętszej Maryi Panny Bolesnej 15 IX

