
opusdei.org

Najbardziej
nadprzyrodzony
powód

Streszczenie Prawa jako
„miłości do Boga ponad
wszystko i do bliźniego jak
siebie samego” to nie jakiś
nakaz. Nie można żądać miłości
i Bóg jedynie zaprasza nas do
uczestnictwa w niej po
okazaniu człowiekowi swojej
nieskończonej miłości i troski.

21-09-2018



Rozpoczynając przepowiadanie w
synagodze w Nazarecie, Pan czyta
wobec obecnych ustęp z Izajasza:
«Duch Pański spoczywa na Mnie,
ponieważ Mnie namaścił i posłał
Mnie, abym ubogim niósł dobrą
nowinę, więźniom głosił wolność, a
niewidomym przejrzenie; abym
uciśnionych odsyłał wolnymi, abym
obwoływał rok łaski od Pana» (Łk 4,
18-19; Iz 61, 1-2). A zwinąwszy księgę,
oświadcza: «Dziś spełniły się te słowa
Pisma, któreście słyszeli» (Łk 4, 21).

Jezus przedstawia się w ten sposób
jako wyzwoliciel. Przede wszystkim z
tego, co tłumi wewnętrzną wolność:
ślepoty ignorancji, niewoli grzechu,
ucisku szatana. Istotnie nierzadkie są
w Jego nauczaniu odniesienia do
wolności i wyzwolenia dla tych,
którzy za Nim idą: «Jeżeli będziecie
trwać w nauce mojej, będziecie
prawdziwie moimi uczniami i
poznacie prawdę, a prawda was
wyzwoli» (J 8, 31-32).



Pierwsi chrześcijanie mieli głęboką i
radosną świadomość wolności. Jezus
był dla nich Zbawicielem. Nie
wyzwolił ich z jednego jarzma, żeby
nałożyć im jakieś inne jarzmo, tylko
zerwał wszystkie przywiązania,
które przeszkadzały im prowadzić
pełne życie. Ta pełnia, która obecnie
jawiła im się jako możliwa, objawia
się w radości, któr wydzielała się z
ich życia. «Zawsze się radujcie —
zachęca Paweł — nieustannie się
módlcie! W każdym położeniu
dziękujcie, taka jest bowiem wola
Boża w Jezusie Chrystusie względem
was» (1 Tes 5, 16-18).

Na początku Bóg stworzył człowieka
jako pana stworzenia, «Najlepszy
Mistrz stworzył naszą naturę jak
jakiś najlepszy sprzęt, zdatną do
panowania, i tak ukształtował duszę i
ciało, by człowiek był zdolny do
sprawowania władzy. Dusza ukazuje
swój władczy charakter i swą
wyższość (…) przez swoją



niezależność od nikogo, wolność i
kierowanie się własną wolą. A czyją
to jest cechą, jeśli nie władcy?»[1].

Przez grzech człowiek popadł w
niewolę, ale Bóg podniósł go z niej
nadzieją przyszłego zbawienia (por.
Rdz 3, 15). To pragnienie odkupienia
nas objawia się, na przykład, kiedy
Bóg wyzwala swój lud z niewoli
egipskiej i obiecuje mu ziemię, którą
powinien zdobyć, ale która będzie
przede wszystkim Ziemią Obiecaną
— darem Boga, gdzie Jego lud będzie
mógł oddawać Mu cześć w wolności.
«Ja jestem Pan, twój Bóg, który cię
wywiódł z ziemi egipskiej, z domu
niewoli» (Wj 20, 2). I dodaje: «Nie
będziesz miał cudzych bogów obok
Mnie!» (Wj 20, 3). W ten właśnie
sposób Bóg przedstawia swojemu
ludowi przykazania Dekalogu, jako
warunki, żeby być prawdziwie
wolnym i nie popaść na nowo w
niewolę. Bóg nie pragnie narzucać
się jak tyran, tylko stworzyć swojemu



ludowi warunki, aby przyjął go
dobrowolnie jako Pana.

Ten wybór wolności przez Boga jest
zrozumiały, jeżeli pierwsze
przykazanie, od którego, według
Jezusa Chrystusa, zależą Prawo i
prorocy (por. Mt 22, 40), jest właśnie
miłością: miłować Boga ponad
wszystko, a bliźniego jak siebie
samego (por. Mt 22, 37-39). Dlatego
że nie jest to jakiś nakaz. Inne
sprawy mogą być nakazywane i
narzucane siłą i przymusem.
Jednakże nie można w ten sposób
żądać miłości. Bóg domaga się jej jak
umiłowany, dopiero po
udowodnieniu miłości, którą osłania
swój lud, dopiero po udowodnieniu
na liczne sposoby swojej miłości i
opieki. Chodzi o to, że do prawdziwej
miłości można tylko zachęcać, trzeba
ją zdobyć, dlatego że tylko wówczas
może być ona owocem wolności.
Natomiast, żeby odkryć tę Miłość i
dać się jej pozyskać, trzeba



koniecznie «rozwijać wolność wew‐
nętrzną, dzięki której czyni się
wszystko z miłości»[2].

Zmysł wolności

Właśnie po to, żebyśmy mogli
miłować Boga naprawdę, Bóg
stworzył nas wolnymi. Takimi
właśnie nas postrzega i takimi się
raduje. Zrozumienie tego jest dla nas
bardzo trudne, ponieważ my, istoty
ludzkie, nie umiemy stwarzać
wolnych istot. Co najwyżej
produkujemy automaty, które
realizują to, do czego je
zaprojektowaliśmy, albo imitujemy
wolność, stwarzając urządzenia,
które działają na chybił trafił.
Jesteśmy jednak niezdolni do
wzbudzenia czegoś, co mogłoby
decydować samo za siebie.
Natomiast tak właśnie czyni z nami
Bóg, stwarzając nas i odkupując z
grzechu, który ograniczał naszą
wolność.



Bycie wolnym nie oznacza przede
wszystkim braku determinacji albo
uwarunkowania okolicznościami
zewnętrznymi, tylko bycie zdolnym
do podtrzymywania własnych
czynów i odpowiedzi. Dlatego
wolność wiąże się z
odpowiedzialnością. Bycie wolnym to
bycie zdolnym do odpowiedzi, a w
związku z tym do ustanowienia
pełnego i rzeczywistego dialogu z
innymi osobami, a przede wszystkim
z naszym Stwórcą.

Dlatego też wolność nie jest czymś
dodanym, cechą, bez której
moglibyśmy się obyć i pozostawać
sobą. Wolność, której chce dla nas
Bóg, jest prawdziwa i tak głęboka jak
nasza istota. Jej uznanie jest wielkim
postępem ludzkiej istoty: «Namiętne
umiłowanie wolności i poszukiwanie
jej przez poszczególne osoby i narody
jest pozytywnym znakiem naszych
czasów. Uznanie wolności każdej
kobiety i każdego mężczyzny



oznacza uznanie ich za osoby. Za
panów swoich własnych czynów,
odpowiedzialnych za nie i mających
możliwość kierowania własnym
życiem»[3].

Bóg, który kocha nas takich, jakimi
jesteśmy, ponieważ nas stworzył,
chce, żebyśmy byli wolni, dlatego że
miłuje nas dla nas samych i godzi się
jedynie na dobrowolne i pełne
miłości otwarcie naszego wnętrza:
«Synu, daj mi swe serce» (Prz 23, 26).
Dlatego właśnie jest zrozumiałe, że
stwierdzenie: «ponieważ tak nam się
podoba»[4] to dla Św. Josemaríi
najbardziej nadprzyrodzony powód
czynienia dobra, w którym tajemnica
stwórczej i odkupieńczej miłości
Boga łączy się z autentyczną
odpowiedzią Jego umiłowanego
stworzenia, od którego zależy
uznanie Boga za Ojca i przyjęcie z
ufnością woli Tego, który jako jedyny
może chcieć dobra swojego dziecka.



Bóg złożył nasz los w nasze ręce. Z
pewnością nie w tym znaczeniu, że
możemy własnymi siłami osiągnąć
to, co dla nas przygotował, ale
owszem, dlatego że od nas zależy
nawrócenie do Niego, a to właśnie
On może uczynić nas
szczęśliwymi[5]. Uznanie tej
zdolności dobrowolnego miłowania
Boga może w pierwszej chwili
wzbudzić w nas lęk. Niemniej
jednak, jeżeli podoba się nam
powiedzieć Mu „tak”, samo to
przekonanie, że jesteśmy wolni,
napełnia nas radością i nadzieją.
Będąc dziećmi Bożymi, odczuwamy
pewność w takim stopniu, w jakim
chcemy się na Nim oprzeć. Dzięki
temu jest zrozumiałe, że Św.
Josemaría, myśląc o swoim własnym
powołaniu, zakrzyknął: «Czy nie
sprawia wam radości potwierdzenie,
że wierność w dużej części zależy od
nas? Ja z entuzjazmem myślę, że Bóg
mnie miłuje i że zechciał, żeby Jego
Dzieło zależało również od mojej



odpowiedzi. I daje mi radość, że
mogę powiedzieć z własnej woli:
Panie, ja też Cię miłuję, licz na moją
małość»[6].

Rozważanie naszej wolności pomaga
nam oprzeć nasze życie na tej
rzeczywistości, że jesteśmy dziećmi
Boga. Nie jesteśmy wymiennym
egzemplarzem: nasza odpowiedź jest
niezastąpiona, ponieważ jesteśmy
stworzeniami miłowanymi przez
Boga miłością upodobania. Jednakże
możemy utracić świadomość naszej
wolności, o ile nie będziemy jej
praktykować. W tym przypadku jest
logiczne, że będziemy się czuć coraz
bardziej ograniczani, warunkowani,
a nawet zmuszani naszymi stanami
ducha albo otoczeniem. Wówczas to
może pojawić się wątpliwość, czy
jesteśmy wolni, a nawet czy warto
być wolnym albo czy ma to sens.

Niemniej jednak, chrześcijanin wie,
że wolność ma sens. Nie tylko



jesteśmy wolni od przywiązań, na
mocy naszej własnej decyzji. Mało
przydatne jest wyzwolenie kogoś i
powiedzenie mu, że może iść, dokąd
chce, jeżeli nie istnieje miejsce
przeznaczenia, dokąd mógłby się
udać, albo jeżeli nawet takie miejsce
istnieje, ale on absolutnie nie wie, jak
do niego dotrzeć. Jednakże Bóg nie
tylko udziela nam zdolności pozbycia
się tego, co nas ogranicza i więzi, ale
otwiera przed nami nieograniczony
horyzont, na poziomie naszych
najgłębszych pragnień. Dlatego że
Ten, kto stworzył naszą wolność, w
żaden sposób nie jest ograniczeniem
jej rozwoju. To On otwiera przed
nami możliwość wzrastania bez
granic, ponieważ to jest sposób, w
jaki naśladujemy Boga my, wolne
stworzenia, i ofiaruje nam —
zjednoczonym z Jego Jednorodzonym
Synem — możliwość pełnego
rozwoju naszej osobowości.

Autentyczna wolność



Święty Josemaría postrzegał swoją
pracę «jako dążenie do stawiania
każdego człowieka wobec wszystkich
wymagań jego życia i świadczenie
mu pomocy w odkryciu tego, o co
konkretnie prosi go Bóg, bez
ograniczania w jakikolwiek sposób
tej świętej niezależności i tej
błogosławionej odpowiedzialności
osobistej, które charakteryzują
chrześcijańskie sumienie. Ten sposób
postępowania i ten duch opierają się
na szacunku dla transcendencji
prawdy objawionej i na umiłowaniu
wolności istoty ludzkiej. Mógłbym
jeszcze dodać, że opierają się też na
pewności co do braku determinacji
historii, otwartej na wiele
możliwości, których Bóg nie chciał
wykluczać»[7].

W ten sposób jest zrozumiałe, że dla
tego, kto nie zna Chrystusa, branie na
serio własnej wolności jest drogą do
spotkania Boga, ponieważ
uruchamia poszukiwanie, które



ukazuje możliwości naszego stanu
razem z jego oczywistymi
ograniczeniami. Jednak również ten,
kto już miłuje Boga, pogłębiając
wolność, stwarza sobie warunki
nawiązania z Nim głębszej i
prawdziwszej relacji.

Zgodne z godnością dzieci Bożych
jest jedynie to, żeby czuły się «wolne
jak ptaki»[8], żeby robiły to, czego
naprawdę chcą, nawet wówczas,
kiedy — jak w przypadku Chrystusa
— to, czego się chce, oznacza
poniżenie i poddanie się z miłości. W
związku z tym nie chodzi jedynie o
to, żebyśmy postępowali tak, 
jakbyśmy byli wolni. Jeżeli naprawdę
chcemy naśladować Jezusa, musimy
poszukiwać w nas samych tego
źródła autentycznej wolności, jakim
jest nasze Boże synostwo i
zachowywać się zgodnie z nim, w
taki sposób, żebyśmy osiągnęli
wolność ducha, którą jest «[…] ta
właśnie zdolność i naturalna



postawa działania z miłości, szcze‐
gólnie, gdy staramy się podążać za
tym, o co we wszystkich okolicz‐
nościach Bóg prosi każdego z nas»[9].

Oparcie się na wolności będzie się
przekładać na spontaniczność i
inicjatywę w naszym zachowaniu i
zdolność do oparcia się strachowi.
Chodzi o to, że brak wolności objawia
się często w naszej skłonności do
poruszania się pod wpływem
strachu. Teologowie nazywają
bojaźnią niewolniczą lęk kogoś, kto
oddala się od grzechu ze strachu
przed karą. Bojaźń ta może być
początkiem powrotu do Boga, ale
życie chrześcijańskie nie może się na
niej opierać — «ten zaś, kto się lęka,
nie wydoskonalił się w miłości» (1 J 4,
18) i musimy postępować «jak ludzie,
którzy będą sądzeni na podstawie
Prawa wolności» (Jk 2, 12).

Strach może objawiać się w różnych
dziedzinach naszego życia. Ten, kto



się boi, chociaż chce dobra, przede
wszystkim ma na uwadze zło, od
którego pragnie uciec. Dlatego kiedy
strach jest motorem naszego
postępowania, z łatwością
poddajemy się ograniczeniom i
zagmatwaniu do tego stopnia, że
prawdziwe powody naszych czynów
oraz to, czym są dobra, których
poszukujemy, ulegają zaciemnieniu.
Jednakże jeżeli miłujemy Boga, jeżeli
chcemy Go miłować, On uwalnia nas
od strachu, dlatego że miłującym
Boga wszystko dopomaga do dobrego
(por. Rz 8, 28 w przekładzie X.
Jakuba Wujka). To przekonanie
odgania nasze nieuzasadnione lęki i
pozwala nam w pełni cieszyć się
wolnością dzieci Bożych i
postępować z radością i
odpowiedzialnością.

To prawda, że nie mówimy Bogu
„tak” raz na zawsze. Jesteśmy
istotami ziemskimi i powinniśmy
odnawiać naszą odpowiedź i



przyczyniać się do jej wzrastania w
czasie. Poza tym, skoro jesteśmy
powołani do dobrowolnej
odpowiedzi, Pan oczekuje od nas
odpowiedzi coraz bardziej
autentycznej. Czasami nawet wydaje
się ukrywać przed nami, żeby nasze
przylgnięcie do Niego stawało się
wolniejsze i pełniejsze, żeby oczyścić
je z zewnętrznych i
okolicznościowych motywacji, żeby
nie było ono poruszane strachem,
tylko miłością. Ta okoliczność nie
powinna nas niepokoić. Jest to
zaproszenie do wierności, która nie
jest zachowywaniem tego, co zostało
już zrobione, tylko radosną odnową,
w najróżniejszych okolicznościach,
daru dla Boga, który to dar pragnie
być hojny i bezinteresowny.
Wierność prowadzi nas do częstego
powracania do naszej pozytywnej
odpowiedzi, aby czynić ją pełniejszą i
aby budować na jej podstawie nasze
życie wewnętrzne, z tego miejsca,



gdzie spotykają się łaska Boża i nasze
najgłębsze wnętrze.

Częste przypominanie, że nie
jesteśmy automatami ani
zwierzętami poddanymi instynktowi,
tylko wolnymi stworzeniami, o
otwartej przyszłości, która zależy od
naszej inicjatywy, pomoże nam wyjść
z anonimowości i przeżywać nasze
życie wobec Boga i wobec ludzi w
pierwszej osobie, bez przekazywania
komukolwiek wiążącej się z tym
odpowiedzialności. W ten sposób
będziemy w stanie nawiązać z
Bogiem autentyczny dialog, osobistą
relację, w której można wykuwać
prawdziwą i głęboką przyjaźń. W
wyniku tej przyjaźni z Bogiem nasza
dusza zostanie ogarnięta gorącym
pragnieniem, aby nieść Miłość Boga i
towarzyszący jej zmysł wolności
wszystkim ludziom. Również
poprzez przyjaźń, ponieważ «sama
przyjaźń jest apostolstwem, sama
przyjaźń jest dialogiem, w którym



dajemy i otrzymujemy światło. W
nim powstają projekty, gdy
wzajemnie poszerzamy swoje
horyzonty. W nim radujemy się tym,
co dobre, i wspieramy w tym, co
trudne. W nim czujemy się dobrze,
ponieważ Bóg, chce, żebyśmy byli
zadowoleni»[10].

José Ignacio Murillo

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Grzegorz z Nyssy, O
stworzeniu człowieka, tłum. Marta
Przyszychowska, Wydawnictwo
WAM, Kraków 2006, seria: Źródła
Myśli Teologicznej, 4.

[2] F. Ocáriz, List pasterski, 14 lutego
2017 r., 8.

[3] F. Ocáriz, List pasterski, 9 stycznia
2018 r., 1.



[4] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 17.

[5] «(…) ale [natura] wyposażyła go w
wolną wolę, dzięki której może
zwrócić się do Boga, który go
uszczęśliwi, To bowiem, co możemy
przez przyjaciół, niejako sami przez
się możemy», Św. Tomasz z Akwinu, 
Suma teologiczna, I-II, q. 5 a. 5 ad 1.

[6] Św. Josemaría, A solas con Dios,
324.

[7] To Chrystus przechodzi, 99.

[8] Św. Josemaría, List z 14 września
1951 r., 38.

[9] F. Ocáriz, List pasterski, 9 stycznia
2018 r., 5.

[10] Tamże, 14.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-

powod/ (06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-powod/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-powod/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-powod/

	Najbardziej nadprzyrodzony powód

