opusdei.org

Najbardziej
nadprzyrodzony
powod

Streszczenie Prawa jako
»,mitosci do Boga ponad
wszystko i do blizniego jak
siebie samego” to nie jakis
nakaz. Nie mozna zadac milosSci
1 Bog jedynie zaprasza nas do
uczestnictwa w niej po
okazaniu czlowiekowi swojej
nieskonczonej mitosci i troski.

21-09-2018



Rozpoczynajac przepowiadanie w
synagodze w Nazarecie, Pan czyta
wobec obecnych ustep z Izajasza:
«Duch Panski spoczywa na Mnie,
poniewaz Mnie namascit i postal
Mnie, abym ubogim niost dobra
nowing, wiezniom glosit wolnosé¢, a
niewidomym przejrzenie; abym
ucisnionych odsylal wolnymi, abym
obwolywal rok taski od Pana» (LK 4,
18-19; 1z 61, 1-2). A zwinawszy ksiege,
oswiadcza: «Dzis speknily sie te stowa
Pisma, ktoresScie styszeli» (Lk 4, 21).

Jezus przedstawia sie w ten sposéb
jako wyzwoliciel. Przede wszystkim z
tego, co ttumi wewnetrzng wolnos¢:
Slepoty ignorancji, niewoli grzechu,
ucisku szatana. Istotnie nierzadkie sa
w Jego nauczaniu odniesienia do
wolnosci i wyzwolenia dla tych,
ktorzy za Nim idg: «Jezeli bedziecie
trwa¢ w nauce mojej, bedziecie
prawdziwie moimi uczniami i
poznacie prawde, a prawda was
wyzwoli» (J 8, 31-32).



Pierwsi chrzescijanie mieli gleboka i
radosng swiadomos¢ wolnosci. Jezus
byt dla nich Zbawicielem. Nie
wyzwolil ich z jednego jarzma, zeby
nalozy¢ im jakie$ inne jarzmo, tylko
zerwal wszystkie przywigzania,
ktore przeszkadzaly im prowadzic
pelne zycie. Ta pelnia, ktéra obecnie
jawila im sie jako mozliwa, objawia
sie w radosci, ktdr wydzielala sie¢ z
ich zycia. «Zawsze sie radujcie —
zacheca Pawel — nieustannie sie
modlcie! W kazdym polozeniu
dziekujcie, taka jest bowiem wola
Boza w Jezusie Chrystusie wzgledem
was» (1 Tes 5, 16-18).

Na poczatku Bog stworzyt cztowieka
jako pana stworzenia, «Najlepszy
Mistrz stworzyl nasza nature jak
jakis najlepszy sprzet, zdatng do
panowania, 1 tak uksztaltowat dusze i
cialo, by cztowiek byt zdolny do
sprawowania wiadzy. Dusza ukazuje
swoj wiadczy charakter i swa
WyzSz0S¢€ (...) przez swoja



niezaleznos$¢ od nikogo, wolnosc i
kierowanie sie wlasng wola. A czyja
to jest cechg, jesli nie wladcy?»[1].

Przez grzech czlowiek popadl w
niewole, ale Bog podnidst go z niej
nadzieja przyszlego zbawienia (por.
Rdz 3, 15). To pragnienie odkupienia
nas objawia sie, na przyklad, kiedy
Bog wyzwala swoj lud z niewoli
egipskiej i obiecuje mu ziemie, ktora
powinien zdobyd, ale ktora bedzie
przede wszystkim Ziemia Obiecana
— darem Boga, gdzie Jego lud bedzie
mogt oddawac Mu cze$¢ w wolnosci.
«Ja jestem Pan, twoj Bag, ktory cie
wywiod} z ziemi egipskiej, z domu
niewoli» (Wj 20, 2). I dodaje: «Nie
bedziesz mial cudzych bogéw obok
Mnie!» (Wj 20, 3). W ten wlasnie
Sposob Bog przedstawia swojemu
ludowi przykazania Dekalogu, jako
warunki, zeby by¢ prawdziwie
wolnym i nie popas¢ na nowo w
niewole. Bog nie pragnie narzucac
sie jak tyran, tylko stworzy¢ swojemu



ludowi warunki, aby przyjal go
dobrowolnie jako Pana.

Ten wybor wolnosci przez Boga jest
zrozumialy, jezeli pierwsze
przykazanie, od ktorego, wedlug
Jezusa Chrystusa, zalezg Prawo 1
prorocy (por. Mt 22, 40), jest wlasnie
miltoscig: mitowac Boga ponad
wszystko, a blizniego jak siebie
samego (por. Mt 22, 37-39). Dlatego
ze nie jest to jaki$ nakaz. Inne
sprawy moga by¢ nakazywane i
narzucane silg i przymusem.
Jednakze nie mozna w ten sposob
zadac mitosci. Bog domaga sie jej jak
umitowany, dopiero po
udowodnieniu mitosci, ktdra ostania
swoj lud, dopiero po udowodnieniu
na liczne sposoby swojej mitosci i
opieki. Chodzi o to, ze do prawdziwej
mitosci mozna tylko zachecad, trzeba
ja zdoby¢, dlatego ze tylko wowczas
moze by¢ ona owocem wolnosci.
Natomiast, zeby odkry¢ te Mitos¢ i
dac sie jej pozyskac, trzeba



koniecznie «rozwija¢ wolnos¢ wew-
netrzng, dzieki ktorej czyni sie
wszystko z mitosci»[2].

Zmysl wolnosci

Wlasnie po to, zebySmy mogli
milowac Boga naprawde, Bog
stworzyl nas wolnymi. Takimi
wlasnie nas postrzega i takimi sie
raduje. Zrozumienie tego jest dla nas
bardzo trudne, poniewaz my, istoty
ludzkie, nie umiemy stwarzac
wolnych istot. Co najwyzej
produkujemy automaty, ktore
realizuja to, do czego je
zaprojektowaliSmy, albo imitujemy
wolnos¢, stwarzajac urzadzenia,
ktore dziataja na chybit trafil.
JesteSmy jednak niezdolni do
wzbudzenia czegos, co mogloby
decydowac samo za siebie.
Natomiast tak wlasnie czyni z nami
Bdg, stwarzajac nas i odkupujac z
grzechu, ktory ograniczal nasza
wolnosé.



Bycie wolnym nie oznacza przede
wszystkim braku determinacji albo
uwarunkowania okolicznosciami
zewnetrznymi, tylko bycie zdolnym
do podtrzymywania wlasnych
czynow i odpowiedzi. Dlatego
wolnosc¢ wigze sie z
odpowiedzialnoscig. Bycie wolnym to
bycie zdolnym do odpowiedzi, a w
zwigzku z tym do ustanowienia
peinego i rzeczywistego dialogu z
innymi osobami, a przede wszystkim
Z naszym Stworcag.

Dlatego tez wolnosc nie jest czyms$
dodanym, cecha, bez ktorej
moglibySmy sie oby¢ i pozostawac
soba. Wolnos¢, ktorej chcee dla nas
Bodg, jest prawdziwa i tak gleboka jak
nasza istota. Jej uznanie jest wielkim
postepem ludzkiej istoty: «Namietne
umilowanie wolnosci i poszukiwanie
jej przez poszczegdlne osoby i narody
jest pozytywnym znakiem naszych
czasow. Uznanie wolnosci kazdej
kobiety i kazdego mezczyzny



oznacza uznanie ich za osoby. Za
panow swoich wlasnych czynow,
odpowiedzialnych za nie i majacych
mozliwo$¢ kierowania wlasnym
zyciem»[3].

Bdg, ktory kocha nas takich, jakimi
jesteSmy, poniewaz nas stworzyl,
chce, zebySmy byli wolni, dlatego ze
miluje nas dla nas samych i godzi sie
jedynie na dobrowolne i peine
mitosci otwarcie naszego wnetrza:
«Synu, daj mi swe serce» (Prz 23, 26).
Dlatego wilasnie jest zrozumiate, ze
stwierdzenie: «poniewaz tak nam sie
podoba»[4] to dla Sw. Josemarii
najbardziej nadprzyrodzony powodd
czynienia dobra, w ktorym tajemnica
stworczej 1 odkupienczej mitosci
Boga laczy sie z autentyczna
odpowiedzig Jego umilowanego
stworzenia, od ktorego zalezy
uznanie Boga za Ojca i przyjecie z
ufnoscig woli Tego, ktory jako jedyny
moze chcie¢ dobra swojego dziecka.



Bog zlozyl nasz los w nasze rece. Z
pewnoscia nie w tym znaczeniu, ze
mozemy wlasnymi sitami osiggnac
to, co dla nas przygotowal, ale
owszem, dlatego ze od nas zalezy
nawrocenie do Niego, a to wlasnie
On moze uczynic nas
szczeSliwymi[5]. Uznanie tej
zdolnosci dobrowolnego milowania
Boga moze w pierwszej chwili
wzbudzi¢ w nas lek. Niemniej
jednak, jezeli podoba sie nam
powiedzie¢ Mu ,tak”, samo to
przekonanie, Ze jesteSmy wolni,
napelnia nas radoscig i nadzieja.
Bedac dziec¢mi Bozymi, odczuwamy
pewnos¢ w takim stopniu, w jakim
chcemy sie na Nim oprze¢. Dzieki
temu jest zrozumiale, ze Sw.
Josemaria, myslac o swoim wlasnym
powolaniu, zakrzyknat: «Czy nie
sprawia wam radosci potwierdzenie,
ze wiernos¢ w duzej czesci zalezy od
nas? Ja z entuzjazmem mysle, Ze Bog
mnie mituje i ze zechcial, zeby Jego
Dzielo zalezalo rowniez od mojej



odpowiedzi. I daje mi rado$¢, ze
moge powiedziec z wlasnej woli:
Panie, ja tez Cie miluje, licz na moja
maloscé»[6].

Rozwazanie naszej wolnosci pomaga
nam oprzec nasze zycie na tej
rzeczywistosci, ze jesteSmy dzie¢mi
Boga. Nie jesteSmy wymiennym
egzemplarzem: nasza odpowiedz jest
niezastgpiona, poniewaz jesteSmy
stworzeniami milowanymi przez
Boga miloscig upodobania. Jednakze
mozemy utraci¢ Swiadomos$c naszej
wolnosci, o ile nie bedziemy jej
praktykowac. W tym przypadku jest
logiczne, Ze bedziemy sie czuc coraz
bardziej ograniczani, warunkowani,
a nawet zmuszani naszymi stanami
ducha albo otoczeniem. Wowczas to
moze pojawic sie watpliwos¢, czy
jesteSmy wolni, a nawet czy warto
by¢ wolnym albo czy ma to sens.

Niemniej jednak, chrze$cijanin wie,
ze wolno$¢ ma sens. Nie tylko



jesteSmy wolni od przywigzan, na
mocy naszej wlasnej decyzji. Mato
przydatne jest wyzwolenie kogos i
powiedzenie mu, ze moze iS¢, dokad
chce, jezeli nie istnieje miejsce
przeznaczenia, dokad mogiby sie
udac, albo jezeli nawet takie miejsce
istnieje, ale on absolutnie nie wie, jak
do niego dotrzec. Jednakze Bog nie
tylko udziela nam zdolnosci pozbycia
sie tego, co nas ogranicza i wiezi, ale
otwiera przed nami nieograniczony
horyzont, na poziomie naszych
najglebszych pragnien. Dlatego zZe
Ten, kto stworzyl nasza wolnosc, w
zaden sposob nie jest ograniczeniem
jej rozwoju. To On otwiera przed
nami mozliwos$¢ wzrastania bez
granic, poniewaz to jest sposob, w
jaki nasladujemy Boga my, wolne
stworzenia, i ofiaruje nam —
zjednoczonym z Jego Jednorodzonym
Synem — mozliwos¢ peinego
rozwoju naszej o0sobowosci.

Autentyczna wolnos¢



Swiety Josemaria postrzegal swoja
prace «jako dgzenie do stawiania
kazdego cztowieka wobec wszystkich
wymagan jego zycia i Swiadczenie
mu pomocy w odkryciu tego, o co
konkretnie prosi go Bog, bez
ograniczania w jakikolwiek sposob
tej Swietej niezaleznosci i tej
blogostawionej odpowiedzialnosci
osobistej, ktore charakteryzuja
chrzescijanskie sumienie. Ten sposob
postepowania i ten duch opierajg sie
na szacunku dla transcendencji
prawdy objawionej i na umilowaniu
wolnosci istoty ludzkiej. Mégtbym
jeszcze dodac, ze opieraja sie tez na
pewnosci co do braku determinacji
historii, otwartej na wiele
mozliwosci, ktérych Bog nie chciat
wykluczaé»[7].

W ten sposob jest zrozumiale, ze dla
tego, kto nie zna Chrystusa, branie na
serio wlasnej wolnosci jest droga do
spotkania Boga, poniewaz
uruchamia poszukiwanie, ktore



ukazuje mozliwosci naszego stanu
razem z jego oczywistymi
ograniczeniami. Jednak rowniez ten,
kto juz miluje Boga, poglebiajac
wolnos¢, stwarza sobie warunki
nawigzania z Nim glebszej i
prawdziwszej relacji.

Zgodne z godno$cia dzieci Bozych
jest jedynie to, zeby czuly sie «<wolne
jak ptaki»[8], zeby robily to, czego
naprawde chcg, nawet wowczas,
kiedy — jak w przypadku Chrystusa
— to, czego sie chce, oznacza
ponizenie i poddanie sie z mitosci. W
zwigzku z tym nie chodzi jedynie o
to, zebySmy postepowali tak,
jakbysmy byli wolni. Jezeli naprawde
chcemy nasladowac Jezusa, musimy
poszukiwac¢ w nas samych tego
Zrodla autentycznej wolnosci, jakim
jest nasze Boze synostwo i
zachowywac sie zgodnie z nim, w
taki sposob, zebySmy osiggneli
wolnos$¢ ducha, ktdra jest «|[...] ta
wlasnie zdolnosc¢ i naturalna



postawa dzialania z mitoS$ci, szcze-
golnie, gdy staramy sie podazac za
tym, o co we wszystkich okolicz-
nosciach Bog prosi kazdego z nas»[9].

Oparcie sie na wolnosci bedzie sie
przekiadac na spontanicznosc i
inicjatywe w naszym zachowaniu i
zdolnos¢ do oparcia sie strachowi.
Chodzi o to, ze brak wolnosci objawia
sie czesto w naszej sklonnosci do
poruszania sie pod wplywem
strachu. Teologowie nazywaja
bojaznig niewolniczg lek kogos, kto
oddala sie od grzechu ze strachu
przed kara. Bojazn ta moze by¢
poczatkiem powrotu do Boga, ale
zycie chrze$cijanskie nie moze sie na
niej opiera¢ — «ten zas, kto sie leka,
nie wydoskonalit sie w mitosci» (1 ] 4,
18) i musimy postepowac «jak ludzie,
ktorzy beda sadzeni na podstawie
Prawa wolnosci» (Jk 2, 12).

Strach moze objawiac sie w roznych
dziedzinach naszego zycia. Ten, kto



sie boi, chociaz chce dobra, przede
wszystkim ma na uwadze zlo, od
ktorego pragnie uciec. Dlatego kiedy
strach jest motorem naszego
postepowania, z latwoscia
poddajemy sie ograniczeniom i
zagmatwaniu do tego stopnia, ze
prawdziwe powody naszych czynow
oraz to, czym sg dobra, ktorych
poszukujemy, ulegaja zaciemnieniu.
Jednakze jezeli milujemy Boga, jezeli
chcemy Go mitowac, On uwalnia nas
od strachu, dlatego ze milujacym
Boga wszystko dopomaga do dobrego
(por. Rz 8, 28 w przekladzie X.
Jakuba Wujka). To przekonanie
odgania nasze nieuzasadnione leki i
pozwala nam w pelni cieszyc sie
wolnoscig dzieci Bozych i
postepowac z radoscia i
odpowiedzialnoscig.

To prawda, Ze nie mowimy Bogu
»tak” raz na zawsze. JesteSmy
istotami ziemskimi i powinniSmy
odnawiac naszg odpowiedz i



przyczyniac sie do jej wzrastania w
czasie. Poza tym, skoro jesteSmy
powotani do dobrowolne;j
odpowiedzi, Pan oczekuje od nas
odpowiedzi coraz bardziej
autentycznej. Czasami nawet wydaje
sie ukrywac przed nami, zeby nasze
przylgniecie do Niego stawalo sie
wolniejsze i pelniejsze, zeby oczyscic
je z zewnetrznych i
okolicznos$ciowych motywacji, zeby
nie bylo ono poruszane strachem,
tylko miloscig. Ta okolicznos¢ nie
powinna nas niepokoic. Jest to
zaproszenie do wiernosci, ktdra nie
jest zachowywaniem tego, co zostato
juz zrobione, tylko radosng odnowg,
w najrozniejszych okolicznosciach,
daru dla Boga, ktory to dar pragnie
byc¢ hojny i bezinteresowny.
Wiernos¢ prowadzi nas do czestego
powracania do naszej pozytywnej
odpowiedzi, aby czynic€ jg pelniejszg i
aby budowac na jej podstawie nasze
Zycie wewnetrzne, z tego miejsca,



gdzie spotykaja sie laska Boza i nasze
najglebsze wnetrze.

Czeste przypominanie, zZe nie
jesteSmy automatami ani
zwierzetami poddanymi instynktowi,
tylko wolnymi stworzeniami, o
otwartej przysztosci, ktora zalezy od
naszej inicjatywy, pomoze nam wyjsc¢
z anonimowosci 1 przezywac nasze
zycie wobec Boga i wobec ludzi w
pierwszej osobie, bez przekazywania
komukolwiek wigzgcej sie z tym
odpowiedzialnosci. W ten sposob
bedziemy w stanie nawigzac z
Bogiem autentyczny dialog, osobista
relacje, w ktorej mozna wykuwac
prawdziwag i gleboka przyjazn. W
wyniku tej przyjazni z Bogiem nasza
dusza zostanie ogarnieta goragcym
pragnieniem, aby nies¢ Milos¢ Boga i
towarzyszacy jej zmyst wolnosci
wszystkim ludziom. Réwniez
poprzez przyjazn, poniewaz «sama
przyjazn jest apostolstwem, sama
przyjazn jest dialogiem, w ktorym



dajemy i otrzymujemy swiatto. W
nim powstaja projekty, gdy
wzajemnie poszerzamy swoje
horyzonty. W nim radujemy sie tym,
co dobre, 1 wspieramy w tym, co
trudne. W nim czujemy sie dobrze,
poniewaz Bog, chce, zebysSmy byli
zadowoleni»[10].

José Ignacio Murillo

ttum. Bronistaw Jakubowski

[1] Sw. Grzegorz z Nyssy, O
stworzeniu cztowieka, ttum. Marta
Przyszychowska, Wydawnictwo
WAM, Krakéw 2006, seria: Zrodla
Mysli Teologicznej, 4.

[2] F. Ocariz, List pasterski, 14 lutego
2017 r., 8.

[3] F. Ocariz, List pasterski, 9 stycznia
2018 r., 1.



[4] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 17.

[5] «(...) ale [natura] wyposazyla go w
wolng wole, dzieki ktorej moze
zwrocic sie do Boga, ktory go
uszczesliwi, To bowiem, co mozemy
przez przyjaciol, niejako sami przez
sie mozemy», Sw. Tomasz z Akwinu,
Suma teologiczna, I-11,q. 5a. 5 ad 1.

[6] Sw. Josemaria, A solas con Dios,
324.

[7] To Chrystus przechodzi, 99.

[8] Sw. Josemaria, List z 14 wrzesnia
1951 r., 38.

[9] F. Ocariz, List pasterski, 9 stycznia
2018 r., 5.

[10] Tamze, 14.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-
powod/ (06-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-powod/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-powod/
https://opusdei.org/pl-pl/article/najbardziej-nadprzyrodzony-powod/

	Najbardziej nadprzyrodzony powód

