
opusdei.org

Nadprzyrodzona
motywacja

Co oznacza "uświęcać pracę"?
Tekst tłumaczy wartość nadanie
zajęciom sensu Bożego,
wykonanie jej z miłości do Boga
i miłości do bliźniego. Zmienia
to pracę mobilizując do jej
starannego wykonania.

28-12-2016

Przesłanie, które Bóg ukazał Św.
Josemaríi dnia 2 października 1928
roku, „głosi i przypomina przepiękną
prawdę — zapomnianą na
przestrzeni wieków przez wielu



chrześcijan — że każda praca godna i
szlachetna w ludzkim tego słowa
znaczeniu może przekształcić się w
działanie Boże” [1]

Życie wielu osób doświadczyło
zwrotu, kiedy poznały tę naukę, a
czasami nawet wówczas, gdy tylko
usłyszały o uświęceniu pracy.
Mężczyźni i kobiety, którzy pracowali
jedynie z ziemską, dwuwymiarową
perspektywą, odczuwają entuzjazm,
dowiadując się, że ich praca
zawodowa może nabrać trzeciego,
transcendentalnego wymiaru, który
nadaje życiu codziennemu wymiar
wieczności. Jakże nie myśleć o
radości owej postaci z Ewangelii,
która odnalazłszy skarb ukryty na
polu, poszła i sprzedała wszystko, co
miała, żeby kupić to pole?[2]

Duch Święty sprawił, że Św.
Josemaría odkrył ten skarb na
stronicach Ewangelii, szczególnie w
opisie długich lat Jezusa w Nazarecie.



Lata okryte cieniem, ale dla nas
jasne jak światło
słońca[3],ponieważ lata ukrytego
życia Pana nie są czymś bez
znaczenia, nie są też zwykłym
przygotowaniem do tych, które
miały nastąpić później — do lat
Jego życia publicznego. W roku
1928 zrozumiałem jasno, że Bóg
pragnie, aby chrześcijanie brali
przykład z całego życia Pana
Jezusa. Zrozumiałem zwłaszcza
Jego życie ukryte, Jego zwyczajną
pracę pośród ludzi[4].

Dzięki Bożemu światłu Założyciel
Opus Dei ukazywał nieustannie, że
praca zawodowa to rzeczywistość
podlegająca uświęceniu i
uświęcająca. Jest to prosta i
wspaniała prawda, którą
Magisterium Kościoła potwierdziło
na II Soborze Watykańskim[5], a
następnie ujęło w Katechizmie, gdzie
stwierdza się, że „praca może być
środkiem uświęcania i ożywiania



rzeczywistości ziemskich w Duchu
Chrystusa” [6].

„Z nadprzyrodzoną intuicją — to
słowa Św. Jana Pawła II —
Błogosławiony Josemaría głosił
niestrudzenie powszechne wezwanie
do świętości i apostolstwa. Chrystus
wzywa wszystkich do uświęcania się
w rzeczywistości życia codziennego.
Dlatego praca jest również środkiem
uświęcenia osobistego i apostolstwa,
kiedy przeżywa się ją w
zjednoczeniu z Jezusem
Chrystusem”[7].

Święty Josemaría był narzędziem
Boga służącym do
rozpowszechniania tej nauki poprzez
otwieranie niezmiernych perspektyw
świętości przed ogromną liczbą
chrześcijan i uświęcania ludzkiej
społeczności od środka, to znaczy, z
poziomu samego splotu tworzących
ją relacji zawodowych.



To nasienie przyniesie owoce,
których Pan oczekuje, jeżeli istnieją
chrześcijanie zdecydowani na
dokładanie koniecznych starań, aby
zrozumieć to nasienie i wprowadzić
je w życie z Bożą pomocą, ponieważ
uświęcenie pracy nie jest tylko ideą,
którą wystarczy objaśnić, żeby
została zrozumiana. Jest to ideał,
którego należy poszukiwać i który
należy zdobywać z miłości do Boga,
będąc prowadzonym przez Jego
łaskę.

Sens pracy

Od początku Pisma Świętego, w
Księdze Rodzaju, zostaje nam
objawiony sens pracy. Bóg, który
uczynił wszystkie rzeczy dobre,
„chciał jednak w sposób wolny
stworzyć świat «w drodze» do jego
ostatecznej doskonałości” [8] Od
początku Pisma Świętego, w Księdze
Rodzaju, zostaje nam objawiony sens
pracy. Bóg, który uczynił wszystkie



rzeczy dobre, „chciał jednak w
sposób wolny stworzyć świat «w
drodze» do jego ostatecznej
doskonałości”[9], żeby swoją pracą
„przedłużał w pewien sposób dzieło
stwórcze i osiągał swoją własną
doskonałość” [10].

Praca jest powołaniem człowieka.
„Jesteśmy powołani do pracy od
chwili naszego stworzenia”[11].

Wielkość ludzkiej pracy była
nieznana w świecie starożytnym.
Benedykt XVI wskazał, że „świat
grecko-rzymski nie znał żadnego
Boga Stwórcy. W jego mentalności
bóstwo najwyższe nie mogło, by tak
rzec, ubrudzić sobie rąk stworzeniem
materii. Budowa świata należała do
demiurga, bóstwa niższej rangi. Bóg
Biblii jest całkiem inny: On, Jedyny
Bóg żyjący i prawdziwy, jest zarazem
Stwórcą. Bóg pracuje, wciąż działa w
ludzkich dziejach i ponad nimi. I w
Chrystusie włącza się jako Osoba w



żmudne tworzenie historii […]. I tak
praca ludzi musiała jawić się jako
szczególny wyraz ich podobieństwa
do Boga, który daje człowiekowi
udział w stwórczym dziele Bożym w
świecie” [12]. W wyniku grzechu
pracy towarzyszy teraz zmęczenie, a
często również ból [13]. Jednakże
przyjmując naszą naturę, żeby nas
zbawić, Jezus Chrystus zamienił
zmęczenie i trudności w środki
służące do okazywania miłości i
posłuszeństwa woli Bożej i do
naprawy nieposłuszeństwa grzechu. 
Tak żył Jezus przez trzydzieści lat:
jako fabri filius, syn cieśli (Mt 13,
55) […]. Był to faber, filius Mariae
(Mk 6, 3) — cieśla, syn Maryi. I był
Bogiem, i dokonywał odkupienia
rodzaju ludzkiego, przyciągając
wszystkich do siebie (J 12, 32) [14].

Obok tej rzeczywistości pracy Jezusa
Chrystusa, która ukazuje nam pełnię
jej sensu, musimy wziąć pod uwagę,
że z nadprzyrodzonej łaski jesteśmy



dziećmi Boga i tworzymy jedno z
Jezusem Chrystusem niczym Głowa i
ciało. Jego nadprzyrodzone Życie jest
naszym życiem i uczestniczymy
również w Jego kapłaństwie, żeby
być współodkupicielami razem z
Nim.

Ten głęboki związek chrześcijanina z
Chrystusem oświetla sens wszystkich
naszych działań, a w szczególności
pracy. W naukach Św. Josemaríi
podstawą uświęcenia pracy jest sens
Bożego synostwa, świadomość, że 
Chrystus chce się wcielić w
naszych zajęciach[15].

Chrześcijańska wizja sensu pracy
zawiera się w następujących
słowach: Praca nieodłącznie
towarzyszy życiu człowieka na
ziemi. Wraz z nią pojawia się
wysiłek, znój, zmęczenie: przejawy
cierpienia i walki, które stanowią
część naszej obecnej ludzkiej
egzystencji i są oznakami



rzeczywistości grzechu oraz
potrzeby odkupienia. Jednakże
praca sama w sobie nie jest ani
ciężarem, ani przekleństwem czy
karą: mówią tak ci, którzy nie
czytali uważnie Pisma Świętego
[…]. Praca, wszelka praca, jest
świadectwem godności człowieka,
jego panowania nad stworzeniem.
Jest okazją do rozwoju własnej
osobowości. Jest więzią jedności z
innymi ludźmi; źródłem
utrzymania własnej rodziny;
sposobem przyczyniania się do
ulepszenia społeczności, w której
żyjemy i do postępu całej
ludzkości. Dla chrześcijanina te
perspektywy poszerzają się i
powiększają. Praca bowiem jawi
się jako uczestnictwo w stwórczym
dziele Boga […]. Poza tym praca —
jako podjęta przez Chrystusa —
jawi się nam jako rzeczywistość
odkupiona i odkupiająca: nie jest
tylko przestrzenią, w której
człowiek żyje, lecz jest środkiem i



drogą do świętości;
rzeczywistością, którą można
uświęcić i która uświęca[16].

Uświęcać działalność
zawodową

Zwrot, który często wychodził z ust
Św. Josemaríi, wprowadza nas we
wspaniałą panoramę świętości i
apostolstwa przy wykonywaniu
pracy zawodowej: Dla większości
ludzi być świętym znaczy uświęcać
swą pracę, uświęcać się w pracy i
uświęcać innych pracą[17].

Są to trzy aspekty tej samej
rzeczywistości — nierozłączne i
wzajemnie uporządkowane. Po
pierwsze — uświęcanie — czynienie
świętym — pracy, działalności
zawodowej. Uświęcanie pracy to
czynienie tej działalności świętą,
czynienie świętym działania
wykonywanego przez osobę, która
pracuje.



Od tego zależą pozostałe dwa
aspekty, ponieważ praca uświęcana
jest również pracą uświęcającą:
uświęca nas samych i jest środkiem
do uświęcania innych i przesycania
społeczeństwa chrześcijańskim
duchem. W związku z tym
powinniśmy zatrzymać się i
zastanowić nad pierwszym punktem,
a mianowicie, co oznacza czynienie
pracy zawodowej świętą?

Nasze działanie jest święte, kiedy jest
aktem miłości do Boga i miłości do
bliźnich przez wzgląd na Boga —
aktem miłości nadprzyrodzonej
(caritas), co oznacza na tej ziemi —
wiarę i nadzieję. Takie działanie jest
święte, ponieważ miłość-caritas jest
uczestnictwem w nieskończonej
Miłości-Caritas, którą jest Duch
Święty [18], istniejąca Miłość Ojca i
Syna, w związku z czym akt miłości
jest uczestnictwem w Życiu
nadprzyrodzonym Trójcy



Przenajświętszej — uczestnictwem w
świętości Boga.

W przypadku pracy zawodowej
należy mieć na uwadze, że
działalność zawodowa ma na celu
rzeczywistość tego świata —
uprawianie pola, prowadzenie badań
naukowych, wykonywanie usług… —
i że, aby była po ludzku dobra i
dająca się uświęcić, musi być
uprawianiem ludzkich cnót. Jednak
to nie wystarcza, żeby ta działalność
była święta.

Pracę uświęca się wtedy, kiedy
wykonuje się ją z miłości do Boga,
żeby oddawać Mu chwałę i w
konsekwencji — czego chce Bóg —
wypełniając Jego Wolę, to znaczy,
praktykując cnoty chrześcijańskie
uformowane przez miłość (caritas),
żeby ofiarować pracę Bogu w
jedności z Chrystusem, ponieważ
„przez Chrystusa, z Chrystusem i w
Chrystusie Tobie, Boże, Ojcze



wszechmogący, w jedności Ducha
Świętego, wszelka cześć i
chwała”[19].

Dodaj do swoich codziennych
obowiązków zawodowych
nadprzyrodzoną motywację, a
uświęcisz swoją pracę [20]. Przy
pomocy tych krótkich słów Założyciel
Opus Dei pokazuje klucz do
uświęcenia pracy. Ludzka
działalność zawodowa jest
uświęcana, kiedy wykonuje się ją z
nadprzyrodzonej motywacji — z
miłości do Boga.

W związku z tym nie jest decydujące,
czy praca zakończy się sukcesem,
tylko czy pracujemy z miłości do
Boga, ponieważ Bóg tego w nas
poszukuje — patrzy w nasze serce 
[21]. Decydująca jest
nadprzyrodzona motywacja,
ostateczny cel, prawość intencji,
wykonywanie pracy z miłości do
Boga i aby służyć innym przez



wzgląd na Boga. W ten sposób praca
zostaje wyniesiona do rangi łaski,
uświęca się i przekształca się w
dzieło Boga, operatio Dei, opus
Dei[22].

Cechy motywacji
nadprzyrodzonej

Motywacja nadprzyrodzona jest
szczera, jeżeli skutecznie i radykalnie
wpływa na sposób pracy, prowadząc
do wypełniania naszego zadania z
doskonałością, jak chce Bóg, w
ramach osobistych ograniczeń, z
których On zdaje sobie sprawę.

Motywacja nadprzyrodzona, która
czyni pracę świętą, nie jest czymś, co
po prostu przykłada się do
działalności zawodowej, tylko
miłością do Boga i do innych przez
wzgląd na Boga, która radykalnie
wpływa na samą działalność, dając
impuls do dobrego jej wykonywania,
z kompetencją i doskonałością,



ponieważ nie możemy ofiarować
Panu czegoś, co w miarę naszych
ograniczonych możliwości nie jest
doskonałe, wykonane bez błędu,
starannie w najdrobniejszych
szczegółach: Bóg nie przyjmuje
partaniny. Żadnego zwierzęcia ze
skazą nie będziecie składać w
ofierze — upomina nas Pismo
święte — bo to nie byłoby od was
przyjęte (Kpł 22, 20). Dlatego praca,
która wypełnia nasz dzień i
pochłania wszystkie nasze siły,
winna być ofiarą godną Stwórcy, 
operatio Dei, pracą Bożą i dla Boga.
Słowem, zadaniem wykonanym
nienagannie[23].

„Dobra intencja”, która nie dawałaby
impulsu do dobrej pracy, nie byłaby
rzeczywistą dobrą intencją, nie
byłaby miłością do Boga. Byłaby
intencją nieskuteczną i próżną,
słabym pragnieniem, któremu nie
udaje się pokonać przeszkody
lenistwa albo wygody. Prawdziwa



miłość kształtuje się w dobrze
wykonanej pracy.

Stosowanie motywacji
nadprzyrodzonej nie polega również
na dodawaniu czegoś świętego do
dobrze wykonanej pracy. Aby
uświęcić pracę, nie wystarczy się
modlić podczas pracy, chociaż —
kiedy jest to możliwe — taka
modlitwa jest znakiem, że pracuje się
z miłości do Boga i środkiem do
wzrastania w owej miłości. Co
więcej, aby uświęcać pracę, poprzez
stosowanie motywacji
nadprzyrodzonej, jest czymś
niezbędnym poszukiwanie obecności
Boga i często konkretyzuje się to w
aktach miłości, w modlitwach i
aktach strzelistych, przy okazji
przerwy lub w innych
okolicznościach związanych z
tempem pracy. W tym celu wielką
pomocą jest ludzka pomysłowość.



Jednakże warto podkreślać, że nie
wolno na tym poprzestawać,
ponieważ uświęcanie pracy nie
polega w istocie na realizowaniu
czegoś świętego, podczas gdy się
pracuje, tylko na czynieniu samej
pracy świętą. I osiąga się to, nadając
motywację nadprzyrodzoną, która
nadaje kształt tej działalności i
przesyca ją tak głęboko, że zamienia
się w akt wiary, nadziei i miłości i
która angażuje ludzkie cnoty, żeby
realizować pracę z moralną
doskonałością i ofiarować ją Bogu. W
ten sposób praca zamienia się w
modlitwę — modlitwę, która pragnie
być kontemplacją.

Godność pracy zależy od tego,
kto ją wykonuje

Inną istotną konsekwencją faktu, że
podstawa uświęcenia pracy leży w
motywacji nadprzyrodzonej, polega
na tym, że praca zawodowa daje się
uświęcić, od najbardziej znakomitej



do najbardziej pokornej w oczach
ludzkich, ponieważ uświęcenie nie
zależy od rodzaju pracy, tylko od
miłości do Boga, z jaką jest
wykonywana. Wystarczy pomyśleć o
pracach Jezusa, Maryi i Józefa w
Nazarecie — zwyczajnych,
codziennych zadaniach, podobnych
do zadań milionów osób, ale
wykonywanych z najpełniejszą i
największą miłością.

„Godność pracy zależy nie tyle od
tego, co się robi, ile od tego, kto ją
wykonuje, od człowieka, który jest
istotą duchową, rozumną i wolną” 
[24].

Wyższa lub niższa kategoria pracy
wynika z jej dobroci, jeśli chodzi o
duchowe i wolne działanie, to
znaczy, selektywnej miłości celu,
która jest właściwym aktem
wolności.

Nie należy więc zapominać, że ta
godność pracy oparta jest na



Miłości. Wielkim przywilejem
człowieka jest możliwość
miłowania, dzięki której wychodzi
on poza to, co ulotne i
przemijające. Może miłować inne
istoty ludzkie, napełniając treścią
wypowiadane przez siebie słowa
«ty» i «ja». I może miłować Boga,
który otwiera nam bramy nieba;
który czyni nas członkami swojej
rodziny; który pozwala nam ze
sobą rozmawiać bezpośrednio,
twarzą w twarz. Dlatego człowiek
nie powinien ograniczać się do
robienia rzeczy, do wytwarzania
przedmiotów. Praca rodzi się z
miłości, wyraża miłość, jest
skierowana ku miłości [25].

Miłość do Boga czyni wielkimi małe
rzeczy: detale związane z
porządkiem, punktualnością, służbą
lub uprzejmością, które przyczyniają
się do doskonałości pracy. Czyńcie
wszystko z Miłości. — Wówczas nie
ma rzeczy małych: wszystko jest



wielkie. — Wytrwałość w rzeczach
małych — z Miłości — to heroizm
[26].

Ten, kto pojmie, że uświęcająca
wartość pracy zależy w istocie od
miłości do Boga, z jaką jest
realizowana, nie zaś od jej ważności
społecznej i ludzkiej, będzie bardzo
doceniać owe detale, a szczególnie te,
które przechodzą niepostrzeżenie
przed oczami innych, dlatego że
widzi je tylko Bóg.

Przeciwnie — praca z egoistycznej
motywacji, jak staranie o
samopotwierdzenie, chęć
popisywania się albo realizacji za
wszelką cenę własnych planów i
upodobań, pragnienie prestiżu z
próżności albo pragnienie władzy
czy pieniędzy jako najwyższego celu,
prowadzi do dbania tylko o pozory i
radykalnie uniemożliwia uświęcenie
pracy, ponieważ jest to równoważne



z ofiarowaniem jej bożkowi miłości
własnej.

Te różne rodzaje motywacji rzadko
występują w czystym stanie,
ponieważ mogą współistnieć ze
szlachetnymi, a nawet
nadprzyrodzonymi intencjami,
pozostając w ukryciu — być może
przez długi czas — niczym bagnisty
osad w głębi czystej wody. Byłoby
nieroztropnością je ignorować,
ponieważ w każdej chwili — być
może przy okazji pewnej trudności,
poniżenia albo porażki zawodowej —
mogą mącić całe zachowanie. Trzeba
odkrywać ową egoistyczną
motywację, rozpoznawać ją szczerze
i zwalczać, oczyszczając intencję
modlitwą i ofiarą, z pokorą i hojną
służbą innym.

Należy często zwracać spojrzenie na
pracę Jezusa w latach Jego życia w
ukryciu, aby nauczyć się uświęcać
nasze zadanie. Panie, udziel nam



swej łaski. Otwórz nam drzwi
warsztatu w Nazarecie, byśmy
nauczyli się kontemplować Ciebie
oraz Twoją Matkę, Najświętszą
Maryję Pannę i świętego Józefa —
którego tak bardzo kocham i czczę
— jak we troje jesteście oddani
świętej pracy. Wzruszą się nasze
biedne serca, będziemy Cię szukać
i spotkamy Cię w codziennej pracy,
którą zgodnie z Twoim
pragnieniem mamy przemienić w
dzieło Boże, dzieło Miłości[27].

Javier López Díaz

[1] Rozmowy z prałatem Escrivá, 55.

[2]. Por. Mt 13, 44

[3] To Chrystus przechodzi, 14.

[4] Tamże, n. 20.



[5] Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 31-36; konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes,
33-39; dekret Apostolicam
actuositatem, 1-3, 7.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2427.

[7] Św. Jan Paweł II, Homilia, 17 maja
1992 r. Por. również pośród innych
tekstów: Wystąpienie, 19 marca 1979
r.; Wystąpienie, 12 stycznia 2002 r., 2.

[8] Katechizm Kościoła Katolickiego,
310.

[9] Rdz 2, 15. Por. Rdz 1, 28.

[10] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 2427. II Sobór
Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 34 i
35.



[11] Papież Franciszek, encyklika 
Laudato si’, 24 maja 2015 r., 128.

[12] Benedykt XVI, Fundamentem
prawdziwej kultury jest poszukiwanie
Boga. Przemówienie w Kolegium
Bernardynów (Paryż), 12 września
2008 r.

[13] Por. Rdz 3, 18-19

[14] To Chrystus przechodzi¸14.

[15] Tamże, 174.

[16] Tamże, 47.

[17] Rozmowy z prałatem Escrivá, 55.
Por. To Chrystus przechodzi, 45; 
Przyjaciele Boga, 120.

[18] Święty Tomasz z Akwinu, 
Summa Theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[19] Mszał Rzymski, Kanon Mszy
Świętej.

[20] Droga, 359.



[21] Por. 1 Sm 16, 7.

[22] Rozmowy z prałatem Escrivá, 10.

[23] Przyjaciele Boga, 55.

[24] Św. Jan Paweł II, Wystąpienie, 3
lipca 1986 r., 3. Por. Rozmowy z
prałatem Escrivá, 109.

[25]To Chrystus przechodzi, 48.

[26] Droga, 813.

[27] Przyjaciele Boga, 72.

F.J. López Díaz

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/nadprzyrodzona-motywacja/

(22-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/nadprzyrodzona-motywacja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/nadprzyrodzona-motywacja/

	Nadprzyrodzona motywacja
	Sens pracy
	Uświęcać działalność zawodową
	Cechy motywacji nadprzyrodzonej
	Godność pracy zależy od tego, kto ją wykonuje


