
opusdei.org

Na wieki Jego
miłosierdzie

«Oblicze Boga – mówił
Franciszek podczas swojego
pierwszego papieskiego
rozważania na Anioł Pański -
jest obliczem miłosiernego ojca,
który zawsze jest cierpliwy»

18-04-2020

«Duch Pana Boga nade mną, bo Pan
mnie namaścił. Posłał mnie, by głosić
dobrą nowinę ubogim, by opatrywać
rany serc złamanych, by zapowiadać
wyzwolenie jeńcom i więźniom
swobodę; aby obwieszczać rok łaski



Pańskiej» [1]. Pan po raz pierwszy
podczas swojej działalności
publicznej powraca do Nazaretu.
Udaje się na modlitwę w tamtejszej
synagodze i powstaje by czytać.
Podają mu Księgę Izajasza, a On
odczytuje ten fragment, odnoszący
się do Niego samego. Następnie siada
i ku zdumieniu wszystkich
oświadcza: «Dziś spełniły się te słowa
Pisma, któreście słyszeli»[2].

Oto przed ich oczami staje Ten, który
przychodzi od Boga i jest Bogiem,
Ten, który przychodzi, by zgładzić
grzechy świata[3]. Ale rodacy Pana
nie są jeszcze gotowi, by Go przyjąć i
przyjmują nieprzyjazną postawę:
wyrzucają Go z miasta i usiłują
strącić w przepaść, niczym
fałszywego proroka. Wówczas Jezus,
jak mówi Ewangelia, w tajemniczy
sposób «przeszedłszy pośród nich
oddalił się»[4]. I podąża swoim
szlakiem, bo Bożego serca nic nie
powstrzyma.



Wolność, którą może dać tylko Bóg

Kościół ogłaszając jubileusz ma
świadomość, że jest nosicielem tej
niepowstrzymanej Bożej mocy:
zbawienie dokonuje się dziś. «Utinam
hodie vocem eius audiatis: nolite
obdurare corda vestra, Obyście
usłyszeli dzisiaj głos Jego: Nie
zatwardzajcie serc waszych»[5]. W
Starym Testamencie to właśnie rok
jubileuszowy, który przypadał raz na
50 lat, stanowił zapowiedź Bożego
zbawienia. Gdy dopełniało się
«siedem lat szabatowych»[6] -siedem
razy po siedem lat – rozpoczynał się
rok, w którym uwalniano
niewolników, każdemu zwracano
jego własność i każdy powracał do
rodziny[7], ponieważ ludzie nie
należą do nikogo, jedynie do Boga[8].
Jeśli znaczenie roku jubileuszowego
dla Ludu Izraela mielibyśmy ująć w
jednym słowie, byłoby to słowo
„wolność.”[9].



Wolność: czy to słowo nie jest dziś
bardziej niż kiedykolwiek na ustach
wszystkich? A jednak wielokrotnie
zapominamy, że wolność – w swym
najgłębszym sensie – pochodzi od
Boga. Swoją zbawczą Męką i swoim
Zmartwychwstaniem uwalnia nas On
od najgorszej niewoli, grzechu,
«dzięki litości serdecznej Boga
naszego. Przez nią z wysoka
Wschodzące Słońce nas nawiedzi, by
zajaśnieć tym, co w mroku i cieniu
śmierci mieszkają, aby nasze kroki
zwrócić na drogę pokoju»[10].

Źródłem prawdziwej wolności jest
miłosierdzie Boże. Z punktu
widzenia logiki czysto światowej
stwierdzenie to mogłoby się
wydawać naiwne: być może ktoś
przyzna, że okazanie pewnej dozy
miłosierdzia może przyczynić się do
uprzyjemnienia relacji
międzyludzkich, jednak nie jest to
tak istotne, jak inne, pilniejsze
kwestie. Natomiast jeśli chodzi o



stawianie miłosierdzia na pierwszym
miejscu, to «tak, po ludzku mówiąc
jest to szaleństwem, ale „to, co jest
głupstwem u Boga, przewyższa
mądrością ludzi, a co jest słabe u
Boga, przewyższa mocą ludzi” (1 Kor
1,25)»[11]. Świat potrzebuje
miłosierdzia, by wyplątać się z
pułapek uraz, zawiści, złości.
Potrzebują go rodziny, potrzebuje go
społeczeństwo.

«To, co słabe u Boga»: Pan zgadzając
się stać się człowiekiem, zostać
przybitym do Krzyża i pochowanym
w ziemi, sieje w świecie nowe ziarno
wolności, która już nie umiera.
Chwalebne Zmartwychwstanie
Chrystusa rozciąga «rok łaski od
Pana» na wieki[12]. Ale razem z
pszenicą rośnie, aż do końca świata,
kąkol[13]: w dziejach świata obok
oznak autentycznego wyzwolenia
dostrzegamy ślady niewoli. Szatan
chce przesiać nas jak pszenicę, ale
Pan prosił za Piotrem, by jego wiara



nie ustała. A Piotr utwierdza w
wierze nas[14]. Światu, który pożąda
wolności nie odnajdując jej Kościół
niezmordowanie głosi miłosierdzie
Pańskie, które przynosi «wolność
dzieci Bożych»[15].

Cały wysiłek duchowy Kościoła

«Pośród blasków i cieni, obecnych na
drodze chrześcijan, nigdy nie
brakowało interwencji miłosierdzia
Bożego. Za pośrednictwem Ducha
Świętego, który mieszka w Kościele
oraz wraz z realną obecnością
Chrystusa w Eucharystii, a także
dzięki wstawiennictwu Matki Bożej,
które jest zawsze aktualne, docierają
do nas strumienie miłosierdzia, które
Bóg stale wylewa na świat»[16]. Św.
Jan Paweł II, który niegdyś swoją
drugą encyklikę, Dives in
misericordia, poświęcił miłości Boga
Ojca do ludzi, w 2002 r., spełniając
polecenie św. Faustyny Kowalskiej,
którą sam kanonizował, ogłosił



Drugą Niedzielę Wielkanocną
Niedzielą Miłosierdzia Bożego.
«Trzeba przekazywać światu ogień
miłosierdzia. W miłosierdziu Boga
świat znajdzie pokój»[17].

Benedykt XVI często nawiązywał do
tego wezwania swojego poprzednika.
«Podobnie jak siostra Faustyna, Jan
Paweł II stał się z kolei apostołem
Bożego Miłosierdzia. Wieczorem
niezapomnianej soboty 2 kwietnia
2005 roku, kiedy zamknął oczy na
tym świecie, przypadała wigilia tej
drugiej Niedzieli Wielkanocy i wielu
zwróciło uwagę na wyjątkowy zbieg
okoliczności, który łączył w sobie
wymiar maryjny – pierwsza sobota
miesiąca – i wymiar Miłosierdzia
Bożego. W istocie jego długi i
wielowymiarowy pontyfikat ma tu
swoje centrum; cała jego misja na
służbie prawdzie o Bogu i o
człowieku oraz pokojowi na świecie
zawiera się w tym orędziu.»[18]. Ten
opatrznościowy zbieg okoliczności



dostrzegamy również w Prałaturze:
za sprawą Maryi, Mater
misericordiae, zakończenie
Maryjnego Roku Rodziny zbiega się z
początkiem Jubileuszowego Roku
Miłosierdzia.

«Oblicze Boga – mówił Franciszek
podczas swojego pierwszego
papieskiego rozważania na Anioł
Pański - jest obliczem miłosiernego
ojca, który zawsze jest
cierpliwy»[19]. Stanowczość, z jaką
Ojciec Święty głosi Boże miłosierdzie,
jest również owocem jego osobistego
powołania. Teraz jego biskupie
motto, «miserando atque eligendo»,
które pozostawił sobie również po
wyborze na stolicę Piotrową, brzmi
jeszcze wymowniej; słowa te
nawiązują do powołania św.
Mateusza: Jezus wejrzał na niego z
wielkim miłosierdziem i wybrał go
sobie.



«Z serca Przenajświętszej Trójcy, z
nieprzeniknionych głębokości
tajemnicy Boga, wytryska i
nieprzerwanie płynie wielka rzeka
miłosierdzia»[20]. Podjęta przez
Papieża decyzja o ogłoszeniu
Jubileuszu Miłosierdzia skupia w
sobie, ostatecznie, całą duchową
drogę Kościoła, impuls Ducha
Świętego na obecny czas. Nazajutrz
po otwarciu Drzwi Świętych w
Bazylice Św. Piotra Papież tłumaczył
tę prawdę następująco: «Kościół
potrzebuje tego niezwykłego
wydarzenia. W naszych czasach
głębokich przemian Kościół jest
powołany do wniesienia swego
szczególnego wkładu, ukazując znaki
obecności i bliskości Boga. A
Jubileusz jest czasem korzystnym dla
nas wszystkich, ponieważ
kontemplując Miłosierdzie Boże,
które przekracza wszystkie ludzkie
ograniczenia i jaśnieje nad
ciemnościami grzechu, możemy stać



się bardziej przeświadczonymi i
skutecznymi świadkami.»[21].

Brama miłosierdzia

«Dziękujcie Panu, bo jest dobry (…),
bo łaska Jego na wieki». Podczas
obrzędu otwarcia Drzwi Świętych w
Bazylice Św. Piotra odśpiewano
Psalm 117 (118), który rozpoczyna się
i kończy tym samym wersetem, zaś
motyw miłosierdzia łączy się w nim z
motywem bramy: «Otwórzcie mi
bramy sprawiedliwości: chcę wejść i
złożyć dzięki Panu. Oto jest brama
Pana, przez nią wejdą
sprawiedliwi»[23].

Z pragmatycznego punktu widzenia
brama czy drzwi stanowią
ostatecznie jedynie przejście, które
jednocześnie łączy i rozgranicza
dwie przestrzenie. Samo w sobie nie
wydaje się ono mieć większego
znaczenia. Znaczenie mają owe
przestrzenie, ale nie same drzwi czy
brama. A jednak Rok Święty jest dla



nas wezwaniem, byśmy zatrzymali
się nad tym właśnie szczegółem,
byśmy dostrzegli w nim symbol
naszego życia, naszego
pielgrzymowania na ziemi, byśmy
zastanowili się, co oznacza
przekroczenie tego, jak lubił mówić
św. Jan Paweł II, progu nadziei.

W Piśmie Świętym z pojęciem bramy
czy drzwi wiąże się bogata
symbolika: od ukazania się Jahwe
Abrahamowi wówczas, gdy
Patriarcha siedział u wejścia do
swego namiotu, poprzez wejście do
Namiotu Spotkania, u którego
Mojżesz rozmawiał twarzą twarz z
Bogiem[24], aż po bramy miasta w
wielkiej wizji Ezechiela[26].
Wszystkie te odniesienia zbiegają się
w tym fragmencie Ewangelii św.
Jana, w której Pan mówi o sobie
samym, jako o «bramie owiec»[27].

Drzwi Święte bardzo wyraziście
przypominają nam o tym, skąd



pochodzi zbawienie: od Boga, z Jego
przestrzeni, do której on nas
zaprasza. «Niczym żołnierz na
warcie — tak powinniśmy stać u
bram Boga, Pana naszego, i to jest
modlitwa. Lub jak piesek, który
kładzie się u stóp swojego pana»[28].
Zbawienie nie jest efektem czegoś, co
my możemy uczynić, ale owocem
tego, co Bóg czyni dla nas. «nie ma
dla człowieka innego źródła nadziei,
jak miłosierdzie Boga»[29].

Nam, ludziom, często się wydaje, że
nie ma drzwi, które prowadziłyby do
rozwiązania naszych problemów,
nawet tych najczęstszych. Pragniemy
po prostu jakoś przetrwać lęki i
trudności. Może wolimy ich nie
określać po imieniu, wolimy za
bardzo o nich nie myśleć... Bo choć
jest nam z nimi źle, nie wierzymy, by
Bóg mógł coś na nie poradzić.
Bardziej czynami niż słowami często
Mu mówimy: «Nie będę żył wiecznie.
Zostaw mnie - dni me jak tchnienie».



[30]. Ale Bóg «wychodzi również
naprzeciw tych, którzy go nie
szukają»[31] i wzywa nas, byśmy
otworzyli bramy nadziei. Jubileusz to
«Rok Święty abyśmy poczuli w sobie
mocno radość z tego, że zostaliśmy
odnalezieni przez Jezusa, który jako
Dobry Pasterz przyszedł nas szukać,
bo się zagubiliśmy»[32].

To, co najbardziej podoba się Bogu

Stoimy zatem u progu szczególnego
doświadczenia wyzwalającej siły
Bożego miłosierdzia, która odpuszcza
nasze grzechy i otwiera nas na
innych ludzi: «Zatem ten Jubileusz
jest wydarzeniem
uprzywilejowanym, aby Kościół
nauczył się wybierać jedynie to „co
najbardziej podoba się Bogu”. A co
„najbardziej podoba się Bogu”?
Przebaczanie swoim dzieciom,
okazywanie im miłosierdzia, aby
także one mogły z kolei przebaczać
braciom, jaśniejąc jako pochodnie



miłosierdzia Bożego w świecie. To
właśnie Bogu podoba się
najbardziej!»[33].

Pojednanie z Bogiem, jakie
otrzymujemy dzięki Spowiedzi,
sakramentowi znajdującemu się w
centrum Roku Jubileuszowego,[34]
otwiera tym, którzy nas otaczają,
drzwi do naszego życia. Bowiem
miłosierdzie Boże nie jest płaszczem,
który okrywa nasze nędze, ale w
rzeczywistości nic w naszym życiu
nie zmienia. Przeciwnie, Jego
miłosierdzie przemienia nas
gruntownie czyniąc nas 
miłosiernymi, jak Ojciec nasz jest
miłosierny[35]: jesteśmy tacy, gdy
przebaczamy tym, którzy nas
skrzywdzili, wykonujemy, być może z
wysiłkiem, jakiś dobry uczynek,
przekazujemy zbawcze przesłanie
Ewangelii komuś, kto żyje z dala od
Boga. Zbliżenie się do miłosierdzia
Bożego wymaga tego, byśmy stali się
narzędziami Jego litości wobec tych,



którzy nas otaczają: «Serce Pana jest
sercem miłosiernym, które lituje się
nad ludźmi i zbliża się do nich. Nasze
poświęcenie w służbie dusz stanowi
przejaw tego Bożego miłosierdzia,
nie tylko wobec nas, ale wobec całej
ludzkości»[36].

Carlos Ayxelà

[1] Iz 61, 1-2 (cfr. Łk 4, 16).

[2] Łk 4, 21.

[3] Cfr. J 1, 29.

[4] Łk 4, 30.

[5] Ps 95, 7-8.

[6] Kpł 25, 8.

[7] Cfr. Kpł 25, 10.39 ss.

[8] Cfr. Kpł 25, 55.



[9] Cfr. Kpł 25, 10.

[10] Łk 1, 78-79.

[11] Franciszek, Audiencja, 9 XII 2015.

[12] Łk 4, 16.

[13] Cfr. Mt 13, 24-30.

[14] Cfr. Łk 22, 31.

[15] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 297, cfr. Ga 5, 1.

[16] Javier Echevarría, List pasterski,
4 XI 2015, nr 4.

[17] Św. Jan Paweł II, Homilia, 17 VIII
2002.

[18] Benedicto XVI, Anioł Pański, 30
III 2008.

[19] Franciszek, Anioł Pański, 17 III
2013.

[20] Franciszek, Bulla Misericordiæ
Vultus, nr 25.



[21] Franciszek, Audiencja, 9 XII 15.

[22] Ps 117 (118), 1.29.

[23] Ps 117 (118), 19-20.

[24] Cfr. Rdz 18, 1.

[25] Cfr. Lb 12, 5.

[26] Cfr. Ez 48, 31.

[27] J 10, 7

[28] Św. Josemaría, Kuźnia, 73

[29] Św. Jan Paweł II, Homilia, 17 VIII
2002.

[30] Jk 7, 16.

[31] Św. Josemaría, Kochać Kościół,
nr 39.

[32] Franciszek, Homilia, 11 IV 2005.

[33] Franciszek, Audiencja, 9 XII 2015.



[34] Cfr. Franciszek, Bulla 
Misericordiæ Vultus, nr 17.

[35] Cfr. Łk, 6, 36.

[36] Św. Josemaría, List 24 III 1930, n.
1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/na-wieki-jego-milosierdzie/
(09-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/na-wieki-jego-milosierdzie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/na-wieki-jego-milosierdzie/

	Na wieki Jego miłosierdzie

