
opusdei.org

Na początku Bóg
stworzył niebo i
ziemię (II)

Kolejny fragment komentarza
kard. Ratzingera do pierwszego
opisu o Stworzeniu świata.

09-07-2017

Pierwszy odcinek

Jedność Biblii jako kryterium jej
interpretacji

Dlatego jeszcze raz musimy zapytać:
Czy odróżnienie obrazu i właściwej
treści jest tylko sposobem ucieczki z

https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-i/


sytuacji, w której nie możemy już
bronić tekstu, ale nadal chcemy go
utrzymać, czy też w samej Biblii
można odnaleźć kryteria, które
wskazują nam na taką drogę, tj.
potwierdzają to rozróżnienie na
podstawie samej Biblii? Czy Biblia
daje nam do ręki tego rodzaju
narzędzia i czy wiara Kościoła znała
je i uznawała już wcześniej?

Postawiwszy te pytania, otwórzmy
na nowo Biblię. Możemy najpierw
stwierdzić, że opowieść o stworzeniu
z pierwszego rozdziału Księgi
Rodzaju, którą właśnie słyszeliśmy,
nie jest od samego początku gotowa i
zamknięta niczym głaz narzutowy.
Całe Pismo Święte nie jest rodzajem
powieści czy podręcznika,
napisanym za jednym razem od
początku do końca; jest raczej echem
dziejów Boga z Jego ludem. Wyrosło
ze zmagań i z dróg tych dziejów;
możemy w nim rozpoznać ich wzloty
i upadki, cierpienia, nadzieje,



wielkość i małość. W ten sposób
Biblia jest wyrazem zmagań, w
których Bóg chce się objawić
człowiekowi, a jednocześnie
wyrazem zmagań, w których
człowiek chce się zbliżyć do Boga.
Dlatego temat stworzenia nie jest
przedstawiony za jednym razem, lecz
wraz z Izraelem prowadzi nas przez
dzieje, cały Stary Testament jest
bowiem pielgrzymowaniem ze
słowem Bożym.

Dopiero w takim pielgrzymowaniu,
krok po kroku formowało się
właściwe przesłanie Biblii. Dlatego
tylko patrząc na całość tej drogi,
możemy rozpoznać jej prawdziwy
kierunek. W ten sposób – jako droga
– Stary i Nowy Testament są ze sobą
związane. Dla chrześcijanina Stary
Testament jawi się jako droga ku
Chrystusowi; dopiero u tego celu
okazuje się, jaki był sens jego słów,
na co wskazywał. W ten sposób
poszczególne etapy nabierają sensu



przez odniesienie do całości, a całość
przez odniesienie do swego celu – do
Chrystusa. Poszczególne teksty – tak
widzieli to zawsze Ojcowie i wiara
Kościoła – interpretujemy
teologicznie poprawnie tylko
wówczas, gdy widzimy je jako część
drogi, która posuwa się naprzód, gdy
rozpoznajemy w nich jej
wewnętrzny kierunek.

Co oznacza ta jedność dla rozumienia
opowieści o stworzeniu? Pierwsza
uwaga musi być taka: Izrael zawsze
wierzył w Boga-Stworzyciela i tę
wiarę podzielał z wszystkimi wiel‐
kimi kulturami starożytności.
Wszystkie wielkie kultury, nawet
jeśli nie wyznawały monoteizmu,
zawsze uznawały Stworzyciela nieba
i Ziemi; co zaskakujące, wspólne
elementy znajdujemy również w
cywilizacjach, które zewnętrznie
nigdy się nie spotkały. W tych
wspólnych elementach możemy
widzieć cos z najgłębszego, nigdy nie



zagubionego spotkania ludzkości z
prawdą Bożą. W samym Izraelu
wiara w stworzenie przechodziła
różne losy. Nigdy całkowicie nie za‐
nikła, ale nie zawsze była równie
ważna. Były okresy, w których Izrael
był tak pochłonięty swoim
cierpieniem lub nadziejami
wynikającymi z jego historii, tak
bezpośrednio skupiony na
teraźniejszości, że nie potrzebował
lub nie mógł się skupiać na
stworzeniu. Wielką godziną, w której
stworzenie stało się tematem wio‐
dącym, było wygnanie babilońskie.
W tym czasie również opowieści,
którą przed chwilą słyszeliśmy,
nadano ostateczny kształt –
oczywiście na podstawie bardzo
starych tradycji. Izrael „tracił ziemię
i świątynię.

Dla ówczesnej mentalności było to
coś niepojętego, oznaczało bowiem,
że Bóg Izraela został pokonany – Bóg,
który nie mógł obronić swoich czci‐



cielii swojej czci, był dla ówczesnych
ludzi słaby, bezsilny – był Bogiem,
który utracił swoje bóstwo. Dlatego
wygnanie, wymazanie z mapy ludów
było dla Izraela wielką próbą wiary:
Czy nasz Bóg został pokonany? Czy
nasza wiara jest próżna?

W tej godzinie prorocy otworzyli
nowy etap dziejów, ucząc Izraela, że
dopiero teraz ukazało się prawdziwe
oblicze ich Boga, który nie jest i nigdy
nie był związany z żadnym kawał‐
kiem ziemi: obiecał Abrahamowi
ziemię jeszcze zanim Abraham w
niej zamieszkał. Mógł wyprowadzić
swój lud z Egiptu. Mógł to wszystko
uczynić, ponieważ nie jest Bogiem
związanym z jakimś krajem, lecz
rządzi niebem i ziemią. Dlatego mógł
wypędzić niewierny lud do innego
kraju, aby tam mu się objawić. Teraz
stało się jasne, że Bóg Izraela nie jest
taki jak inne bożki, ale jest Bogiem,
który rządzi wszystkimi krajami i
ludami. Jest to możliwe, gdyż to On



stworzył wszystko, niebo i ziemię. Na
wygnaniu, w pozornej klęsce Izraela,
dokonuje się przejście do poznania
Boga, który trzyma w rękach
wszystkie narody i całe dzieje,
podtrzymując je w istnieniu, gdyż
jest Stwórcą wszystkiego.

To On rządzi wszystkim.

Wiara ta musiała teraz odnaleźć
własne oblicze – szczególnie wobec
pokus ze strony pozornie zwycięskiej
religii Babilonu, prezentującej się w
okazałej liturgii, na przykład z okazji
święta nowego roku, kiedy
liturgicznie obchodzono nowe
stworzenie świata. Musiała odnaleźć
swoje oblicze w konfrontacji z wielką
babilońską opowieścią o stworzeniu 
Enuma Elisz, która na swój sposób
opisuje pochodzenie świata. Mówi
się tam, że świat powstał z walki
przeciwnych sobie mocy i że swoją
postać uzyskał wówczas, gdy bóg
światła Marduk wystąpił i



rozszczepił ciało pierwotnego smoka.
Z rozdwojonego ciała powstały niebo
i ziemia. Zarówno firmament jak i
ziemia są zatem rozdartym ciałem
zabitego smoka, z którego krwi
Marduk stworzył człowieka. Spoty‐
kamy tu budzący grozę obraz świata
i człowieka: świat jest w istocie
ciałem smoka, a człowiek nosi w
sobie jego krew. U podstaw świata
czai się to, co przejmuje grozą, w
głębi człowieka tkwi bunt, to, co
demoniczne i złe. Według tego
wyobrażenia, tylko przedstawiciel
Marduka, dyktator, król Babilonu,
może zapanować nad tym, co
demoniczne, i nadać porządek
światu.

Takie wyobrażenia nie były czystymi
bajkami; wyraża się w nich budzące
grozę doświadczenie człowieka ze
światem i z samym sobą. Nader
często można mieć bowiem
wrażenie, że świat jest rzeczywiście
domem smoka, a krew człowieka



jego krwią. Wobec wszystkich tych
niepokojących doświadczeń
opowieść z Pisma Świętego mówi:
Tak nie było. Cała historia o
niesamowitych mocach sprowadza
się do jednego zdania: „Ziemia zaś
była bezładem i pustkowiem”. W
użytych tu hebrajskich słowach
znajdują się jeszcze wyrażenia, które
odnosiły się do smoka, do
demonicznej mocy. Teraz jednak jest
on nicością wobec Boga, który jako
jedyny dysponuje mocą. Wobec
wszelkiego strachu przed tymi
demonicznymi mocami mówi się
nam: Bóg, wieczny rozum, który jest
wieczną miłością, stworzył świat i
ten świat pozostaje w Jego rękach.
Dopiero na tym tle pojmujemy
zmaganie, które znajduje się u
podstaw tego biblijnego tekstu – to
dramatyczne zmaganie polega na
tym, że wszelkie zawiłe mity zostają
odrzucone, a świat odniesiony do
Bożego rozumu i Bożego słowa.
Świadczą o tym różne elementy



tekstu, na przykład to, że słońce i
księżyc zostają nazwane „ciałami
jaśniejącymi”, które Bóg zawiesza na
niebie dla odmierzania czasu.
Uznanie wielkich bóstw, jakimi były
słońce i księżyc, za lampy odmie‐
rzające czas, na ówczesnych ludziach
musiało sprawiać wrażenie
niezwykłej zuchwałości. Na tym
polega odwaga, trzeźwość wiary,
która w zmaganiu z pogańskimi
mitami odsłania światło prawdy,
pokazując, że świat nie jest polem
walki demonów, lecz pochodzi z
Bożego rozumu i opiera się na Bożym
słowie. Opowieść o stworzeniu
okazuje się decydującym
„oświeceniem” historii,
wyzwoleniem ze strachu para‐
liżującego człowieka. Oznacza
otworzenie świata na rozum, roz‐
poznanie jego rozumności i wolności.
Prawdziwym oświeceniem okazuje
się teoria, że ludzki rozum
zakorzenia się w stwórczym rozumie
Boga, w prawdzie i w miłości, bez



których oświecenie traci swoją miarę
i ostatecznie jest bezsensowne.

Musimy dodać jeszcze jedną uwagę.
Powiedziałem, że powoli, zmagając
się z pogańskim otoczeniem,
zmagając się z sercem Izraela, lud
dowiaduje się, czym jest
„stworzenie”. Oznacza to, że
klasyczna opowieść o stworzeniu nie
jest jedynym tekstem Świętej Księgi
na ten temat. Tuż za nim znajduje się
inny, wcześniej powstały tekst
używający innych obrazów. W
Księdze Psalmów znajdujemy jeszcze
inne obrazy, chociaż i po nich nadal
trwa zmaganie się ze rozumieniem
wiary w stworzenie. W literaturze
mądrościowej, po spotkaniu z Grecją,
temat zostaje przemyślany na nowo,
bez odwoływania się do starych
obrazów, na przykład do obrazu
siedmiu dni itd. W ten sposób w
samej Biblii możemy zobaczyć, że
obrazy zmieniają się wraz z
rozwojem myśli; Biblia stosuje nowe



obrazy, aby wciąż świadczyć o
jednym – o tym, co zostało jej
powierzone przez słowo Boże. Jest to
przesłanie o stworzeniu.

W samej Biblii obrazy nie są ustalone
raz na zawsze, są nieustannie
korygowane i w tym powolnym,
żmudnym posuwaniu się do przodu
pozwalają zobaczyć, że są tylko obra‐
zami, które odsłaniają to, co głębsze i
większe.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-
niebo-i-ziemie-ii/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-ii/

	Na początku Bóg stworzył niebo i ziemię (II)

