
opusdei.org

Na początku Bóg
stworzył niebo i
ziemię (I)

Kolejny fragment homilii Josefa
kard. Ratzingera „Na początku
Bóg stworzył… Konsekwencje
wiary w stworzenie” z 1985 r.

10-07-2017

Słowa, którymi rozpoczyna się Pismo
Święte (Rdz 1, 1-19), sprawiają na
mnie zawsze wrażenie świątecznego
bicia wielkiego, starego dzwonu,
który z daleka porusza serce swoim
pięknem i godnością oraz pozwala



przeczuć coś z tajemnicy tego, co
wieczne. Dla wielu z tymi słowami
łączy się wspomnienie pierwszego
spotkania ze Świętą Księgą Boga, z
Biblią, którą otworzono na tym
miejscu i która wyprowadziła nas z
naszego małego, dziecięcego świata,
ujęła swoją poezją i pozwoliła
przeczuć coś z niezmierzonego
wymiaru stworzenia i Stworzyciela.

Na słowa te patrzymy jednak
zarazem z pewną nieufnością. Są
znane i piękne, ale czy również
prawdziwe? Wszystko wydaje się
przemawiać przeciwko ich
prawdziwości, gdyż wyobrażenia, o
których przed chwilą czytaliśmy, zo‐
stały dawno porzucone przez naukę:
idea świata przejrzystego w czasie i
przestrzeni, czy idea, według której
świat został zbudowany stopniowo w
ciągu siedmiu dni. Mówi się o pier‐
wotnym wybuchu przed wieloma
miliardami lat, od którego
rozpoczęło się i wciąż trwa



rozszerzanie się kosmosu. Gwiazdy
nie zostały pozawieszane po kolei,
nie tak powstały rośliny.
Wszechświat i ziemia stały się
takimi, jakimi je dzisiaj znamy, na
krętych drogach w ogromnych
odstępach czasu.

Czy zatem wszystko to nie jest już
prawdziwe? Rzeczywiście, niedawno
jeden z teologów powiedział, że
pojęcie stworzenia stało się czymś
nierealnym. Ktoś, kto jest intelek‐
tualnie szczery, nie powinien mówić
o stworzeniu, lecz wyłącznie o
mutacji i selekcji. Czy zatem słowa
Księgi Rodzaju jeszcze obowiązują?

A może wraz z całym Słowem
Bożym, z całym objawieniem
biblijnym zostały przeniesione do
sfery snów z dzieciństwa ludzkości,
snów, do których być może tęsknimy,
ale nie możemy do nich powrócić,
gdyż to oznaczałoby życie nostalgią.
Czy istnieje jednak jakaś pozytywna



odpowiedź, którą możemy przyjąć
również w naszym czasie?

Różnica pomiędzy formą i treścią
w opowieści o stworzeniu

Pierwsza próba odpowiedzi została
opracowana już dawno, wówczas
gdy powoli krystalizował (sic!)
naukowy obraz świata.
Prawdopodobnie wielu z nas
spotkało się już z nią na lekcjach
religii. Brzmi ona tak: Biblia nie jest
podręcznikiem nauk przyrodniczych
ani nie chce nim być. Jest księgą
religijna i dlatego nie można z niej
czerpać informacji naukowych, nie
można się dowiedzieć, jak z
naukowego punktu widzenia wyglą‐
dało powstanie świata; daje nam ona
bowiem tylko wiedzę religijną.
Wszystko inne jest obrazem,
sposobem na to, aby przybliżyć
człowiekowi to, co jest głębsze i
istotniejsze.



Trzeba odróżnić między
przedstawiającą formą i
przedstawioną treścią. Forma została
zaczerpnięta z tego, co było
zrozumiałe w ówczesnym czasie, z
obrazów, którymi żyli ówcześni
ludzie, którymi myśleli i w których
się wyrażali. W nich mogli zrozumieć
to, co większe i istotniejsze. I tylko to,
co istotniejsze, na co wskazują
obrazy, jest tym, o co chodzi, co
pozostaje. Pismo Święte nie
opowiada nam, w jaki sposób
powstawały rośliny, jak
ukształtowały się słońce i księżyc i
gwiazdy, lecz ostatecznie chce nam
powiedzieć tylko jedno: Bóg stworzył
świat. Świat nie jest, jak sądzili
ówcześni ludzie, chaosem wal‐
czących ze sobą sił, nie jest
mieszkaniem demonicznych mocy,
przed którymi człowiek musi się
bronić. Słońce i księżyc nie są
bóstwami, które panują nad
człowiekiem, a nieba nie zamiesz‐
kują zmagające się ze sobą bożki,



lecz wszystko pochodzi wyłącznie z
jednej mocy, z wiecznego rozumu
Boga, który poprzez słowo stał się
mocą stwórczą. Wszystko pochodzi
od Bożego słowa, od tego samego
słowa, z którym spotykamy się w
wydarzeniu wiary. W ten sposób
ludzie, którzy dowiedzieli się, że
świat pochodzi od Bożego słowa, nie
tylko przestali się bać bożków i
demonów; świat otworzył się na
rozum, który wznosi się ku Bogu, a
człowiek bez obawy mógł wyjść na
spotkanie Boga.

Słowa te były prawdziwym
oświeceniem, które usunęło bożki i
tajemnicze moce i pozwoliło człowie
kowi na poznanie, że „na całym
świecie” istnieje tylko jedna moc, „a
my jesteśmy w jej rakach”: żyjący
Bóg. Tę moc, która stworzyła ziemio i
gwiazdy, tę samą moc, która
wszystko utrzymuje w istnieniu,
spotykamy w Słowie Pisma Świętego.
W Słowie tym dotykamy



pierwotnego żywiołu świata, praw
dziwej mocy nad mocami.

Sądzę, że to wszystko jest słuszne.
Nie jest jednak wystarczające. Jeśli
bowiem mówi się nam, że musimy
odróżniać pomiędzy obrazami i tym,
do czego się one odnoszą, to można
zapytać: Dlaczego nie powiedziano
tego już wcześniej? Najwidoczniej
wcześniej nauczano inaczej, gdyż w
przeciwnym razie nie doszłoby do
procesu Galileusza. Pojawia się
zatem podejrzenie, że ostatecznie
wszystko to jest tylko sztuczką
Kościoła i teologów, którzy właściwie
nie wiedząc, jak sobie poradzić, ale
też nie chcąc się do tego przyznać,
wymyślają kryjącą ich zasłonę. W
całości powstaje wrażenie, że dzieje
chrześcijaństwa w ostatnich
czterystu latach były nieustanną
walką obronną, w której krok po
kroku odstępowano od kolejnych
twierdzeń wiary i teologii.



Oczywiście, zawsze znajdowano
jakąś sztuczkę, aby móc się wycofać.
Trudno jest jednak uniknąć
wrażenia, że powoli cofamy się w
pustkę i że nadejdzie chwila, w której
nie będzie już czego bronić i czego
zasłaniać, chwila, w której cały
obszar Pisma i wiary zostanie zajęty
przez rozum, niepozwalający im na
dalsze trwanie. Wiąże się z tym
jeszcze inny niepokój. Można
bowiem zapytać: Jeśli teologowie, czy
też Kościół, mogą w ten sposób
przesuwać granice pomiędzy
obrazem i jego treścią, pomiędzy
tym, co należy do przeszłości, a tym,
co nadał obowiązuje, todlaczego nie
można tego robić również w innych
przypadkach, na przykład cuda
Jezusa. A jeśli tak, to dlaczego nie
można by tego robić również w
centrum – w przypadku krzyża i
zmartwychwstania Pana?

Operacja, która broni wiary, mówiąc:
Za tym, co widzimy i czego nie



możemy już więcej bronić, znajduje
się coś istotniejszego, co przemienia
się często w formę kwestionowania
wiary, gdyż pojawia się wówczas
pytanie o szczerość jej interpre‐
tatorów oraz o to, czy w ogóle jest
jeszcze coś trwałego. Po takich
teologicznych interpretacjach wielu
ludzi ma wrażenie, że wiara Kościoła
jest czymś w rodzaju meduzy, której
nie można porządnie uchwycić,
odnaleźć punktu, na którym można
by się oprzeć. Wiele dokonywanych
bez pełnego przekonania
interpretacji słów Biblii, które można
dzisiaj spotkać i które są bardziej
ucieczką niż interpretacją, prowadzi
do chorobliwej formy
chrześcijaństwa, które nie jest już
przekonane o swojej prawdzie i
dlatego nie może dawać oparcia i wy‐
woływać entuzjazmu. Sprawia raczej
wrażenie stowarzyszenia, które
nadal mówi, chociaż właściwie nie
ma już nic do powiedzenia, gdyż
górnolotne słowa nie wyrażają



przekonania, a jedynie usiłują ukryć
jego utratę.

Drugi odcinek

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-
niebo-i-ziemie-i/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/na-poczatku-bog-stworzyl-niebo-i-ziemie-i/

	Na początku Bóg stworzył niebo i ziemię (I)

