
opusdei.org

Na 2 października

Rozważanie prowadzone przez
św. Josemarię 2 października
1962 r. dla alumnów Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża.

20-11-2025

2 PAŹDZIERNIKA

2 października 1962 r.

Powinienem powiedzieć wam dzisiaj
kilka słów, ponieważ rozpoczynam
nowy rok mojego powołania do Opus
Dei. Wiem, że czekacie na to z
niecierpliwością, chociaż muszę wam
powiedzieć, dzieci mojej duszy, że



odczuwam wielką trudność, wielką
niechęć do pokazania się w tym dniu.
Nie jest to naturalna skromność. Jest
to ustawiczne przekonanie,
oczywistość mojej własnej
niegodności. Przed tamtym
momentem nigdy nie przyszło mi do
głowy, że powinienem prowadzić
misję wśród ludzi. A teraz...

To nawet nie jest pokora, to jest coś,
co jest dla mnie trudne, ponieważ
jest sprzeczne z moim sposobem
bycia, który unika pokazywania się.
Dlatego jestem taki zakłopotany!
Mówiłem już przy innych okazjach,
że kiedy byłem dzieckiem, bardzo
niechętnie pokazywałem się
publicznie, przed gośćmi lub kiedy
zakładałem nowy garnitur.
Czołgałem się pod łóżkiem, dopóki
moja matka, za pomocą jednej z
lasek mojego ojca, nie stuknęła
delikatnie w podłogę. Tak, naturalnie
jestem wrogiem odświętności i
wyjątkowości. Dlatego, gdy musiałem



zorganizować coś, co dotyczyło
Przewodniczącego Generalnego Opus
Dei, to dlatego tylko, że było to
konieczne.

Przejdźmy jednak do pierwszego
punktu naszej medytacji. Minęło
wiele lat, odkąd zacząłeś, Panie,
objawiać się mojej duszy w wieku
piętnastu lub szesnastu lat; odkąd w
wieku szesnastu lub siedemnastu lat
wiedziałem już w jakiś sposób, że
mnie poszukujesz, czując pierwsze
impulsy Twojej Miłości... Po tym, jak
napotkałam tak wiele trudności, z
własnej wygody i tchórzostwa -
mówiłam to wiele razy i prosiłam
moje dzieci o przebaczenie - Dzieło
pojawiło się na świecie 2
października 1928 roku.

Pomożcie mi dziękować Panu i prosić
Go, aby, niezależnie od tego, jak
wielkie są moje słabości i nędze, by
ufność i miłość, jaką mam do Niego,
moja prosta relacja z Ojcem, z Synem



i z Duchem Świętym, nigdy nie
ostygła. Obym pozostał
niezauważony - bez żadnych
udziwnień, nie tylko na zewnątrz, ale
także wewnątrz - i obym nie stracił
tej jasności, tego przekonania, że
jestem ubogim człowiekiem: „Pauper
servus et humilis”! Zawsze nim
byłem: od pierwszej do ostatniej
chwili mojego życia będę
potrzebował Bożego miłosierdzia.

Proście Pana, aby pozwolił mi dobrze
pracować i abym te rzeczy, które
mają ludzką, naturalną podstawę,
umiał przekształcić - z coraz
głębszym nadprzyrodzonym
zmysłem - w źródło własnego
poznania, w pokorze bez dziwactw, z
prostotą.

Kiedy zmarł nasz Założyciel? - Pytają
niektórzy, myśląc, że Dzieło jest
stare. Nie zdają sobie sprawy, że jest
ono bardzo młode; Pan zapragnął już
teraz je ubogacić o tę



nadprzyrodzoną i ludzką dojrzałość,
nawet jeśli w niektórych regionach
wciąż jesteśmy na początku,
podobnie jak jest Święty Kościół po
dwudziestu wiekach.

Tylko ja wiem, jak zaczęliśmy. Bez
niczego. Nie było nic poza Bożą
łaską, dwudziestoma sześcioma
latami i dobrym humorem. Ale po
raz kolejny spełniła się przypowieść
o małym ziarnku: powinniśmy być
przepełnieni wdzięcznością wobec
naszego Pana. Upłynęło trochę czasu,
a Pan utwierdził nas w naszej wierze,
dając nam tyle, a nawet więcej, niż
widzieliśmy wtedy. W obliczu tej
cudownej rzeczywistości na całym
świecie - rzeczywistości, która jest
jak armia w szyku bojowym dla
pokoju, dla dobra, dla radości, dla
chwały Bożej; w obliczu tego Bożego
dzieła mężczyzn i kobiet w tak wielu
różnych kontekstach, świeckich i
duchownych, z urzekającą ekspansją,
która z natury trafia na utrudnienia,



ponieważ jesteśmy zawsze na
początku; musimy pochylić głowy, z
miłością zwrócić się do Boga i
podziękować Mu. Musimy także
zwrócić się do naszej Niebiańskiej
Matki, która była obecna, od
pierwszej chwili, i jest na całej
drodze Dzieła.

Trzeba się zawsze radować. Trzeba
byc radosnym pośród trudności,
powtarzając Panu: gratias tibi, Deus,
gratias tibi! Wykorzystaj te chwile
modlitwy, aby przemierzyć świat i
zobaczyć, jak się sprawy mają.
Konieczne jest, abyśmy żyli
miłosierdziem, abyśmy zachęcali do
pracy, abyśmy formowali ludzi.
Przejdź przez wszystkie regiony
świata. Zatrzymaj się szczególnie w
tym, który powinien być najbardziej
w twoim sercu; zatrzymaj się z
dziękczynieniem, powierzając
Świętym Aniołom Stróżom pracę i
twoją modlitwę.



Z dzisiejszą datą pojawi się
powiadomienie, że w biurach
dyrektorów lokalnych będzie
umieszczony wizerunek Anioła
Stróża ze słowami Pisma Świętego:
„Deus meus misit angelum suum”[1].
Jest to zwyczaj, który ma na celu
wprowadzenie w sercach wszystkich
tych, którzy zarządzają, oraz w
sercach wszystkich moich dzieci,
praktycznego, prawdziwego i stałego
nabożeństwa do Anioła Stróża
Dzieła, każdego ośrodka i każdego
człowieka.

„Deus meus misit angelum suum”.
Czuję potrzebę, aby ci to wyjaśnić.
Od lat doświadczam stałej,
bezpośredniej pomocy Anioła Stróża,
nawet w najmniejszych materialnych
szczegółach. Szacunek i oddanie
Aniołom Stróżom jest sercem naszej
pracy, jest konkretnym przejawem
nadprzyrodzonej misji Dzieła
Bożego. Gratias tibi, Deus; gratias tibi,
Sancta Maria Mater nostra! A



Aniołom Stróżom niech będą dzięki: 
defendite nos in prœlio, Sancti Angeli
Custodes nostri!

Ojcze, czy Dzieło naprawdę
rozpoczęło się 2 października 1928
roku? - Tak, mój synu, rozpoczęło się
2 października 1928 roku. Od tego
momentu nie miałem już spokoju
umysłu i zacząłem pracować,
niechętnie, ponieważ nie chciałem
angażować się w zakładanie
czegokolwiek; ale zacząłem
pracować, poruszać się, robić: kłaść
fundamenty.

Zabrałem się do pracy, a nie było to
łatwe: dusze uciekały jak węgorze w
wodzie. Co więcej, istniało
najbardziej absurdalne
nieporozumienie: ponieważ to, co
jest teraz powszechną doktryną na
świecie, wtedy nią nie było. A jeśli
ktoś twierdzi inaczej, nie zna
prawdy.



Miałem dwadzieścia sześć lat -
powtarzam - z łaską Bożą i dobrym
humorem: nic więcej. Ale tak jak my
piszemy piórem, tak Pan pisze nogą
stołową, aby można było zobaczyć,
że to On pisze: to jest niesamowita
rzecz, to jest cudowna sprawa.
Trzeba było stworzyć całą doktrynę
teologiczną i ascetyczną, a także całą
doktrynę prawną. W ten sposób
musiałem sprostać wielowiekowemu
problemowi ciągłości: nic nie
istniało. Całe Dzieło, dla ludzkich
oczu, było nonsensem. Dlatego
niektórzy mówili, że jestem
wariatem, heretykiem i tak dalej.

Pan zaaranżował wydarzenia tak,
abym nie miał grosza przy duszy, aby
było widać, że to On. Pomyśl, jak
przeze mnie cierpieli ci, którzy mnie
otaczali! Jest rzeczą słuszną, abym w
tym miejscu poświęcił chwilę
pamięci moim rodzicom: z jaką
radością, z jaką miłością znosili tyle
upokorzeń! Musiałem zostać



zmiażdżony, tak jak miażdży się
pszenicę, aby przygotować mąkę na
chleb, więc Pan dał mi to, czego
najbardziej pragnąłem. Dziękuję Ci,
Panie! Ponieważ ta wspaniała partia
chleba już roztacza „miłą woń
Chrystusa”[2] na całym świecie:
dziękuję Ci za te tysiące dusz, które
chwalą Boga na całej ziemi. Bo
wszystkie są Twoje.

Przekonajcie się, moje dzieci, że
jedyną drogą jest droga świętości:
pośród naszych nędz - ja mam ich
wiele - z całej duszy prośmy o
przebaczenie. I pomimo tych nędz
jesteście duszami kontemplacyjnymi.
Rozumiem to w ten sposób, że nie
biorę pod uwagę tylko waszych wad:
ponieważ przeciwko temu balastowi
nieustannie reagujemy, szukając
Pana, naszego Boga i Jego
Najświętszej Matki, starając się żyć
Normami, które wam wskazałem. Z
konieczności udajemy się do Boga i
do Najświętszej Maryi Panny - do



naszej Matki - mamy z nimi stały
kontakt; czy nie jest to właściwe dla
dusz kontemplacyjnych?

Kiedy obudziłem się dziś rano,
pomyślałem, że chcielibyście, abym
powiedział wam kilka słów i
musiałem się zarumienić, ponieważ
czułem się zakłopotany. Potem,
zwracając moje serce do Boga,
widząc, że tak wiele pozostaje do
zrobienia, i myśląc również o was,
byłem przekonany, że nie dałem
wszystkiego, co powinienem Dziełu,
ale On to zrobił; Bóg to zrobił.
Dlatego przyszliśmy dziś rano, aby
odnowić nasze dziękczynienie.
Jestem pewien, że waszą pierwszą
myślą dzisiaj również było
dziękczynienie.

Pan pozostaje wierny. Ale co z nami?
Musicie odpowiedzieć osobiście,
moje dzieci, jak widzicie siebie,
każdy z was, w swoim życiu? Nie
pytam, czy postrzegacie siebie jako



lepszych czy gorszych, ponieważ
czasami myślimy o jednej rzeczy i
nie jesteśmy obiektywni. Czasami
Pan pozwala nam poczuć, że się
cofamy: wtedy mocniej trzymamy się
Jego ręki i napełniamy się pokojem i
radością. Dlatego, nalegam, nie
pytam was, czy radzicie sobie lepiej
czy gorzej, ale czy wypełniacie wolę
Bożą, czy macie pragnienie walki,
wzywania Bożej pomocy, nigdy nie
używania ludzkich środków bez
użycia środków nadprzyrodzonych.

Pomyślcie, czy staracie się
powiększyć wasze serca, czy
potraficie prosić Pana - ponieważ
wiele razy nie jesteśmy w stanie lub,
jeśli zwracamy się z prośbą, prosimy
tak, aby nam jej nie udzielił - czy
potraficie Go prosić, aby udzielił
wam tego, abyście byli ostatnimi, a
wasi bracia pierwszymi; abyście byli
światłem, które się spala, solą, którą
się spożywa. To jest to, o co trzeba
prosić: wiedzieć, jak się umartwić,



aby inni byli szczęśliwi. To jest wielki
sekret naszego życia i skuteczności
naszego apostolstwa.

Wczoraj po południu byłem w Sali
Map. Nie zdając sobie z tego sprawy,
spojrzałem na drzwi i natknąłem się
na jeden z tych budzików, które są
rozrzucone po naszych domach:
„Elegit nos ante mundi constitutionem
ut essemus sancti in conspectu eius”[3].
Byłem poruszony. Nie ma innego
wyboru, jak tylko starać się być
świętymi. To jest nasz cel, nie mamy
innego: świętość, świętość, świętość.
Dzieła apostolskie - których jest wiele
- nie są celem, są środkiem, tak jak
motyka jest narzędziem dla
ogrodnika, aby zebrać plony ziemi,
które są dla niego pożywieniem.
Moje dzieci, dlatego musimy ze
wszystkich sił dążyć do świętości: 
elegit nos... ut essemus sancti! Proszę
Pana o przebaczenie za mój brak
odpowiedzi i o łaskę odpowiedzi na
ten wybór. Jeśli to konieczne, proszę



o więcej łaski niż to, co daje zwykle
Opatrzność: i w tym przypadku nie
mam nic przeciwko przesadzaniu.

Moje dzieci, nie chcę mówić zbyt
długo. Pomóżcie mi napełnić się
wdzięcznością i szacunkiem dla Boga
Ojca, Boga Syna, Boga Ducha
Świętego. A także dla Matki Bożej,
naszej Matki, która obdarzała nas
matczynym uśmiechem zawsze, gdy
tego potrzebowaliśmy. Kiedy miałem
przeczucie, że Pan czegoś chce, a ja
nie wiedziałem, co to jest,
krzyczałem, śpiewając, najlepiej jak
potrafiłem, słowa, które z pewnością,
jeśli nie wypowiedziałeś ich ustami,
posmakowałeś ich sercem: „Ignem
veni mittere in terram et quid volo nisi
ut accendatur”[4]; Przyszedłem rzucić
ogień na ziemię i jakże bardzo
pragnę, żeby on już zapłonął. I
odpowiedź: „Ecce ego quia vocasti
me!”[5], oto jestem, ponieważ mnie
wezwałeś. Czy nie powinniśmy to



teraz powtórzyć, my wszyscy,
naszemu Bogu?

Jesteśmy tylko biedakami, Panie, ale
bardzo Cię kochamy i pragniemy
kochać Cię jeszcze bardziej,
ponieważ jesteśmy Twoimi dziećmi.
Liczymy na całą Twoją moc i na całą
naszą nędzę. Uznając naszą nędzę,
pójdziemy jak małe dzieci w ramiona
naszej Matki, na kolana Matki Bożej,
która jest naszą Matką, i do Serca
Chrystusa Jezusa. Otrzymamy całą
siłę, całą moc, całą śmiałość, całą
hojność, całą miłość, jaką Bóg, nasz
Pan, zachowuje dla swoich wiernych
stworzeń. I będziemy bezpieczni,
będziemy skuteczni i radośni, i
wypełnimy - z tą Bożą siłą - Świętą
Wolę Boga, z pomocą Najświętszej
Maryi Panny.

[1] Dn 6, 23.

[2] 2 Kor 2, 15.

[3] Vide Ef 1, 4.



[4] Łk 12, 49.

[5] 1 Sm 3, 9.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/na-2-pazdziernika/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/na-2-pazdziernika/
https://opusdei.org/pl-pl/article/na-2-pazdziernika/

	Na 2 października

