opusdei.org

«My glosimy
Chrystusa
ukrzyzowanego»

Co oznacza fakt, ze Chrystus
wraz ze swoj3 $miercig na
Krzyzu i Zmartwychwstaniem
wyjednal przebaczenie dla
wszystkich ludzi? Komu
ofiarowal swoje zycie i
dlaczego? Co oznacza
stwierdzenie, ze Smierc¢
Chrystusa to zycie Swiata, ze
Chrystus, wkraczajac w Smierc,
zdobyt dla wszystkich zycie?
Ponizsze cztery obrazy pomoga
nam zglebic te tajemnice.



25-02-2020

«Tak wiec, gdy Zydzi zadaja znakow,
a Grecy szukaja madrosci, my
glosimy Chrystusa ukrzyzowanego,
ktory jest zgorszeniem dla Zydow, a
glupstwem dla pogan, dla tych zas,
ktorzy sa powolani, tak sposrod
Zydow, jak i sposrod Grekow,
Chrystusem, moca Boza i madroscia
Boza» (1 Kor 1,22-23)

Nie jest latwo zaakceptowac
tajemnice Krzyza. Perspektywa
Mesjasza, ktory po tym, jak zostat
ponizony, konczy swoje dni na
Krzyzu, gorszyla wyobraznie Piotra
(por. Mt 16, 21-23), a dwunastu
Apostolow po prostu jej nie
rozumiato (por. £k 18, 30-34). To
cierpienie bylo tak bolesne, Ze Jezus
prosil swojego Ojca, zeby oddalil ten
kielich (por. Mt 26, 39), natomiast
serce Maryi, utozsamiane z sercem



Jej Syna, poznalo rowniez naturalny
opoOr wobec cierpienia.

Tak naturalne jest odrzucenie Boga,
ktory koniczy na krzyzu, ze minely
wieki, zanim wyobrazenie tego faktu
przebito sobie droge posrod obrazow
kultury chrzescijanskiej, zarowno w
kontekscie hebrajskim, jak i grecko-
rzymskim. To niezrozumienie jest tak
naturalne, ze my sami
doswiadczamy go nadal, kiedy
nawiedza nas Krzyz, nie w
artystycznym wzruszeniu czy w
teoretycznej wypowiedzi, tylko w
cierpkim konkrecie realnego zycia.

Mimo surowosci Krzyza, ufnosc, ze
plany Boga, Jego tajemnica
zbawienia, odpowiadaja logice, ktora
On sam zechcial nam objawic,
popchnetla pierwszych chrzescijan do
obrony tego, co jest nie do obrony, do
tego stopnia, ze dzisiaj kazde dziecko,
ktore uczy sie katechizmu, recytuje z
pamieci: «jaki jest znak



chrzescijanina? Znakiem
chrzescijanina jest Swiety Krzyz»[1].
Ten prosty gest znaku krzyza
zawiera jedyng w swoim rodzaju
symboliczng moc: jest to wyznanie
dusza i cialem calej tajemnicy
stworzenia i odkupienia,
wszystkiego, co Ojciec, Syn i Duch
Swiety uczynili i uczynia dla kazdego
z nas.

«Wszystkie rzeczy trudne, nie moze
ich czlowiek wypowiedziec. Nie
nasyca sie oko widzeniem ani sie
ucho napelnia styszeniem» (Koh 1, 8,
Wulgata). Kontemplacja tajemnicy
Krzyza jest niewyczerpanym
zrodlem zycia, pod warunkiem, ze
kazdy pokonuje swoja wlasna droge
intelektualna i duchowa. Takie byto
doswiadczenie wielkich mistrzow
chrzescijanskiej tradycji, ktorzy
wstepowali na droge Krzyza swoim
przepowiadaniem i swoim zyciem.
Ponizsze refleksje majg za zadanie
bardziej przedstawié, niz wyjasnic¢



cztery obrazy zdolne wzbudzic
Swiatlo i pogode ducha, kiedy wydaje
sie, ze otaczaja nas ciemnosci Krzyza.

Obraz pierwszy: Tron Milosierdzia

Pierwszy obraz to Tron Mitosierdzia.
Chodzi o ikonografie rozwinieta
szczegolnie w Sredniowieczu. Istnieja
liczne jej odmiany, ale motyw jest
zawsze ten sam: Bog Ojciec
podtrzymuje swoimi rekami Syna na
Krzyzu, podczas gdy Duch Swiety,
wyobrazany w postaci golebicy,
pojawia sie miedzy obliczami Ojca i
Syna. Moc tego obrazu polega na
przedstawianiu samoofiarowania
Syna rowniez jako daru Ojca, dzieki
dzialaniu Ducha Swietego. W ten
Sposob jest oczywiste przede
wszystkim, ze Ojciec objawia
milosierdzie w stosunku do kazdego
ze swoich stworzen nie pomimo Meki
swojego Syna, tylko poprzez Meke
swojego Syna. To nie oznacza, ze
milo$¢ Boga ma na Krzyzu



szczegllny wyraz ze wzgledu na bol,
ktory ze soba niosta, tylko dlatego, ze
stanowi istotnie ostatnie 1
najbardziej wymowne
przepowiadanie Jezusa na temat
mitosci, z jaka Ojciec szanuje i
promuje dobro i wolnos¢ wszystkich
Jego dzieci.

Ten obraz mowi nam, ze Bog jest
gotow raczej poniesc ciezar Krzyza
niz zmuszac¢ kogo$ do milowania Go.
Dlatego jezeli popatrzymy dobrze
poprzez rany Zmartwychwstatego,
nie zobaczymy obrazu Boga tak
radykalnie transcendentnego, ze
uwazalby za niegodne Jego czystosci
obcowanie z tymi, ktorzy sa prochem
i marnoscig (por. Rdz 2, 7; Ps 144, 4).
Obraz chrzescijanskiego Boga
ukazuje w zaskakujacy i nowy
sposob jednosc sprawiedliwosci i
milosierdzia, ukazuje mitos¢ Boga,
ktory zawsze staje u boku swoich
stworzen, i Jego zdolnos¢ do
spelnienia pierwotnego zamystu



stworzenia. Wlasnie Krzyz Chrystusa
czyni oczywistym ciezar tych
clerpien, to znaczy, fakt, jak wiele
kosztowalo Boga Trojjedynego bycie
wiernym Jego planowi, temu
szalenstwu mitosci, jakim jest
stworzenie istot osobowych, ktdre
mowia Ty Bogu przez cala wiecznosc,
czy to w formie pelnego namietnosci:
mituje Cie, czy to gorzkiego:
nienawidze Cie. Nasz Ojciec mowit
czesto, ze wiasnie ten, kto mituje,
cierpi, «zestal Pan Bog mi cierpienie./
Miltos$¢ bowiem wtedy rosnie, kiedy
ja cierpienia wzmoga»[2].

Obraz drugi: wolanie Jezusa

Drugim obrazem jest wolanie Jezusa:
«,Eli, Eli, lema sabachthani?”», to
znaczy «Boze moj, Boze moj, czemus
Mnie opuscit?» (Mt 27, 46). Jak
wszystko w zyciu Jezusa, ten jek,
ktory wychodzi z glebin umeczonego
ciata, ma funkcje objawienia. Jesli
popatrzymy wokot siebie bez



naiwnosci, zobaczymy, ze czesto to
sprawiedliwi przegrywaja. Jest to
stala prawda psalmu 73: «bezboznym
pozornie sie powodzi; tym, ktorzy
chca zy¢ w zgodzie z Bogiem
pozornie sie nie wiedzie». W zwigzku
z tym Jezus na Krzyzu solidaryzuje
sie ze wszystkimi niewinnymi, ktorzy
cierpia niesprawiedliwie i ktorzy
widza, ze na tym Swiecie ich wolania
nie sa3 wystuchiwane.

Meka Ukrzyzowanego to akt
odkupienczej compassio
(wspoicierpienie) Ojca w Chrystusie
ze wszystkimi ofiarami, ktore w taki
czy inny sposob cierpialy w obronie
prawdy Boga i prawdy cztowieka. Ich
skargi, ich tylekro¢ przemilczane
krzyki znajduja miejsce w Bogu
dzieki krzykowi Jezusa. W Jezusie nie
wygasajg, tylko odnajdujg Boski
oddzwiek. W okrzyku czemu Jezusa
nasze najbardziej spazmatyczne
pytania o bdl lub o samotnosé¢, nie
zostajg zapominane, tylko osiagaja



pewnosc peinej mitosci odpowiedzi
ze strony Trojcy Przenajswietszej. Jak
w przypadku Jezusa, ta odpowiedz
bedzie pelna tylko, kiedy nadejdzie
Zmartwychwstanie. Niemniej jednalk,
jezeli nauczymy sie wota¢ w Nim,
nasza udreka przeobraza sie
stopniowo w pokdj i pogode
zwyciestwal3].

Jezeli jest prawda to, ze nikczemnicy,
na wiekuistej uczcie, nie beda
siedzie¢ bez rdéznicy przy stole u
boku ofiar, jak gdyby nic sie nie
stalo[4], latwo jest zrozumiec,
dlaczego Krzyz jest nierozigczny od
Zmartwychwstania i Sagdu
Ostatecznego. Przepowiadanie, ktore
faktycznie podkreslatoby tylko jedna
z tych trzech rzeczywistosci,
czyniloby karykature z misterium
Chrystusa i sprawialoby, ze oblicze
Chrystusa stawaloby sie jeszcze
mniej akceptowalne dla naszych
wspolczesnych. Sad Ostateczny jest
nierozlgczny od Krzyza i



Zmartwychwstania. To ostatni akt
ustanawiania Krolestwa, ktore Jezus
przepowiadat od poczatku. Jest to
akt, w ktorym intencje serca zostang
ujawnione, a niewinne cierpienie
sprawiedliwych, poczynajac od Abla,
otrzymaja publiczne uznanie, na
jakie zastuguja.

Obraz trzeci: dobry lotr

Trzeci obraz to nawrocenie dobrego
lotra (por. £k 23, 40-43). Wiszac na
krzyzu, Jezus nie tylko solidaryzuje
sie z niewinnymi, ale przenika glebie
serc, ktore odrzucajga Boga. Duch
Swiety porusza Jezusa do tego, zeby
nie opuszczal nikogo, nawet tych,
ktorzy powstaja przeciwko Niemu.
Jezus nie przyszed}, zeby powolywac
sprawiedliwych, tylko grzesznikow
(MKk 2, 17). Przez cale swoje zycie nie
tylko méwil o przebaczeniu i
milowaniu nieprzyjaciot (Mt 5, 44),
ale umar}, przebaczajaci
blogostawigc jednemu ze



zloczyncow, ktory byt ukrzyzowany
razem z Nim (por. £k 23, 43). Dobry
lotr w ciggu kilku minut przeszed} od
przeklenstwa do blogostawienstwa.
Exodus, przez ktory poprowadzit go
Jezus, to metafora naszego zycia,
poniewaz wszyscy zgrzeszyliSmy 1
zyliSmy pozbawieni chwaly Bozej
(por. Rz 3, 23).

Istnieje jednak jeden warunek, aby
moc wkroczy¢ w blogostawienstwo,
poniewaz w relacji z Jezusem nie ma
nic z magii czy automatyzmu. Nikt,
nawet Jezus, nie moze zastapic
naszego sumienia. Pod koniec
swojego zycia Jezus kontynuuje swoj
program rozpoczety nad Jordanem
(por. Mk 1, 14). Poszukuje
grzesznikow i solidaryzuje sie z nimi,
ale po to, zeby wezwac ich do
nawrocenia i pokuty (por. £k 5, 32).
Nowosc¢ objawienia Krzyza polega na
tym, ze Bogu wystarcza prawdziwy
akt skruchy, zeby dac
blogostawienstwo. Dobry lotr nie



miat szansy, zeby naprawic to, co
ukradl, a jednak cieszy sie juz zyciem
wiecznym. Podobnie, jak przy
Chrzcie, ktory odpuszcza wszystkie
grzechy, znajduje tutaj oddzwiek
gorszaca hojnosc z przypowiesci o
synu marnotrawnym: Ojciec nie
wymaga materialnego wypeinienia
niemozliwego zadoscuczynienia. On
zglebia prawde serca i dlatego
wystarcza mu, zZe uznamy bez
ogrodek nasz grzech, ze okazemy
skruche z glebi serca i ze
przylgniemy do Jezusa z wiarg, ktora
zdziala to, co moze z mitosci (Ga 5, 6).
Dobry lotr to dobry obraz stuzacy do
zrozumienia catkowitej darmowosci
usprawiedliwienia i owego
minimum, jakiego wymaga Ojciec,
zeby moc nam przebaczy¢. Duch
Swiety, ktéry dziala w Jezusie i w
Jego Ciele, ktorym jest Kosciol, zajmie
sie uzdrawianiem nastepstw, ktore
wywolaliSmy w naszym otoczeniu
swoimi grzechami.



Z Krzyza Jezus patrzy na nas. Jego
modlitwa wstawiennicza: «Ojcze,
przebacz im, bo nie wiedzg, co
czynig» (Lk 23, 34), jest skutecznag
modlitwg. Daje nam, jak owemu
lotrowi, warunki uznania wlasnej
winy, przyjecia wiasnej
odpowiedzialnosci i otwarcia sie na
potrzebe przebaczenia. Gdyby
spojrzenie Jezusa nie byto
milosierne, spektakl naszych win
przywiodiby nas z latwoscia do
rozpaczy. Jednakze spojrzenie Jezusa
jest inne: nie redukuje nas do
naszych uczynkow, ale otwiera
przestrzen, w ktorej bol, jakiego
doswiadczamy, dotykajac nedzy
naszych decyzji, nie konczy sie
gorzkim gestem. Syn Bozy jest
przedmiotem absurdalnej przemocy.
Ta sama przemoc jest nadal czynna
w naszym wnetrzu, kiedy zazdrosc,
powierzchownos¢ albo po prostu
obojetnosc¢ wobec zla i grzechu
przeobrazaja nas w winnych.
Jednakze Milos$¢ Boga jest silniejsza



niz jakakolwiek ghupota Jego
stworzen. Cierpliwosc, z jaka znosi
stabosc tego, kto nie ma laski
madrosci (facinskie im-becillitas,
nawigzujace etymologicznie do
baculus ‘laska pasterska, pastorat’)
objawia, ze Ojciec ma w Chrystusie
Swoje rece zawsze otwarte, zeby nas
przyjac, jezeli naprawde chcemy
dokonac wysitku, aby On nas
przygarnal.

Obraz czwarty: zabity Baranek
przed Tronem Boga

Czwarty obraz to obraz zabitego
Baranka, ktory stoi u stop Tronu
Boga (por. Ap 5, 1-14). Prorok Izajasz
uzy} obrazu baranka, zeby mowic o
clerpigcym Studze (por. Iz 53, 7). Jan
Chrzciciel uzywa tego samego
obrazu, zeby odnosi¢ sie do Jezusa,
«ktory gladzi grzech Swiata» (J 1, 29).
Ewangelia wedlug Sw. Jana ukazuje
zbieznos¢ Smierci Chrystusa z chwila
rytualnej ofiary w swiatyni, by¢



moze po to, zeby w ten sposob
podkreslic, ze krew baranka
wyzwolila pierworodnych synow
Izraela od Smierci w Egipcie (por. Wj
12). Ksiega Apokalipsy przedstawia
Chrystusa jako Baranka, ktory
zwycieza moznych ziemi, poniewaz
to On jest Krolem krolow i Panem
panow (por. Ap 17, 14). Dla kogos
nieobeznanego blizej ze Swiatem
biblijnym moze wydawac sie trudne
zrozumienie nacisku — az
dwadziescia dziewiec¢ razy — z jakim
Apokalipsa uzywa tego obrazu.
Jednakze dla pierwszych zydowskich
chrzescijan bylo to tak naturalne, zZe
bardzo szybko rozwinal sie mocny
obraz zabitego i zwycieskiego
Baranka — cudowna synteza tego, co
pozniejsza chrzescijanska tradycja
nazwie chwalebnym wywyzszeniem
Chrystusa na Krzyzu. Ta tradycja
pochodzenia Janowego kontempluje
krzyz jako zapowiedz Chwaly
Zmartwychwstania. Na wielu
krucyfiksach widzimy jeszcze tak



zwane moce, to znaczy, promienie
chwaly Zmartwychwstalego, ktore
rozchodzg sie z Krzyza na caly Swiat.
Swiety Josemaria, jak wielu innych
Swietych, zwykle kontemplowat
Krzyz z tego punktu widzenia[5].

Rozdzial 5 Apokalipsy zawiera rys
charakterystyczny dla stylu Sw. Jana.
Autor przedstawia z wielkim
dramatyzmem scene
zapieczetowanej ksiegi, ktorej nikt
nie jest w stanie otworzy¢. Aniot
krzyczy wielkim glosem, pytajac, czy
jest ktos godny otworzyc¢ tych siedem
pieczeci, ale nikt nie odpowiada.
Wobec tej beznadziejnej ciszy Jan
mowi: «A ja bardzo

plakatem» (werset 4). Jeden ze
Starcow uspokaja go i mowi:
«Przestan ptakac: Oto zwyciezyt Lew
z pokolenia Judy, Odros$l Dawida, tak
ze otworzy ksiege i siedem jej
pieczeci» (Ap 5, 5). Paradoks polega
na tym, ze kiedy ten Lew zjawia sie,



zeby otworzy¢ ksiege, robi to pod
postacig baranka (por. Ap 5, 6).

«Victor, quia victima»[6]. Zwyciezyt
nie dlatego, ze uzyl przemocy, tylko
dlatego ze pad! ofiarg przemocy.
Zwyciestwo Ojca w Chrystusie
objawia cos z tej Boskiej biernosci i
tagodnosci, jaka obraz Baranka
przeklada na ludzki jezyk. Ani Ojciec
nie wymagat od swojego Syna bolu
jako zados$cuczynienia, ani Chrystus
nie zgladzil grzechu poprzez
zniszczenie kogokolwiek. Ojciec
poprosit Syna, zeby objawil jego
mitos$¢ Ojca do kazdego, narazajac sie
na to, ze ludzie nadadza bieg, jaki
zechcg, mitosci Boga. Poprosit Go,
zeby wyznawal zawsze i bez
ogrodek, ze Ojciec nie zabiera swoich
dardow, ze wolnosc jest rzeczywista i
ze On nie chce niewolnikow, tylko
synow. Dlatego cale zycie Jezusa byto
odkrywaniem logiki serc, ktore,
nawet spelniajac prawo na zewnatrz,



Zyja zniewolone w swoim wnetrzu
strachem, zazdros$cig albo gniewem.

Jezus przyszed! wyzwoli¢ nas z
niewoli grzechu, gloszac, ze «Ojciec
sam was mituje» (J 16, 27) i
zjednoczy!t swoja wole ludzka z tym
Bozym pragnieniem w sposob tak
doskonaly, ze raczej pozwolil sie
powiesi¢ na drzewie niz mialby
zmusic kogokolwiek do poddania sie
Bogu. Paradoks tego Baranka, ktory
jest «cichy 1 pokorny sercem» (Mt 11,
29), ktory przyszed! «aby zniszczy¢
dziela diabta» (17 3, 8), polega na
tym, ze zwyciezyl je, znoszqc do
konca pokuse nieufnosci do mitosci
Ojca. W ten sposob potwierdzil
wielkos¢ ludzkiego serca zgodnie ze
stworczym planem Boga — serca,
ktore przy uzyciu mocy Ducha
Swietego moze dac sie ksztaltowac
przez wszystko, moze objac
wszystkich i jest zdolne wprowadzic¢
W najgestszy mrok odrzucenia Boga
Swiatlo synowskiej ufnosci.



Nasza wolnosc¢ jest rzeczywista i
Trojca miluje ja tak bardzo, ze
chciala, zebySmy rowniez my nadali
ksztal relacji, ktora Bog rozpoczat
stworzeniem. Ani Jezus, ani ci, ktorzy
Go ukrzyzowali, ani Maryja, ani
Piotr, ani Judasz nie byli zwyklymi
wykonawcami jakiego$ scenariusza
napisanego przed poczatkiem
czasow. Jest prawda, zZe BOg uprzedza
nas i ustanowil zasady i sens tej gry,
jaka jest nasze zycie. Jednak
fundamentalna zasada polega na
tym, ze to my decydujemy i
konstruujemy z Nim sposob zycia w
wiecznosci. «Bog, ktory stworzyt cie
bez ciebie, nie zbawi cie bez
ciebie»[7]. On zawsze jest po naszej
stronie i wycigga do nas reke, ale nie
popelni zadnej przemocy przeciwko
nikomu z nas, poniewaz wie, ze dar
relacji przezywanej w wolnosci
oswietla nasza historie.

Juan Rego



Thum. Bronistaw Jakubowski

[1] Por. Katechizm Kosciola
Katolickiego, 617.

[2] Przyjaciele Boga, 68.

[3] Ps 22, 26-32: «Dzieki Tobie moja
piesn pochwalna plynie w wielkim
zgromadzeniu. Sluby me wypelnie
wobec bojacych sie Jego. Ubodzy
beda jedli i nasyca sie, chwali¢ beda
Pana ci, ktorzy Go szukaja. ,,Niech
serca ich zyja na wieki”. Przypomna
sobie i wrécg do Pana wszystkie
krance ziemi; i oddadzg Mu poklon
wszystkie szczepy poganskie, bo
wladza krolewska nalezy do Pana i
On panuje nad narodami. Tylko Jemu
oddadza pokion wszyscy, co $pig w
ziemi, przed Nim zegnag sie wszyscy,
ktorzy w proch zstepuja. A moja
dusza bedzie zyla dla Niego,
potomstwo moje Jemu bedzie stuzyc,



opowie o Panu pokoleniu
przysztemu, a sprawiedliwosc Jego
oglosza ludowi, ktdry sie narodzi:
,Pan to uczynit’».

[4] Por. Benedykt XVI, Encyklika Spe
salvi, 30 listopada 2007 r., 44.

[5] Por. Droga, 969.

[6] Pol. ‘Zwyciezca, poniewaz ofiara’.
Sw. Augustyn, Wyznania, X, 43.

[7] Por. Sw. Augustyn, Sermo 169, 11,
PL 38, 923.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/my-glosimy-chrystusa-
ukrzyzowanego/ (13-12-2025)


https://opusdei.org/pl-pl/article/my-glosimy-chrystusa-ukrzyzowanego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/my-glosimy-chrystusa-ukrzyzowanego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/my-glosimy-chrystusa-ukrzyzowanego/

	«My głosimy Chrystusa ukrzyżowanego»

