opusdei.org

Muzyka, ktora
pochodzi od Boga:
Spiew i muzyka w
liturgii

Muzyka zawsze cieszyla sie
centralnym miejscem w liturgii
chrzescijanskiej. Tak samo jak
milczenie, muzyka jest
jezykiem, ktorego
potrzebujemy, Zzeby 0siggnac
harmonie z pieknem Boga, zeby
odkry¢ Jego obecnos¢. Znika
pospiech, znikaja kalkulacje, jak
zawsze, kiedy chodzi o mitos$¢
— Spiewamy, dlatego ze chcemy
miec czas dla Boga.



01-12-2020

«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Bede Spiewal ku
czci Pana, ktory wspaniale swa
potege okazal»[1]. Zachowujac
ciaglosc, liturgia Wigilii Paschalnej
1aczy ten Spiew z opowiescig o
przejsciu Izraela przez Morze
Czerwone. Muzyka, pelna radosci,
rodzi sie spontanicznie, kiedy
odczuwa sie bliskos¢ Boga. Cud
rozdzielonych wod stal sie dla
Narodu Wybranego symbolem tej
bliskos$ci Boga. Psalmy czesto
odnosza sie do tego cudu[2]. W
czasach Kosciola to wydarzenie
mowi nam o chrzcie, o Krzyzu, o
niebie... MOwi nam o naszym zyciu i
o Zyciu Boga, ktére ma dla nas
przygotowane na drugim brzegu, a
ktore «nie jest tylko upiekszeniem



tego obecnego: ono przekracza nasza
wyobraznie, poniewaz Bog
nieustannie nas zadziwia swoja
miltosciag i swoim miltosierdziemn»[3].

Wobec «Boga niespodzianek»[4],
Boga, ktéry zawsze czyni wszystko
nowym/[5], «zbyteczne stajg sie
stowa, tym bardziej, ze jezyk nie
potrafi sie wystowic; umyst sie
uspokaja. Tu sie juz nie docieka, tu
sie kontempluje! I z duszy raz jeszcze
plynie piesn nowa, poniewaz czuje
ona i wie, ze patrzy na nig
nieustannie z mito$cia sam Bog»[6].
Wobec Boga, ktory zaskakuje nas
SwWo0ja nowoscia, wyplywaja
spontanicznie pochwala i
uwielbienie — Spiew i milczenie.
Jedno i drugie sa ze soba gleboko
spokrewnione, dlatego ze wyrazaja
to, czego nie zdotaja wypowiedziec
zwyktle stowa. Dlatego liturgia
zastrzega Spiew i milczenie dla
najwznioslejszych chwil.
«Powiedziano kiedys, ze Kosciot



Spiewa, gdyz sama mowa nie
wystarczylaby mu do modlitwy. —
Jako chrze$cijanin —1i to
chrzescijanin wybrany —
powiniene$ nauczyc sie Spiewu
liturgicznego»[7].

Piesn nowa

Po ludzku nierozwigzywalna. Taka
byla sytuacja Narodu Wybranego
osaczonego miedzy Morzem
Czerwonym a wojskiem egipskim. Z
przodu bariera morza, za plecami
sila oreza. «Mowil nieprzyjaciel:
Bede Scigal, pochwyce, zdobycz
podziele, nasyci sie moje gardto,
miecza dobede, reka moja ich
zetrze»[8]. W takiej sytuacji znajduje
sie rowniez Kosciol, tak czesto
przesladowany przez tych, ktorzy
chcieliby zetrze¢ go z powierzchni
ziemi albo przynajmniej pozbawic go
jego nadprzyrodzonego charakteru.

Jednakze Bog jest z nami tak jak byl z
Izraelitami. Wobec rzeczy po ludzku



niemozliwych Jego chwala 1$ni przez
kontrast z mocg faraona i faraonow
historii, na nieoczekiwane sposoby,
morze sie rozdziela i otwiera nam
droge, po czym ponownie zamyka sie
przed nieprzyjacielem. «Wionelo
tchnienie Twoje i przykrylo ich
morze, zatoneli jak ol6w posrod wad
wzniesionych»[9].

Swieta opowies$¢ nie ujawnia mysli
Izraela, kiedy przekraczal on morze
suchg noga miedzy Scianami wody
po prawej i po lewej stronie. Dopiero
na koncu Biblia kieruje spojrzenie na
Izraelitow, zeby pokazac ich reakcje.
«Gdy Izraelici zobaczyli wielkie
dzielo, ktorego dokonat Pan wobec
Egipcjan, ulekli sie Pana i uwierzyli
Jemu oraz Jego studze Mojzeszowi.
Wtedy Mojzesz i Izraelici razem z
nim zaspiewali taka oto pie$n ku czci
Pana: Bede Spiewat ku czci Pana,
ktory wspaniale swa potege
okazal»[10]. Bojazn i odnowiona
wiara w Boga, wyplywajace z



pierwszej piesni[11], o ktorej
przekazuje wiadomos¢ Pismo.

Nie znamy tej muzyki. Nikt nie mogt
jej w Zaden sposob zapisac i nie
przekazala nam jej rowniez tradycja
ustna. Jednakze muzyka ta musiala
by¢ szczera: tryskala z glebokiej
wdziecznosci, wyrazata glteboki
zmyst adoracji. Musiala by¢
przejmujaca — kazdy Swiadek z
zewnatrz mogt dotknac¢ obecnosci
Boga w owej piesni tak, jak dotykali
jej ci, ktérzy ja intonowali.

Po tym wydarzeniu Izraelici
napotkaja wiecej trudnosci na
pustyni. Najpierw gorzkie wody
Mara, ktore staja sie stodkie z mocy
drewna — figury Krzyza[12].
Nastepnie surowo$¢ pustyni Sin,
lagodzona przez Pana manng i
przepiorkami, wody Massa i
Meriba... BOg zawsze wychodzit
naprzeciw trudnosciom i lud
wznawial swoja piesn. Nadzieja



opierala sie na osiggnieciu chwili, w
ktorej wszystko stanie sie juz piesnia
nowa.

Przyjscie Chrystusa rozpoczeto
ostateczne zbawienie: «Zbawienie w
Bogu naszym, Zasiadajacym na
tronie, i w Baranku»[13]. Zaczeto
intonowac pie$n nowa, ktdra juz nie
przemija. ROwnoczesnie jednak
oczekujemy chwili, w ktorej stanie
sie on pelny, tak jak nam to
przedstawia Apokalipsa[14]. W
pewien sposob Kosciol przybyt juz do
Ziemi Obiecanej, ale kontynuuje
swoja pielgrzymke po pustyni.
Dlatego w liturgii Kosciol mowi o
sobie samym jako o «peregrinans in
terra[15]. W rzeczywistosci ,,nowy”,
w jezyku biblijnym, «odnosi sie nie
tyle do zewnetrznej nowosci stow, ile
do ostatecznej pelni, potwierdzajacej
nadzieje (por. w. 9). Tak wiec
oplewany jest kres dziejow, kiedy to
wreszcie zamilknie glos zla (...).
Jednak ten negatywny aspekt



ustepuje miejsca znacznie szerszemu
wymiarowi pozytywnemu — nowego
i pelnego radosci Swiata, ktory sie
utrwala»[16].

Muzyka z niebios na ziemi

Kiedy Baranek «wzial ksiege, cztery
Istoty zyjace i dwudziestu czterech
Starcow upadlo przed Barankiem,
kazdy majac harfe i zlote czasze
peine kadzidel, ktorymi sa modlitwy
Swietych. I takga nowaq piesn
$piewajg»[17]. Pismo Swiete przy
zachowaniu zwiezlosci nie pomija
wzmianki o piesni w niebie. Jest to
logiczne, dlatego ze «Bog to nie
samotnos¢, lecz chwalebna i radosna
mitos$¢, rozprzestrzeniajaca sie,
Swietlista»[18]. WyobrazZnia moze
nam sugerowac muzyke, jaka
towarzyszyla Maryi Dziewicy, kiedy
Przenajswietsza Trojca przyjeta Ja w
niebie. Zastepy anioléw oczekuja
swojej Krolowej, ktora ma przybyc z
dusza i cialem. Muzyka jest



uroczysta; tryska uczuciem, radoscia,
delikatng rownowaga piekna. Maryja
Dziewica ukazuje sie pelna blasku,
natomiast Syn, ktory wprowadzit
ludzko$¢ na tono Trojcy, przyjmuje
swoja Matke.

Ziemska liturgia, rowniez wtedy,
kiedy nie udaje nam sie dostrzec
catego jej piekna, by¢ moze z powodu
okolicznosci zewnetrznych albo
naszych wilasnych, jest «kultem
powszechnej Swiatyni, jaka jest
zmartwychwstaly Chrystus, ktorego
ramiona rozpostarte na krzyzu
obejmuja wszystkich w uscisku
odwiecznej milosci Boga. Jest to kult
otwartego nieba»[19]. Dlatego
prefacje Mszy koncza sie zawsze,
zapraszajac wszystkich do spiewu
Sanctus razem z aniotami i Swietymi.
W Spiewie Sanctus lacza sie ziemia i
niebo: «peni wdziecznosci
przylaczamy sie do tego Spiewu
wszystkich wiekdw, ktory lgczy niebo
1 ziemie, anioldéw i ludzi»[20]. «Ja



wielbie i wyslawiam razem z
Aniolami - méwil Sw. Josemaria — nie
jest to dla mnie trudne, poniewaz
mam $wiadomosé, ze oni mnie
otaczajg, kiedy odprawiam Msze
Swietg. Adoruja Trojce»[21].

Z pewnoscig w opowiesci o
zwiastowaniu anielskim dla pasterzy,
«bukasz nie pisze, ze aniolowie
Spiewali. Pisze bardzo powsciggliwie,
ze zastepy niebieskie wielbily Boga
stowami: «Chwala Bogu na
wysokosciach» (Lk 2, 13). Ludzie od
zawsze wiedzieli jednak, ze mowa
anioldéw jest odmienna od ludzkiej i
ze wlasnie w owa noc radosnego
oredzia byl to Spiew, w ktérym
zajasniala wzniosta chwala Boza. W
ten sposdb ten Spiew aniolow
postrzegany byl od samego poczatku
jako muzyka pochodzaca od Boga, a
nawet jako zacheta, by polaczyc sie w
Spiewie, w radosci serca z tego, ze
jesteSmy kochani przez Boga»[22].



W te ramy wpisuje sie bogata
muzyczna kreatywnosc¢ liturgii, ktora
zaczela sie rozwija¢ wraz z modlitwa
Izraela. Jest to wysilek majgcy na
celu wejscie w harmonie z pieknem
Boga, zeby zajrzec¢ do nieba.
«Liturgia jest czasem Boga i
przestrzenig Boga, my powinniSmy
wlaczyc sie w czas Boga, w
przestrzen Boga, a nie patrze¢ na
zegarek. Liturgia jest wlasnie
wchodzeniem w tajemnice Boga;
zgoda, by prowadzono mnie do
tajemnicy i trwaniem w
tajemnicy»[23]. Swiety Josemaria
pisal w tym samym duchu, ze
podczas Mszy Swietej «zegarki
powinny sie zatrzymywac»[24].
Wobec Boga nie przystoi podejscie
czysto instrumentalne,
pragmatyczne. «Pojawienie sie
piekna, czego$ pieknego, czyni nas
tak szczesliwymi, zZe nie musimy
zastanawiac sie nad jego
przydatnos$ciag. Chwala Boza, od
ktorej pochodzi wszelkie piekno,



wywotuje w nas wielkie zdumienie i
rados$cé»[25].

W zasiegu wszystkich

Udzial kazdego w $piewie
liturgicznym ukazuje réwniez
czutos$¢, obecnos¢ «poczucia sensu
tajemnicy»[26], ktore prowadzi nas
do zawieszenia kryteriow
skutecznosci wlasciwych dla innych
kontekstow. Nie przestajac myslec¢ o
poszczegolnych okoliczno$ciach
zawodowych i rodzinnych, bardzo
czesto mozna nadawac celebracji
liturgicznej taki charakter, ktory
pomaga w konkretny sposob wielbic
Boga. By¢ moze w ten sposob
bedziemy szli pod prad kultury
pragmatyzmu, ktorej dziec¢mi
wszyscy jestesmy. Jednak rowniez w
ten sposob, przyznajac liturgii
wlasciwy dla niej czas, z prostym
blaskiem naszej wiary, prowadzimy
Swiat do Boga. Czynimy Go obecnym
w pelnym Kkrzataniny wspotczesnym



zyciu, ktdre nie umie znalez¢ dla
Niego czasu. «Czyz nie jest dziwne to,
ze wielu chrzes$cijan, ktorzy sa
powolni, a nawet uroczysci w zyciu
towarzyskim (nie $Spieszy im sie), w
niezbyt aktywnym zyciu
zawodowym, przy positkuiw
odpoczynku (tu réwniez im sie nie
Spieszy), czuje sie ponaglanych i
przynagla kaplana, by skrocit czas
poswiecony Najswietszej Ofierze
Oltarza?»[27] Wiara «jest miloScig i
dlatego tworzy poezje i muzyke»[28].
Jezeli nasza wiara jest zywa, to
rowniez bedziemy umieli upodobnic
sie w tym do pierwszych chrzescijan,
ktérych Sw. Pawel zachecal do
Spiewania i czczenia Pana calym
sercem[29].

W zwigzku z tym muzyka liturgiczna
to nie kwestia czulostkowosci czy
estetyzmu. Jest to kwestia mitosci,
pragnienia, aby zwracac sie do Boga
« Z czuloscia serca»[30], nie za$
postepowania, jakby oddanie bylo



«tylko formalne i oschle, wlasciwe
dla wiary pozbawionej
gorliwosci»[31]. Tak samo, jak
tesknilibySmy za muzyka w radosnej
chwili zycia, to naturalne, ze chcemy
nadac ten blask liturgii. Niekiedy, w
codziennej celebracji, wystarczy
krotki, pobozny Spiew: Adoro te
devote, Ave Maris Stella, Rorate Coeli
itd. W swieta, w zaleznosci od
zdolnosci wiernych, muzyka nabiera
wiekszego znaczenia, kiedy Spiewa
sie pewne czesci Mszy - Gloria,
Sanctus itd.— by¢ moze z
akompaniamentem organdow.

Na przestrzeni wiekow Kos$ciot
stworzyl bezcenna tradycje muzyki
sakralnej. Nowosc¢ chrzescijanskiego
kultu popchneta do poszukiwania
nowych poetyckich i muzycznych
form wyrazajacych, jak modlitwa
wznosi sie na niespotykane poziomy:
«Ludzie mogg Spiewac Psalmy, ale
Spiewac hymny moga Aniotowie i ci,
ktorzy prowadza zycie jak



Aniotowie»[32]. I tak w liturgii
rzymskiej jako jej wlasny Spiew
wyroznia sie Spiew gregorianski[33],
poprzez ktdry mozemy sie modli¢
podczas celebracji Mszy Swietej. Na
przykiad, ottarzowy Mszal Rzymski
podaje nuty umozliwiajace
odspiewanie Per ipsum na
zakonczenie modlitwy
eucharystycznej, jak rowniez innych
modlitw.

W ramach wielkiego repertuaru
sakralnej muzyki chrzescijanskiej
znajduje sie Spiew odpowiadajacy
kazdej wrazliwosci 1 wszelkim
zdolnosciom od prostych melodii do
zlozonej polifonii. Istnieje réwniez
Spiew o bardziej wspoéiczesnym
charakterze, ktdry z perspektywy
wlasnej tozsamosci kulturowej umie
umieszcza¢ muzyke w tajemnicy
Boga. Zarowno bardziej tradycyjne,
jak 1 wspoiczesne utwory znajduja
sie w ksigzkach publikowanych do
pomocy wiernym. Moga by¢ rowniez



wykonywane zestawy Spiewow
najodpowiedniejszych dla kazdego
miejsca.

To jest obiecujaca dziedzina rowniez
dla 0sob o wiekszym przygotowaniu
muzycznym. Wysilek majacy na celu
zwrocenie kreatywnosci na
uczynienie kultu bardziej Swietlistym
uczyni te osoby rowniez hojniejszymi
wobec Boga, dlatego Ze poswiecajac
ten czas Panu i innym skladaja ofiare
Abla[34]. W kazdym razie warto tutaj
miec¢ przynajmniej taki zapal, z jakim
przygotowuje sie, na przykilad,
obchody urodzin — poprzez nauke 1
¢wiczenie Spiewu nalezacego do
kultury chrzescijanskiej,
wyrazajacego autentyczng
liturgiczng wrazliwo$c i nadajacego
forme naszej modlitwie. Istotnie w
liturgii jesteSmy z Bogiem, a Bogu
podoba sie, zebySmy $piewali,
dlatego ze czasami mowa nie
wystarczy.



Jezyk uwielbienia

Muzyka w liturgii to nie zwykly
akompaniament albo ozdoba. Nie
jest to rowniez interpretacja
religijnego tematu zwracajgca uwage
na sama siebie. W jednym i drugim
przypadku muzyka ptynelaby
rownolegle z celebracjg, podczas gdy
chodzi o to, zeby byla z niag
tozsamal[35]. Prawdziwa muzyka
liturgiczna sama jest modlitwa, sama
jest liturgia, nie rozprasza nas, nie
ogranicza sie do dawania nam
wrazliwej radosci albo przyjemnosci
estetycznej. Wprowadza nas w
skupienie, wprowadza nas w
tajemnice Boga. Prowadzi nas do
adoracji, ktora w milczeniu posiada
jeden ze swoich uprzywilejowanych
jezykow: «milczenie — przypomina
nam Papiez — strzeze tajemnicy»[36].
Jezeli muzyka pochodzi od Boga, nie
bedzie wspodlzawodniczyla z
milczeniem. Poprowadzi nas ku
prawdziwej ciszy, ku ciszy serca.



Chwile milczenia, ktdre przewiduje
liturgia — przed rozpoczeciem Mszy,
podczas aktu pokutnego, podczas
memento, przy konsekracji i inne - to
zaproszenia do skupienia sie na
uwielbieniu. Chwile te przygotowuja
nas do momentu komunii, dlatego ze
«aby komunikowac sie naprawde z
inng osobg, musze ja znac, umiec
przebywac blisko niej w milczeniu,
stuchac jej, patrzec¢ na nig z mitoscia.
Prawdziwa milo$c¢ i prawdziwa
przyjazn zawsze zyja ta wymiana
spojrzen, intensywnym milczeniem,
wymownym, peinym szacunku i czci,
tak, by spotkanie bylo przezywane
gleboko, w sposdb osobowy, a nie
powierzchownie»[37].

«Czy ty, czy ja czcimy Pana?», pyta
Papiez, kierujac nas ku intymnemu
Centrum liturgii, ktorym jest nasze
niebo. «Zwracamy sie do Boga tylko,
aby prosi¢, dziekowad, czy tez
idziemy do Niego takze, aby Go
adorowac? Coz zatem oznacza



adorowac Boga? Oznacza to uczyc sie
przebywania z Nim, zatrzymywania
sie, aby z Nim porozmawiac, czujac,
Ze Jego obecnosc jest
najprawdziwsza, najlepsza,
najwazniejsza ze wszystkich (...).
Adorowac Pana oznacza, Zze wobec
Niego jesteSmy przekonani, ze jest
On jedynym Bogiem, Bogiem naszego
zycia, Bogiem naszej historii»[38].

Carlos Ayxela

Ttum. Bronistaw Jakubowski

[1] Wj 15, 1.

[2] Por. Ps 65 (66); 77 (78); 105 (106);
135 (136).

[3] Franciszek, Aniot Pariski, 10
listopada 2013 r.



[4] Franciszek, Homilia w Domu
Swietej Marty, 20 stycznia 2014 r.

[5] Por. Ap 21, 5.

[6] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
307.

[7] Sw. Josemaria, Droga, 523.
[8] Wj 15, 9.

[9] Wj 15, 10.

[10] Wj 14, 31-15, 1.

[11] Por. Ps 32 (33); 39 (40); 95 (96); 97
(98); 143 (144); 149.

[12] Por. Wj 14, 22-25.
[13] Ap 7, 10.
[14] Ap 5, 9-10; 14, 3.

[15] Mszat Rzymski, 111 Modlitwa
Eucharystyczna.



[16] Benedykt XVI, Audiencja, 25
stycznia 2006 r. Por. Ps 143 (144).

[17] Ap 5, 8-9.

[18] Benedykt XVI, Homilia, 19 lutego
2012 r.

[19] Benedykt XVI, Audiencja, 3
pazdziernika 2012 r.

[20] Benedykt XVI, Homilia, 24
grudnia 2010 r.

[21] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 89.

[22] Benedykt XVI, Homilia, 24
grudnia 2010 r.

[23] Franciszek, Homilia, 10 lutego
2014 r.

[24] Sw. Josemaria, KuZnia, 436.

[25] Benedykt XVI, Homilia, 24
grudnia 2010 r.



[26] Jan Pawel II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17 kwietnia 2003 r., 49.

[27] Droga, 530.

[28] Benedykt XVI, Audiencja, 21
maja 2008 r.

[29] Por. Ef'5, 19; Kol 3, 17.
[30] Przyjaciele Boga, 167.
[31] KuZnia, 930.

[32] Orygenes, Sel. in psalmos, w: Ps
119 [118], 71.

[33] Por. IT Sobor Watykanski, Konst.
Sacrosanctum concilium (4 grudnia
1963 r.), 116.

[34] Por. Mszat Rzymski, I Modlitwa
Eucharystyczna, czyli Kanon
Rzymski; Por. Rdz 4, 4.

[35] Por. IT Sobor Watykanski, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 112.



[36] Franciszek, Homilia w Domu
Swietej Marty, 20 grudnia 2014 r.

[37] Benedykt XVI, Homilia, 7
czerwca 2012 r.

[38] Franciszek, Homilia, 14 kwietnia
2013 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/muzyka-ktora-pochodzi-od-
boga-spiew-i-muzyka-w-lit/ (25-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/muzyka-ktora-pochodzi-od-boga-spiew-i-muzyka-w-lit/
https://opusdei.org/pl-pl/article/muzyka-ktora-pochodzi-od-boga-spiew-i-muzyka-w-lit/
https://opusdei.org/pl-pl/article/muzyka-ktora-pochodzi-od-boga-spiew-i-muzyka-w-lit/

	Muzyka, która pochodzi od Boga: śpiew i muzyka w liturgii

