
opusdei.org

Niezniszczalny mur

Dzień czuwania zachęca nas do
zastanowienia się nad tym, jak
tworzymy dom, w którym
każdy z nas wnosi niezbędną i
niezastąpioną wartość. Wszyscy
mamy wyjątkowe zdolności,
które mogą przyczynić się do
uszczęśliwiania innych.

09-04-2025

Nie jest niczym niezwykłym, że
podróżując po jakimś kraju i
zwiedzając jego najbardziej znane
zabytki, natrafiamy na jakąś
wspaniałą kamienną budowlę.



Jesteśmy zdumieni, przytłoczeni
wiekami - czy tysiącleciami - które
widziały te zabytki. Być może
wymagały one trochę renowacji, ale
niewiele jak na swój wiek. Niektóre z
nich budowano bez żadnej zaprawy
czy cementu; aby połączyć kamienne
bloki ze sobą wystarczy nacisk
jednych kamieni na drugie.

Dzieci tego samego Ojca

Kiedy patrzymy na te zabytki,
przychodzi nam na myśl cytat z
Księgi Przysłów: Brat, któremu
pomaga brat, jest miejscem wysokim i
mocnym, silnym jak mur królewski
(Prz 18,19); jest jak jeden z tych
kamiennych murów, który oparł się
naporowi wrogich wojsk,
niespokojnym czasom i upływowi lat.
Mur wciąż stoi: twardy, odporny i
zwarty.

Jesteśmy jak te kamienie. A jeśli
oprzemy się na sobie nawzajem,
Dzieło będzie jak mocne miasto: 



Stawiam cię dzisiaj jako miasto
warowne, żelazną kolumnę i mur z
brązu (Jr 1,18). Miłość, która nas
jednoczy - przypomina nam Ojciec - 
jest tą samą miłością, która łączy
Dzieło[1]. Można zatem powiedzieć,
że w pewien sposób jedność w Opus
Dei - aspekt zasadniczy i dominująca
pasja, zależy od naszego życia. To jest
coś, czego bł. Guadalupe osobiście
doświadczyła i pisała do św.
Josemaríi: „Ja sama jestem Dziełem i
nie mogłabym już żyć inaczej. Co za
radość czuć to tak jasno i stale, od
pierwszego dnia i coraz mocniej!” [2].

Troszczymy się o innych członków
Dzieła, ponieważ są oni naszymi
braćmi i siostrami. Zjednoczeni
nadprzyrodzonymi więzami,
silniejszymi niż więzy krwi,
budujemy Opus Dei. To znaczy, że
pomagamy sobie nawzajem, aby być
świętymi i apostołami. Ale
braterstwo nie jest tylko jeszcze
jednym zadaniem do wykonania



wśród innych, jak praca czy normy
pobożności; jest rzeczywistością,
która ożywia nasz dzień. Żyjemy,
modlimy się, cieszymy się i cierpimy
wiedząc, że jesteśmy dziećmi tego
samego Ojca, a zatem braćmi i
siostrami między sobą: Synostwo
Boże jest obecne we wszystkich
myślach, we wszystkich pragnieniach,
we wszystkich uczuciach (Przyjaciele
Boga, 146) . I to braterstwo z
konieczności rozszerza się we
wspólnocie»[3].

Miłosna czujność

Dzień czuwania pomaga nam
pragnąć wzmacniać to otoczone
murem miasto. Ks. José Luis Múzquiz
wspomina moment, w którym po raz
pierwszy usłyszał o tym zwyczaju.
Podczas medytacji w Diego de León,
około 1942 roku, św. Josemaría,
nawiązując do braterskiej czujności,
jaką trzeba zachować w Dziele, 
„powtórzył słowa Pisma Świętego: 



Custos, quid de nocte? (Iz 21,11). I tak
zaczęliśmy żyć tym zwyczajem, który
nakazuje nam być "na warcie" jeden
dzień w tygodniu, starając się żyć
duchem braterstwa w sposób
bardziej wyrafinowany”.

To zdanie z Pisma Świętego
zainspirowało naszego Założyciela,
gdy pisał ten punkt w Bruździe:
Custos, quid de nocte! — Stróżu,
czuwaj! Oby stało się twoim
zwyczajem mieć w tygodniu swój 
„dzień czuwania”, w którym będziesz
się bardziej poświęcać, dbać z większą
miłością i uwagą o każdy szczegół,
więcej się modlić i umartwiać [4]. Jeśli
wrócimy do przykładu
ufortyfikowanych miast, łatwo jest
sobie wyobrazić żołnierzy na warcie
chodzących po murach w górę i w
dół. Ich praca jest ważna. Jeśli oni
czuwają, ich bracia wewnątrz miasta
są bezpieczni, mogą żyć w pokoju:
wiedzą, że wróg nie będzie w stanie



wejść. Miasto jest dobrze strzeżone
przez wartowników.

Typowe dla każdej rodziny jest to, że
każdy zajmuje się domem. Każdy
robi to na swój własny sposób. Ojciec
i matka dzielą się pewnymi
zadaniami, a jednocześnie wiedzą,
jak powierzyć inne swoim dzieciom,
zwłaszcza starszym. A kiedy ktoś z
rodziny jest szczególnie
potrzebujący, uzgadniają między
sobą obowiązki, aby zapewnić mu
opiekę i towarzystwo przez cały czas.

Dzień czuwania zachęca nas do
zastanowienia się nad tym, jak
tworzymy dom, ponieważ każdy z nas
wnosi doń niezbędną i niezastąpioną
wartość. Wszyscy mamy wyjątkowe
zdolności, które mogą przyczynić się
do uszczęśliwiania innych. Dzięki
naszym talentom i sposobowi bycia
możemy pomóc naszym braciom i
siostrom w kroczeniu drogą
świętości. Nie chodzi tylko o to, aby



zrobić coś konkretnego w tym dniu,
ale o to, aby żyć wtedy z sercem
przemienionym przez uczucia i
miłość Pana. Jak przy pewnej okazji
mówił św. Josemaría: nie bójcie się
kochać szlachetnie, jak święci. Bardzo
się kochacie: nie wstydźcie się mieć
serca. Nie wystarczy, że sami siebie
tolerujemy. To mało. Oficjalna,
chłodna miłość nie wystarczy.
Czułość, ludzka i nadprzyrodzona.
Musimy rozpalić miłość Chrystusa do
ludzi, do Jego Matki, do apostołów, do
Łazarza. Kiedy ktoś odczuwa ból,
wszyscy bądźmy razem z nim, by
cierpieć ten sam ból. A jeśli ktoś jest
radosny, radujmy się z nim
wszyscy[5].

Źródło słodkiej wody

Każdy z nas jest powołany do
budowania relacji. Nasze szczęście
nie zależy tak bardzo od sukcesów,
które możemy osiągnąć, czy dóbr,
które możemy zebrać, ale od



sposobu, w jaki - jak Jezus Chrystus -
umiemy kochać i dawać siebie
innym. Chrześcijanin jest wezwany
do wyjścia poza siebie i nawiązania
głębokich i trwałych więzi z braćmi i
siostrami. Prawdziwe braterstwo to
takie, „które umie spoglądać na
świętą wielkość bliźniego, które
potrafi odkryć Boga w każdym
człowieku i znosić uciążliwości życia
razem, trzymając się miłości Bożej,
umiejące otworzyć serce na miłość
Bożą, by szukać szczęścia innych, tak
jak szuka go ich dobry Ojciec»[6].

Kiedy żyjemy zgodnie z tą
chrześcijańską logiką wyciągania
ręki do innych i szukania ich dobra,
poszerzamy nasz wewnętrzny świat,
aby dzielić się i przyjmować dary
Boże: pozwala nam to być tym
źródłem, które daje świeżą wodę
naszym braciom i siostrom. Dlatego
to, czym możemy żyć w dniu
czuwania, będzie ukierunkowane na
pielęgnowanie tych relacji, na



wychodzenie na spotkanie innych i
odkrywanie w nich oblicza Jezusa.

W tym dniu każdy będzie starał się
prosić Boga za swoich braci i siostry:
będzie dbał o praktykowanie norm i
zwyczajów; będzie się starał
zintensyfikować swój zwyczajowy
kontakt z Bogiem, poświęci więcej
czasu na modlitwę, doda jakieś
szczególne umartwienie. To
zaangażowanie może często wyrażać
się w rzeczywistości, którą proponuje
nam dany dzień: w praktykach
pobożności, które już wykonujemy - i
które możemy nieco wydłużyć - lub
w innych specyficznych staraniach,
które są dla nas dobre w danym
dniu, w ofiarowaniu zmagań życia
rodzinnego lub zawodowego, w
umartwieniach, które ułatwiają
praktykowanie miłości, itd. Krótko
mówiąc, konkretne sposoby
przeżywania tego zwyczaju - który
nie jest kwestią ilości - są sposobami
przebudzenia, przypomnienia nam o



czymś, co już staramy się przeżywać
w sposób zwyczajny: mieć naszych
braci w sercu i w głowie. I właśnie w
tym obszarze możemy upatrywać
kreatywności i pomysłowości dzieci
Bożych.

To doprowadzi nas do uczestniczenia
w radościach i cierpieniach naszych
braci. Podczas naszych spotkań
wielokrotnie słyszeliśmy o naszych
troskach i nadziejach: projektach
apostolskich i formacyjnych,
wiadomościach o pracy lub rodzinie
tych, którzy są w domu... Jeśli
będziemy uważni i będziemy mieli
serce otwarte na sprawy innych,
będziemy umieli znaleźć we
wszystkim powód do naszej
odpowiedzi na łaskę. Dzień czuwania
uświadamia nam to wszystko i
przekształca w impuls do życia
wewnętrznego: nieustannie
dziękujemy Bogu za was wszystkich,
zachowując was w naszych
modlitwach. Stale pamiętamy przed



Bogiem i Ojcem naszym o waszej
mocnej wierze, o waszej wytrwałej
miłości i o waszej stałej nadziei w
Panu naszym Jezusie Chrystusie (1 Tes
1,2-3). Wiara, nadzieja i miłość
naszych braci i sióstr są w jakiś
sposób w naszych rękach!

* * *

Zobacz, że Kościół Święty jest jak
wielka armia w porządku bojowym.
A ty, w ramach tej armii, bronisz 
„frontu”, na którym są ataki, walki i
kontrataki. Rozumiesz? To
usposobienie, w miarę zbliżania się
do Boga, będzie cię skłaniać do
przekształcania dni, jeden po
drugim, w dni czuwania[7]. W
rzeczywistości duch, w którym
przeżywamy ten zwyczaj, nie jest
czymś przypadkowym i
przeznaczonym tylko na ten dzień,
ale ma na celu stopniowe
kształtowanie naszej egzystencji, aby
była ona coraz bardziej zakorzeniona



w miłości Pana. Jesteśmy powołani,
aby być tą lampą, która oświetla
każdy kąt, solą, która wie, jak
zniknąć, aby życie rodzinne było
smaczne. I tak, będziemy więc żyć,
aby łatwiej nam było służyć duszom,
które oddają się Bogu[8].

[1] Fernando Ocáriz, List pasterski, 1
XI 2019, 14.

[2] Bł. Guadalupe Ortiz de Landázuri, 
Listy do świętego, list z 28 V 1959.

[3] Fernando Ocáriz, List pasterski, 28
X 2020, 3.

[4] Bruzda, 960.

[5] Crónica, styczeń 1966, s. 12.

[6] Franciszek, Adhortacja apostolska 
Evangelii Gaudium, 92.

[7] Crónica, styczeń 1966, s. 12.



[8] Św. Josemaría, List, w: Crónica,
sierpień 1955, s. 65.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/mur-nie-do-przebycia/
(09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/mur-nie-do-przebycia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mur-nie-do-przebycia/

	Niezniszczalny mur

