
opusdei.org

„Możemy dotknąć
żywego Jezusa we
wszystkich
okolicznościach
życia codziennego”.

Wywiad Teresy Gutiérrez de
Cabiedes z ks. prał. Fernando
Ocárizem w hiszpańskim
tygodniku «Alfa y Omega».
Madryt 14.09.2017.

28-09-2017

Alfa y Omega «Podemos “tocar” a
Jesús vivo en todas las ocasiones de

https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria


la existencia ordinaria» (Wersja
oryginalna PDF)

*****

Często splata dłonie, wówczas na
jego ustach pojawia się szeroki
uśmiech, a ust płyną nieśmiałe, ale
pełne humoru słowa. Jak na swój
wiek, ma świetny bekhend.
Oszczędne środki wyrazu
rekompensuje uprzejmym i głębokim
spojrzeniem.

W najnowszej historii Hiszpanii
Opus Dei pozostawiło głęboki ślad.
Nie tylko przez wzgląd na aragońskie
pochodzenie Założyciela, który głosił
Boży charyzmat na pięciu
kontynentach. Ważna jest obecność
Dzieła w środowisku edukacyjnym,
publicznym, a przede wszystkim w
życiu codziennym tysięcy zwykłych
ludzi. Zapraszamy do lektury zapisu
głębokiej rozmowy z Pasterzem,
który pokieruje kolejnym etapem
historii Dzieła.

https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf


Minęło już ponad sto pierwszych
dni od wyboru księdza na Prałata
Dzieła, a ja nie wiem, czy
gratulować księdzu czy współczuć
z powodu ciężaru, który spadł na
księdza barki. Jak przeżywa ksiądz
bycie ojcem duchowym tysięcy
osób na całym świecie?

Jestem świadomy, że spada na mnie
wielka odpowiedzialność, ale
zachowuję spokój. Pomaga mi przede
wszystkim wiedza, że kiedy Bóg
powierza człowiekowi jakąś misję,
udziela mu również łaski koniecznej
do jej przeprowadzenia.

Poza tym pokrzepia mnie bliskość i
uczucie przyjaźni, jakie w namacalny
sposób okazał mi Ojciec Święty z
okazji mojej nominacji i później,
kiedy mogłem się z nim spotkać.
Czuję również, że wspiera mnie
modlitwą i sympatią wiele osób.
Przychodzi mi na myśl list, jaki
otrzymałem od młodego chłopca,



który proponował, że ofiaruje za
mnie swoje cierpienia w szpitalu,
listy od tak wielu członków Opus Dei
i innych osób. W ten sposób tłumaczę
sobie pogodę ducha, którą
odczuwałem w tych miesiącach.

Czy po wyborze na Prałata
przeciwnicy księdza w meczach
tenisowych pozwalają księdzu
wygrywać?

Mam nadzieję, że nie. Z łatwością
bym to zauważył i taki mecz
przestałby mnie interesować.

Ostatnio przeżył ksiądz swoją
pierwszą duszpasterską podróż do
Hiszpanii, żeby odwiedzić
wiernych i przyjaciół Opus Dei.
Jakie przesłanie pragnął ksiądz
przekazać podczas tak wielu
osobistych spotkań?

Podczas tej podróży do Hiszpanii
chciałem przypomnieć przede
wszystkim, że jako chrześcijanie



powinniśmy stawiać Jezusa
Chrystusa w centrum naszego życia.
Jak podkreślał Benedykt XVI w
jednym ze zdań swojej pierwszej
encykliki (lubi je cytować również
papież Franciszek),

chrześcijanin nie jest związany z
jakąś ideą ani doktryną, tylko podąża
za osobą Chrystusa, którego miłuje.
To właśnie chciałem podkreślić
podczas tej podróży, kładąc nacisk na
ducha właściwego Opus Dei —
musimy wnosić miłość Chrystusa do
życia codziennego, do rodziny, do
pracy, do kontaktów z przyjaciółmi.

W Hiszpanii Opus Dei przyniosło
wielkie duchowe i społeczne
owoce. Wzbudza jednak również
kontrowersje. Wielu ludzi
odnalazło Boże zbawienie dzięki
temu charyzmatowi, i są oni
szczęśliwi. Istnieje również wiele
osób, które opowiadają — nawet
publicznie, że ich przejście przez



Dzieło zostawiło za sobą głębokie
rany. Być może coś nie zostało
zrobione prawidłowo?

W czasie 22 lat, które
przepracowałem u boku bpa Javiera,
słyszałem, jak prosił on o
przebaczenie osoby, które czuły się
zranione zachowaniem któregoś z
jego synów. Przyłączam się do tej
prośby o wybaczenie i pragnę z całej
duszy, żeby te osoby uleczyły swoje
rany i pokonały swój ból.

Święty Josemaría zwykł mówić, że
zachowuje serdeczne uczucia wobec
wszystkich osób, które przybliżyły
się do pracy formacyjnej Opus Dei,
choćby na jakiś okres. Proszę sobie
wyobrazić jego uczucia w stosunku
do osób, które stawały się członkami
Dzieła. Odczuwał w stosunku do nich
głębokie ojcostwo duchowe. Nigdy
nie przestaje się kochać syna czy
brata.



Należy rozważyć dwie różne
płaszczyzny. Z jednej strony, jest to
przesłanie Opus Dei, które
przedstawia otwartą drogę do
naśladowania Chrystusa. Z drugiej —
to działalność prowadzona przez
członków i ośrodki Dzieła.
Naturalnie na tę działalność
wpływają okoliczności i sposób bycia
różnych ludzi. Z pewnością pośród
tak wielkiej liczby osób i zajęć —
przy dobrych intencjach — musiały
się zdarzać błędy, niedopatrzenia,
zaniedbania albo nieporozumienia.
Chciałbym przeprosić za każde z
nich.

Mówi ksiądz o przebaczeniu. Jedno
z błogosławieństw wiary
katolickiej polega na tym, że
wiemy, iż miłosierdzie Boże
przygarnia nas mimo naszych
błędów. Nawet kiedy te błędy
plamią imię Boga. Być może
jednym z najradośniejszych
momentów w naszej historii jest



ten, kiedy Jan Paweł II poprosił o
przebaczenie w imieniu synów
Kościoła powszechnego.

Myślę, że nie powinniśmy oddzielać
prośby o przebaczenie od pochwały
Boga właściwej dla dziękczynienia za
mnóstwo darów, które nieustannie
wylewa na nas Jego miłosierdzie i
które docierają do nas za ludzkim
pośrednictwem zamieniającym się w
ten sposób w narzędzie Bożego
działania.

Święty Jan Paweł II przez całe swoje
życie dawał nam wielki przykład
tych dwóch wymiarów, które
powinny być zawsze obecne, kiedy
kontempluje się wielkość Boga i
słabość ludzi. Tak wydarzyło się w
owym Dniu Przebaczenia, który
ogłosił w ramach Wielkiego
Jubileuszu 2000 roku. Natomiast
Benedykt XVI twierdził, że
przebaczenie jest jedyną siłą, która
może zwyciężyć zło i która może



przemienić świat. Przede wszystkim
musimy prosić o przebaczenie Boga.
Poza tym, myślę, że musimy łączyć w
naszym życiu, jako coś zwyczajnego,
prośbę o wybaczenie i przebaczanie.
Powtarzamy to codziennie,
odmawiając „Ojcze nasz”, ale
zapominamy o tym zbyt często w
praktyce. To prawda, że musimy
szanować prawdę, że nie możemy
przepraszać, pośrednio i
niesprawiedliwie oskarżając inne
osoby przy pomocy
powierzchownego powtarzania mea
culpa. Jednakże wybaczanie i prośba
o wybaczenie to postawy
chrześcijańskie, które nie poniżają,
ale wywyższają.

Zachodnie chrześcijaństwo
przeżywa niepokojącą
powołaniową zimę. Równocześnie
pojawiają się w Kościele wiosenne
pędy i dające nadzieję owoce we
wspólnotach, które gruntownie
przemyślały odnowioną



pedagogikę wiary. Duch dał impuls
do przejścia od mocno
woluntarystycznej ascetyki do
pogłębienia darmowej miłości
Boga, który wychodzi na spotkanie,
który nie wymaga, żebyśmy
zdobywali Go naszymi zasługami,
który potrzebuje naszej nędzy,
żeby rozwinąć swoje miłosierdzie.
Jak obecnie przeżywa się i głosi tę
relację z Bogiem w Opus Dei?

Fundamentem ducha Opus Dei jest
żywa świadomość naszego Bożego
synostwa. Święty Josemaría pisał w 
Drodze: „W godności dziecięctwa
Bożego znajdziecie odpoczynek. Bóg
jest Ojcem pełnym czułości i
nieskończonej miłości. Często w
ciągu dnia nazywaj Go Ojcem. Mów
do Niego — ty sam, w swoim sercu —
że Go kochasz, że Go wielbisz; że
czujesz moc i dumę płynące z tego, że
jesteś Jego dzieckiem”.



W Opus Dei głosi się relacje z Bogiem
w taki właśnie sposób. Jak pisze Św.
Jan: „Popatrzcie, jaką miłością
obdarzył nas Ojciec: zostaliśmy
nazwani dziećmi Bożymi i
rzeczywiście nimi jesteśmy”.

W tym naszym świecie, tak często
uwięzionym w kulturze
narzekania, takie delektowanie się
miłością Ojca jest niezwykle
istotne dla życia w nadziei.

Zawsze, a szczególnie w tych
chwilach, musimy mieć szczególnie
na uwadze tę cudowną
rzeczywistość, która pomaga
przezwyciężyć różne rodzaje
pesymizmu wobec życiowych
problemów, świadomości własnych
błędów, trudności z ewangelizacją, a
nawet sytuacji świata. Nasze życie
nie jest romansem, tylko epickim
poematem.

Świadomość, że jest się dzieckiem
Bożym pomaga nam żyć z ufnością,



wdzięcznością i radością.
Świadomość taka zachęca nas do
miłowania naszego świata, ze
wszystkimi jego problemami i z
całym jego pięknem. Pokój na
świecie zależy bardziej od tego, co
każdy z nas wniesie w życie
codzienne — uśmiechając się,
przebaczając, uniżając się — niż od
wielkich negocjacji między
państwami, bez względu na to, jak te
ostatnie są potrzebne i istotne.

Od momentu wysłania swojego
pierwszego listu pasterskiego
pisanego z pozycji Prałata
podkreśla ksiądz mocno centralny
charakter Jezusa Chrystusa. Aby
nie sprowadzić chrześcijaństwa do
ideologii albo życzliwego rytuału,
potrzebujemy nieustannie
doświadczać osobistego spotkania
z miłością Boga i takie spotkanie
przeżywać ciągle na nowo. Tylko w
konsekwencji takiego spotkania
tryska chrześcijańskie życie i



pojawia się w nadmiarze łaska w
Kościele. Jak Opus Dei pragnie
dzisiaj głosić ten kerygmat, który
jest niewyczerpaną dobrą nowiną?

Zasadniczo poprzez szczerą przyjaźń
dwóch osób, która zawsze wzajemnie
wzbogaca. Dla ewangelizacji istotna
jest wartość świadectwa i dzielenia
się doświadczeniem własnego życia.

Jest to coś o wiele skuteczniejszego
niż teoretyczne wystąpienia.
Logicznie rzecz biorąc, nie wyklucza
to wielorakiej inicjatywy osobistej,
która przyczynia się również do
bardzo różnych działań
ewangelizacyjnych (prac
edukacyjnych, pomocy itd.). Za
chrześcijański charakter niektórych
spośród tych działań Prałatura bierze
odpowiedzialność i świadczy pomoc
w postaci posługi kapłanów.

Opus Dei narodziło się w Kościele
jako instytucja prorocza. Niemniej
śmierć Założyciela zbiegła się z



pierwszymi latami posoborowego 
tsunami. Wydaje się logiczne, że
Dzieło bardzo mocno trzyma się
fundamentów. Czy możliwe, że
pozostały odruchy okopywania się
wobec takiego pomieszania i
chaosu, jaki przeżywała (i
przeżywa) łódź Piotrowa?

Wierność Bogu jest wymiarem, który
zawsze oświetlał historię dwudziestu
wieków chrześcijaństwa. Wierność
wierze chrześcijańskiej, będąca
wiernością Jezusowi Chrystusowi,
okazywała się zawsze dynamiczna,
innowacyjna i przeobrażająca.
Myślę, że istotnie, po Vaticanum II,
na widok konsekwencji
„hermeneutyki zerwania” (jak
nazwał ją w słynnym przemówieniu
Benedykt XVI) pojawiła się ta pokusa 
okopywania się, o której pani
wspomina.

W każdym razie są to reakcje
koniunkturalne, które należy



przezwyciężyć — zarówno zerwanie,
jak i okopywanie się. Są one
konsekwencją ustępstw wobec
mentalności dialektycznej,
politycznej, która jest obca
Kościołowi, ponieważ dzieli i niszczy
wspólnotę. W Kościele nie ma, nie
powinno być stronnictw ani partii,
tylko jedność w ramach
uprawnionego pluralizmu.

Relatywizm powoduje zniszczenia
w naszym zdezorientowanym
społeczeństwie. Dzieło jest znane
ze swojej wierności Kościołowi i
Papieżowi. Jest to
błogosławieństwem w
przeżywających konwulsje
czasach. Podkreślanie doktryny
wnosi pewność pośród burzy. Z
drugiej strony, może zakończyć się
dążeniem do regulowania
wszystkiego. Jak połączyć wierność
nienaruszonemu Prawu Bożemu z
radosną wolnością dzieci Bożych?



Wiele problemów powstaje, kiedy
stawiamy niepotrzebne dylematy
albo redukujemy rzeczywistość do
dialektycznych stereotypów.

Wierność albo kreatywność,
ortodoksja albo wolność, doktryna
albo życie. Myślę, że musimy żyć w
postawie integrującej, która jest
zresztą bardzo chrześcijańska.
Rzeczywistość nie daje się zamknąć
w wykluczającym schemacie.
Wymaga od nas równowagi:
rozważenia, integracji, która na
koniec jest bardzo pozytywna,
również w relacjach między ludźmi.

Istotnie dialektyka generuje
zwarcia. Spójrzmy na to z bardziej
integrującej perspektywy. Księdza
zachwyca Beethoven. Jak zachować
wierność partyturze, dokonując
własnej interpretacji?

Postrzegam jako doskonale spójną
wierność doktrynie z otwarciem na
natchnienia Ducha. Potwierdza to



historia Kościoła. Jest to ciągła
nowość bez utraty tożsamości. W
tym kontekście uważam za istotną
wolność ducha, która oczywiście nie
polega na braku obowiązków i
zobowiązań, tylko na miłości. Jest
tym, co święty Augustyn wyraził w
niezwykle słynnym zdaniu: „Kochaj i
rób, co chcesz” albo jak napisał
święty Tomasz z Akwinu odmiennym
językiem: „Im więcej kto ma miłości,
tym więcej ma wolności”.

A zatem twórcza wierność oznacza
życie miłością z pragnieniem
otwierania się na nieustanną
nowość Ducha…

Tak, sposoby mówienia i działania
ulegają zmianie, ale istota, duch
pozostaje nienaruszony. Wierność
nigdy nie pochodzi z mechanicznego
powtarzania. Dokonuje się wówczas,
kiedy udaje nam się zastosować tego
samego ducha w różnych
okolicznościach.



Pociąga to za sobą niekiedy
utrzymywanie również tego, co
akcydentalne, ale w innych
przypadkach prowadzi do zmiany. W
związku z tym pogodne i otwarte na
światło Ducha Świętego rozeznanie
jest czymś fundamentalnym, przede
wszystkim w celu poznania granic
(które czasami nie są oczywiste)
między tym, co akcydentalne, a tym,
co istotne.

Innym zagrożeniem przerostu
doktrynalnej gorliwości w naszym
Kościele jest rozmnożenie się dusz
schwytanych w sidła racjonalizmu,
który odrzuca uczuciowy wymiar
w relacji osobowej z Bogiem — jak
gdyby przeżywanie wiary sercem
było popadaniem w
sentymentalizm. Czy ksiądz, jako
fizyk, ma odwagę stosować
równania, żeby wzrastać w
bliskości Boga?



Lata studiów teologicznych, bliskość
z określonymi osobami sprawiły, że
wysoko cenię światło wiary również
przy używaniu rozumu. Jednak
nigdy nie lekceważę znaczenia
wymiaru uczuciowego — serca,
emocji, które są głęboko ludzkie.
Nasz Bóg jest zawsze bliski,
natomiast w Eucharystii Jezus
Chrystus staje się szczególnie bliski
głębi naszego serca.

Jednym z najbardziej
prowokujących wyzwań naszej
epoki jest odzyskanie płodnej
wartości ciszy. Dzieło jest
ekspertem, jeśli chodzi o formację
chrześcijan powołanych do życia w
obecności Boga pośród świata. Być
może jedną z dróg na skróty, jaką
podarował nam św. Josemaría, jest
zaproszenie do wejścia w
Ewangelię, trwałe źródło mądrości
i pokoju, jako jeden z uczestników
tych wydarzeń. Jak dotykać żywego
Jezusa dzisiaj i teraz?



Święty Josemaría, radząc nam
wejście w opowieści Ewangelii w
charakterze jeszcze jednej z postaci,
przekazywał swoje własne
doświadczenie. Bóg udzielił mu
żywej wiary we Wcielenie, z której
narodziła się gorąca miłość do
Naszego Pana, do stąpania po
śladach Jego przejścia po ziemi i do
postrzegania Go jako wzorca. Jezus
Chrystus, będąc Bogiem, jest też
człowiekiem i żyje jak człowiek
pośród ludzi — wzrasta i kształci się,
żyje w domu rodzinnym, pracuje, ma
przyjaciół, styka się z sąsiadami,
cierpi i płacze…

Jezus Chrystus pokazuje nam
wartość wszystkiego, co ludzkie w
oczach Boga i fakt, że w związku z
tym nasze życie codzienne w
jedności z Nim ma wartość Bożą. W
ten sposób możemy dotknąć żywego
Jezusa we wszystkich
okolicznościach życia codziennego.
Przede wszystkim w



uprzywilejowanych miejscach
obecności Boga: w dzieciach, w
ubogich, z którymi On chciał się
szczególnie utożsamiać, w chorych,
których Papież nazywa „cierpiącym
ciałem Chrystusa”, a w najbardziej
intensywny sposób, jak mówiłem
wcześniej, w Eucharystii.

Opus Dei cieszy się wizerunkiem
silnej jedności i to jest wielka
zasługa. Jednak czasami niełatwo
docenić praktykę zdrowej
samokrytyki. Pierwsze słowa
księdza napisane do wiernych
Dzieła odnosiły się do liczby
dobrych (i rzeczywistych!)
inicjatyw, których dokonaliście
razem. Zastanawiam się, czy
mówienie tylko o tym, co dobre i o
ideale (rozumiem, że trzeba to
robić) może wytworzyć pożywkę
sprzyjającą samozadowoleniu czy
prowadzić do idealizmu
polegającego na myleniu tego,
czym się pragnie być (Boży



charyzmat) z tym, czym w
rzeczywistości się jest (tak często
nędzne ludzkie wykonanie).

Samozadowolenie zawsze stanowi
niebezpieczeństwo dla tego, kto
pragnie czynić dobro. Natomiast
również w Opus Dei, jak wszędzie,
musimy zachować czujność wobec
tego zagrożenia.

Jak mówiłem wcześniej, pracowałem
blisko bpa Javiera Echevarríi przez
ponad 20 lat. Zwykł on powtarzać
nam, że my, członkowie Dzieła, ani
nie jesteśmy, ani nie czujemy się
lepsi od nikogo, że każdy jest zdolny
do wszelkiej podłości. Jednak nie
wystarczy pokora osobista. Istnieje
też pokora zbiorowa,
instytucjonalna, która ma wiele
przejawów w sposobie mówienia, w
szczerym podziwie w stosunku do
innych itd. Dlatego kiedy uznajemy
dobre uczynki, robimy to w tym celu,
żeby dziękować Bogu, który pozwala



nam ich dokonywać, nie zaś po to,
żeby się popisywać. Proszę Boga, żeby
uwolnił nas od samochwalstwa,
przeciwko któremu uczulał nas
często bp Javier, również w tym
naśladując św. Josemaríę.

W związku z tym, określenie Opus
Dei jako cząsteczki Kościoła
wydaje mi się bardzo poufałe.
Kościelne wspólnoty, wymarzone
przez Ducha Świętego, niekiedy
narażone są na niebezpieczeństwo.
W moich stronach mówimy o tym:
widzieć tylko czubek własnego
nosa, to znaczy, żyć w
krótkowzrocznym kulcie wobec
konkretnej instytucji, własnego
charyzmatu, założyciela… Jak
uniknąć promowania własnej
marki i stawiać wyżej Boga i
jedność z Kościołem?

Określenie cząsteczka pochodzi od
św. Josemaríi, który stosował
zdrobnienie typowe dla jego



aragońskiej mowy, żeby wyrazić
uczucie, z jakim używał tego słowa.
Pokusa odnoszenia się do samego
siebie wciąż czyha na każdego.
Niekiedy z powodu nadmiaru
entuzjazmu, niekiedy z powodu
nieznajomości innej rzeczywistości
albo z powodu próżności. Święty
Josemaría chciał uchronić nas od
tego niebezpieczeństwa,
przypominając nam często, że Dzieło
istnieje tylko po to, żeby służyć
Kościołowi w taki sposób, w jaki
Kościół chce, żeby mu służono. Jeżeli
służba Kościołowi — konieczny
wyraz miłości do Jezusa Chrystusa —
jest ciągłą rzeczywistością w życiu
każdego człowieka, idziemy we
właściwym kierunku.

Zastanawiam się, czy czasami
modlimy się o jedność ruchów
kościelnych i nie zapominamy o 
wewnątrzkościelnym
ekumenizmie. Przykład: rodzina
jest jedną z wielkich ofiar naszego



społeczeństwa i, na nieszczęście,
naszego Kościoła. Jeden mały
przykład. W Hiszpanii na widok
wielodzietnej rodziny, często
zadaje się pytanie: „Opus czy
neoni?”. Jednak wielu zwyczajnych
chrześcijan odnosi wrażenie, że
zarówno jedni, jak i drudzy idą
swoim torem. Jak osiągnąć taką
sytuację, żeby każdy, zachowując
wierność otrzymanym darom,
równocześnie nauczył się miłować
bogactwo innych jako owoc
różnorodności działania Bożego?

Aby coś miłować, wcześniej trzeba to
poznać. Wiele podziałów lub
nieporozumień w łonie Kościoła
tłumaczy się brakiem poznania. W
dużej części problemy te zostałyby
rozwiązane dzięki większemu
zbliżeniu z rzeczywistością. Poza
tym, miłowanie Jezusa Chrystusa
niesie ze sobą miłowanie wszystkich,
a zwłaszcza tych, którzy w taki czy
inny sposób poświęcają swoje życie



służbie Ewangelii. Radość jest
również szczerym pomostem, który
łączy ludzi ponad różnicami.

Jeśli chodzi o wzajemne poznanie
(przede wszystkim bliźniego w
wierze), postawmy hipotezę. Co by
się stało, gdybyście zorganizowali
jakąś inicjatywę wspólnie? Na
przykład: co by się wydarzyło,
gdyby jakieś wspólne wydarzenie
zostało zapoczątkowane przez
członków neokatechumenatu i
wiernych Opus Dei albo gdyby 
Gioventù Studentesca z Komunii i
Wyzwolenia uczestniczyła w
kongresie UNIV albo gdybyście
zainicjowali jakąś wspólną
uroczystość razem z Focolari?

My, katolicy, odczuwamy ryzyko, jak
ostrzega Papież Franciszek,
zredukowania apostolstwa do
struktur, działań lub wydarzeń, które
w wielu przypadkach nie są
szczególnie skuteczne, jeśli chodzi o



docieranie do serca i umysłu osób
nieznających Jezusa Chrystusa.

Główną sprawą w Dziele jest
prowadzenie dobrej formacji
chrześcijańskiej, żeby każdy
postępował indywidualnie, w
wolności i z inicjatywą. Te
ewentualne spotkania, które pani
wymienia, czasami mogłyby być
pożyteczne i rzeczywiście niekiedy
mają miejsce, zwłaszcza kiedy to
Papież albo biskupi przejmują
inicjatywę. W każdym razie wydaje
mi się, że poza wspólnym
gromadzeniem się przede wszystkim
spotykamy się w miejscach, w
których każdy prowadzi swoją
zwykłą działalność: w pracy, w
szkole, w kulturze, w
przedsiębiorstwie, w polityce. Tam
już pracują katolicy o różnej
wrażliwości i możemy
współpracować przy niezliczonych
inicjatywach ewangelizacyjnych o
charakterze ekumenicznym, ramię w



ramię z innymi chrześcijanami i w
atmosferze otwartości, razem z
wieloma innymi osobami dobrej
woli.

Najbliższy synod Kościoła będzie
poświęcony powołaniu młodych,
na który to temat polemizowano z
Opus Dei. Pełen dobrych intencji
apostolski wysiłek mógł wymuszać
niektóre decyzje poświęcenia lub
zamienić misję w zadanie, które
musi przynosić wyniki. Jeżeli tak
było, jak sprawić, żeby coś takiego
się nie powtórzyło? Czy wyjście
poza prozelityzm i wspieranie 
apostolstwa zaraźliwego
przyniosłoby owoce?

Benedykt XVI i Franciszek odnosili
się do prozelityzmu w znaczeniu
negatywnym, którego nabrał on w
ostatnich czasach, szczególnie w
środowisku ekumenicznym, i
wytłumaczyli bardzo dobrze, na
czym polega chrześcijańskie



apostolstwo. Naturalnie sens, w
jakim św. Josemaría używał terminu 
prozelityzm, nie był negatywny.
Święty Josemaría był zawsze
zdecydowanym obrońcą wolności.
Możliwe, że czasami niektórzy
popełniali te błędy, o których pani
wspomina.

Obecnie przypomina mi się pośród
tak wielu praktycznych przejawów
owego umiłowania wolności przez
Św. Josemaríę drobiazg, który
jednakże uważam za bardzo
znaczący. Kiedy pewna matka
poprosiła Św. Josemaríę, żeby
pobłogosławił dziecko, które nosiła w
swoim łonie, błogosławieństwo
brzmiało: „Abyś był wielkim
przyjacielem wolności”.

Być może chodziłoby o to, żeby inni
zadawali sobie pytanie: „Od kogo
bierze się radość i miłość, jakich
doświadczają te osoby?”.



Istotnie, chodzi nie tyle o czynienie
apostolstwa, co o bycie apostołami.
Dlatego powtarzam, że świadectwo
jest całkowicie konieczne. W związku
z tym nie wyklucza, ale wymaga
pozytywnego przekazywania
Ewangelii, propozycji naśladowania
Jezusa, rodzącej się z miłości do
bliźnich, a w konsekwencji, pełnej
poszanowania dla intymności i
wolności. W tym, jak we wszystkim,
przykład Jezusa oświetla drogę i jest
decydujący. Nie tylko „przeszedł On
dobrze czyniąc”, ale również był
wyraźny i bardzo bezpośredni w
swoich konkretnych propozycjach:
„Pójdź za Mną!”, „Nawracajcie się i
wierzcie w Ewangelię!”.

Opus Dei stało się punktem
odniesienia ze względu na swoją
inwestycję w edukację na
wszystkich szczeblach i na
wszystkich kontynentach. Jak żyje
się w świecie, nie będąc
światowym? Czasami, do



przedsięwzięć organizowanych
przez instytucje religijne przesącza
się logika sukcesu i na pierwszy
plan przebijają się znakomite
wyniki lub namacalne zasługi
nagradzane w rankingach. Jak
sprawić, żeby nie dojść do
zaćmienia autentycznej misji, czyli
tego, jak coraz bardziej i coraz
lepiej ukazywać piękno Bożego
oblicza?

Wcześniej odniosłem się do
niebezpieczeństwa dialektycznych
stereotypów. Uważam, że kiedy
jakieś osoby z Opus Dei promują
ośrodki nauczania, starają się, żeby
były one znakomite z zawodowego
punktu widzenia, a równocześnie,
żeby oferowano w nich wspaniałą
edukację chrześcijańską, zawsze
szanując wolność uczniów i ich
rodzin. Nie tylko nie ma tu
sprzeczności, ale duch chrześcijański
wymaga właśnie spójności. Patrząc z
innej strony, chodzi o potwierdzanie



uczynkami, że fakt bycia
chrześcijaninem nie niesie ze sobą
zaniedbywania tego, co ludzkie, ale
wprost przeciwnie.

Obawiam się, że nie udało mi się
tego dobrze wyrazić. Nie chodzi o
podejście: „Albo ludzkie sukcesy,
albo pokazywanie Boga”. Nie
odnosiłam się również szczególnie
do apostolstwa prowadzonego
przez Dzieło. Żyjemy w klimacie
wojującego laicyzmu, kiedy łatwo
możemy pomyśleć, że mówienie o
Bogu jest niebezpieczne i że lepiej
pisać o Nim małymi literkami albo
że będziemy Go dodawać na końcu
jak sztuczną etykietkę. W jaki
sposób stawić czoło wyzwaniu
polegającemu na mówieniu o Nim
z naturalnością, z pasją, bez
kompleksów, jak o błogosławionej
miłości, podtrzymującej nasze
życie i nasze przedsięwzięcia?



Z pewnością mamy wrażenie, że
żyjemy w czasach niepewności. A
równocześnie dostrzec można
wielkie pragnienie zmiany. Wydaje
się, że nasz świat oddala się od Boga,
a jednak dostrzegamy tak wielkie
duchowe pragnienie — obawiamy się
konfliktów, okazując wielkie
pragnienie pokoju. Działanie Boga
dokonuje się tu i teraz, w czasach, w
których przyszło nam żyć i obyśmy
się na to działanie otwierali! Kiedy
niektórzy myśliciele mówią, że
relacje międzyludzkie w
społeczeństwie stały się płynne,
wskazują na nasze pogrążenie się w
tym, co nietrwałe i powierzchowne.
To nie może napełniać nas
pesymizmem czy goryczą, tylko
powinno dodawać nam bodźca do
zarażania innych radością Ewangelii.

Być może jednym z pierwszych
kroków byłoby przyjęcie, że istotne
są nie liczby, ale łaska. Owszem,
żyjemy w chrześcijaństwie



mniejszościowym, ale mającym
niezwyciężoną wiarę wielkości
ziarnka gorczycy.

Jestem przekonany, że jednym z
najważniejszych wyzwań
dzisiejszego Kościoła jest dawanie
nadziei każdemu człowiekowi,
szczególnie najmłodszym, rodzinom
cierpiącym z powodu trudności albo
rozpadu, a także ofiarom ubóstwa —
nie tylko materialnego, lecz bardzo
często przyjmującego postać
samotności albo egzystencjalnej
pustki.

Stawianie czoła temu wyzwaniu,
przy braniu pod uwagę naszych
osobistych ograniczeń i grzechów,
jest możliwe tylko jeżeli przeżywa się
na nowo miłosierne spojrzenie
Jezusa i prosi Go, żeby posłał nas,
abyśmy nieśli Jego miłość
współczesnym nam ludziom.

Kościół chciał dla Dzieła formuły
prałatury personalnej w służbie



Kościoła powszechnego i Kościołów
partykularnych. Jednakże
nierzadko jest ono postrzegane
jako rzeczywistość 
pozadiecezjalna. Gwoli
sprawiedliwości, praca wielu
kapłanów Prałatury łagodzi brak
kapłanów diecezjalnych. Jednak w
praktyce fakt, że wierni Prałatury
mają dostęp do środków
formacyjnych we własnych
ośrodkach, swoich spowiedników,
swoje dzieła apostolskie… może
sprzyjać temu, że będą oni żyć na
marginesie codziennego życia
parafialnego. Jak stawić czoło
wyzwaniu bycia żywymi
kamieniami wmurowanymi w
strukturę Kościoła, nie zaś jedynie
opartymi o tę strukturę?

Być może chodzi o to, że często, kiedy
mówi się o Dziele, myśli się przede
wszystkim o kapłanach Prałatury
albo o numerariuszach. Jednakże
większość wiernych Dzieła stanowią



supernumerariusze, którzy czynnie
uczestniczą w życiu swoich parafii, w
miarę swoich możliwości, łącząc
obowiązki zawodowe i rodzinne. Nie
zawsze jest łatwo mieć czas i każdy
robi tyle, ile może. Z drugiej strony,
kapłani Stowarzyszenia Świętego
Krzyża są kapłanami diecezjalnymi
w pełni poświęcającymi się
zadaniom duszpasterskim w swoich
diecezjach. Moim zdaniem, w miarę
upływu czasu ten eklezjalny wymiar,
być może dzisiaj mniej znany, będzie
się stawał coraz wyraźniejszy.

Niekiedy brakuje nam
postrzegania Kościoła jako
Mistycznego Ciała Chrystusa. I
tego, że każdy z nas od chwili
swojego powołania wnosi swój
wkład do skarbca łaski poprzez
obcowanie świętych. Pytam jednak
o inne wielkie wyzwanie w naszym
Kościele, polegające na tym, że
parafie wzbogacają się coraz
bardziej i coraz więcej



charyzmatami, które wzbudza
Duch Święty. Obawiam się, że
brakuje wysiłku z obu stron i
przezwyciężania uprzedzeń, trzeba
wzajemnie wychodzić na
spotkanie.

Jeśli o to chodzi, może pomóc nam
zmiana postawy. Zamiast rozliczać,
ile każdy robi, trzeba dziękować
Panu, dlatego że wszyscy razem
tworzymy pewną całość. Wydaje mi
się, że w pierwszym liście, który
napisałem jako Prałat, wyraziłem się
w tej kwestii jasno: „Warto będzie
nadal wykorzystywać okazje, aby
zachęcać wiernych Prałatury,
współpracowników i ludzi młodych,
z całą wolnością i osobistą
odpowiedzialnością, do współpracy
w prowadzeniu katechezy, kursów
przedmałżeńskich, do brania udziału
w inicjatywach społecznych w
parafiach i innych miejscach, gdzie
zachodzi taka potrzeba, o ile te
zajęcia nie są sprzeczne z



mentalnością świecką. Oczywiście,
tego typu działania nie podlegają
władzom Prałatury. Z drugiej strony,
pragnę tu wspomnieć o siostrach i
braciach zakonnych, którzy czynili i
nadal czynią tyle dobrego dla
Kościoła i świata. «Kto nie kocha i nie
czci stanu zakonnego, nie jest moim
dobrym dzieckiem» — mawiał nasz
Ojciec. Cieszy mnie ponadto myśl o
tylu braciach i siostrach oraz
księżach diecezjalnych, których
powołanie zrodziło się w cieple
Dzieła”.

Przychodzi mi również na myśl
coś, co zwykle kwestionuje się, jeśli
chodzi o Dzieło. Chodzi o pewien
aspekt jego praktyki
duszpasterskiej. O fakt, że
mężczyźni i kobiety są rozdzieleni,
co czasami jest tak skuteczne i
potrzebne. Czy jest to cecha
założycielskiego charyzmatu? Być
może jest to nienaturalne, kiedy
nie dopuszcza się wyjątków? Z



zewnątrz można postrzegać to jako
nakaz, który tłumi zdrowe
inicjatywy rodzące się naturalnie i/
lub ułatwiające współżycie
młodych, duchową wspólnotę
małżeństw.

W Dziele podział na kobiety i
mężczyzn ogranicza się do środków
formacyjnych, do ośrodków, w
których naucza się organizowania
różnych rodzajów apostolstwa. W
tych przypadkach podział jest cechą
pierwotnego charyzmatu, który ma
za sobą bardzo sprawdzone racje
duszpasterskie, chociaż rozumiem,
że niektórzy ludzie go nie podzielają
i wolą inne, równie uprawnione,
sposoby działania. Poza tymi
środkami formacyjnymi istnieją
rozmaite rodzaje działalności, w
których uczestniczą kobiety i
mężczyźni: kursy dla małżeństw albo
dla narzeczonych, sesje dla ojców i
matek rodzin w klubach
młodzieżowych, inicjatywy parafii



prowadzonych przez kapłanów
Prałatury itd. Nie mówiąc o
niezliczonych zajęciach
nieformalnych, które powstają z
własnej inicjatywy i kreatywności
rodzin. Moim zdaniem, istotne jest,
żeby żonaci mężczyźni i zamężne
kobiety otrzymywali formację jako
pomoc w umacnianiu ich
małżeństwa i ich rodziny: z takim
zamiarem oferuje się środki
formacyjne Dzieła.

Żyjemy w napiętych, a
równocześnie pasjonujących
czasach. Myślę o miejscach, w
których Kościół jest
prześladowany. Również tam,
pośród misjonarzy XXI wieku, jest
wielu Hiszpanów z Opus Dei
głoszących Boga. W starej Europie
żyjemy jakby w znieczuleniu. Jak
łagodzić męczeństwo tak wielu
naszych braci, którzy oddają swoje
życie dla Chrystusa?



Przede wszystkim towarzyszyć im
modlitwą. Nie wolno nam
przyzwyczaić się do tych wiadomości
o rzeczach, które niestety dzieją się
codziennie. Święty Josemaría, który
żywo odczuwał wszystko to, co
dotykało Kościoła, oskarżał
„konspirację milczenia”, która
ciążyła na prześladowanych
chrześcijanach, zwłaszcza tych,
którzy żyli wówczas za żelazną
kurtyną. Prosił ludzi z Dzieła — i
myślę, że jest to rada, która nadaje
się dla wszystkich katolików —
żebyśmy stawili czoło milczeniu przy
pomocy informacji, powiadamiając o
tym, co dzieje się z prześladowanymi
chrześcijanami i pomagając im w
miarę naszych możliwości.
Informacja jest kluczowa, ponieważ
powiadamianie o rzeczywistości
może skłonić nas do hojniejszej i
aktywniejszej pomocy.

Niekiedy mamy wrażenie, że
żyjemy w świecie pozbawionym



matek. O co prosił ksiądz naszą
Matkę podczas podróży do Fatimy?

W Jej macierzyńskiej obecności
zastanawiałem się raz jeszcze nad
niektórymi wyzwaniami naszego
świata, tyleż złożonego, co
pasjonującego. Prosiłem Ją o łaskę
niesienia wszystkim Ewangelii z jej
pierwotną czystością, a
równocześnie z jej promieniującą
nowością. W późniejszym przesłaniu
do moich dzieci pisałem o czymś, co
uważam, że może nam się przydać:
„Chodzi tu raczej o wezwanie
skierowane do każdego z nas, byśmy
— z naszymi zdolnościami
intelektualnymi, z możliwościami
zawodowymi lub doświadczeniem
życiowym, jak i ograniczeniami i
wadami — zastanowili się, jak lepiej
współpracować w tym, by Chrystus
znalazł się na szczycie wszelkich
ludzkich działalności. Aby tego
dokonać, trzeba dogłębnie zrozumieć
świat dzisiejszy: zmiany, które



zachodzą, możliwości, które w nim
się rysują, a także ograniczenia oraz
niesprawiedliwości, czasami
poważne, które go plamią. Jednak
przede wszystkim konieczne jest
nasze osobiste zjednoczenie z
Jezusem poprzez modlitwę i
sakramenty. Dzięki temu będziemy
stale otwarci na działanie Ducha
Świętego i z miłością będziemy mogli
zapukać do serc innych ludzi”.

Myślę, że te słowa w szczęśliwy
sposób zamykają rozmowę, w
której pragnęłabym poruszyć
więcej tematów. Jednakże na tym
trzeba zakończyć. Z serca dziękuję
księdzu za poświęcony czas.
Dziękuję za księdza szczerość i za
to, że nie odrzuca ksiądz
niewygodnych pytań. Dziękuję też
za to, że próbował ksiądz razem ze
mną budować mosty.

Ja również dziękuję za czas, który mi
pani poświęciła. Poza tym wspaniale



jest rozmawiać w klimacie wolności,
otwarcia i sympatii, w którym
zawsze uczymy się wzajemnie od
siebie. Jestem zadowolony, że zadała
mi pani kilka pytań, które być może
mogłyby się wydawać niewygodne,
ale które były okazją do omówienia
interesujących aspektów i które poza
tym są motywowane prawym i
szczerym pragnieniem współpracy w
rozpowszechnianiu prawdy. Kiedy to
mówię, przychodzą mi na myśl słowa
z trzeciego Listu św. Jana:
„Cooperatores Veritatis —
Współpracownicy Prawdy”, które
Józef Ratzinger wybrał jako biskupie
zawołanie.

Bogu niech będą dzięki! Dziękuję
również księdzu za poświęcenie,
konieczne, żeby prowadzić
duchowo tysiące osób wszystkich
ras i stanów, jak świat długi i
szeroki. Dlatego że potrzebujemy,
żebyście z radością Ewangelii
nadal budowali rodziny, Kościół i



ten nasz błogosławiony świat. Oby
każdy czytelnik był również
złodziejem, który wykrada Bogu
modlitwy, żeby każdy mógł
wypełniać wiernie swoją misję.
Wówczas w tym meczu odniesiemy
zwycięstwo.

tłum. Bronisław Jakubowski

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/mozemy-dotykac-zywego-
jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-

zycia-codziennego/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/

	„Możemy dotknąć żywego Jezusa we wszystkich okolicznościach życia codziennego”.

