opusdei.org

»Mozemy dotknac
Zywego Jezusa we
wszystkich
okolicznosciach
zyclia codziennego”.
Wywiad Teresy Gutiérrez de
Cabiedes z ks. pral. Fernando
Océarizem w hiszpanskim

tygodniku «Alfa y Omegan».
Madryt 14.09.2017.

28-09-2017

Alfa y Omega «Podemos “tocar” a
Jesus vivo en todas las ocasiones de


https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria

la existencia ordinaria» (Wersja
oryginalna PDF)

KRk

Czesto splata dlonie, wowczas na
jego ustach pojawia sie szeroki
usmiech, a ust pltyng nieSmiatle, ale
peine humoru stowa. Jak na swoj
wiek, ma swietny bekhend.
Oszczedne Srodki wyrazu
rekompensuje uprzejmym i glebokim
spojrzeniem.

W najnowszej historii Hiszpanii
Opus Dei pozostawito gleboki Slad.
Nie tylko przez wzglad na aragonskie
pochodzenie Zalozyciela, ktory glosit
Bozy charyzmat na pieciu
kontynentach. Wazna jest obecnos¢
Dziela w Srodowisku edukacyjnym,
publicznym, a przede wszystkim w
zyciu codziennym tysiecy zwyklych
ludzi. Zapraszamy do lektury zapisu
glebokiej rozmowy z Pasterzem,
ktory pokieruje kolejnym etapem
historii Dziela.


https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf

Minelo juz ponad sto pierwszych
dni od wyboru ksiedza na Pralata
Dziela, a ja nie wiem, czy
gratulowac ksiedzu czy wspoélczué
z powodu ciezaru, ktory spadl na
ksiedza barki. Jak przezywa ksiadz
bycie ojcem duchowym tysiecy
0s0b na calym swiecie?

Jestem Swiadomy, Ze spada na mnie
wielka odpowiedzialnosg¢, ale
zachowuje spokoj. Pomaga mi przede
wszystkim wiedza, ze kiedy Bog
powierza czlowiekowi jaka$ misje,
udziela mu rowniez laski koniecznej
do jej przeprowadzenia.

Poza tym pokrzepia mnie bliskos¢ i
uczucie przyjazni, jakie w namacalny
spos6b okazal mi Ojciec Swiety z
okazji mojej nominacji i pozniej,
kiedy moglem sie z nim spotkac.
Czuje rowniez, ze wspiera mnie
modlitwa i sympatig wiele osob.
Przychodzi mi na mysl list, jaki
otrzymalem od mlodego chlopca,



ktory proponowal, ze ofiaruje za
mnie swoje cierpienia w szpitalu,
listy od tak wielu cztonkow Opus Dei
i innych os6b. W ten sposob ttumacze
sobie pogode ducha, ktora
odczuwatem w tych miesigcach.

Czy po wyborze na Pralata
przeciwnicy ksiedza w meczach
tenisowych pozwalaja ksiedzu

wygrywac?

Mam nadzieje, ze nie. Z latwoscia
bym to zauwazyt i taki mecz
przestatby mnie interesowac.

Ostatnio przezyl ksiadz swoja
pierwsza duszpasterska podroz do
Hiszpanii, zeby odwiedzi¢
wiernych i przyjaciol Opus Dei.
Jakie przeslanie pragnal ksiadz
przekazac podczas tak wielu
osobistych spotkan?

Podczas tej podrozy do Hiszpanii
chcialem przypomnie¢ przede
wszystkim, ze jako chrzes$cijanie



powinnisSmy stawiac Jezusa
Chrystusa w centrum naszego zycia.
Jak podkreslat Benedykt XVI w
jednym ze zdan swojej pierwszej
encykliki (lubi je cytowac réwniez
papiez Franciszek),

chrzescijanin nie jest zwigzany z
jakas idea ani doktryng, tylko podaza
za 0soba Chrystusa, ktérego miluje.
To wlasnie chcialem podkreslic
podczas tej podrozy, kladac nacisk na
ducha wlasciwego Opus Dei —
musimy wnosi¢ mitos¢ Chrystusa do
zycia codziennego, do rodziny, do
pracy, do kontaktéw z przyjacioimi.

W Hiszpanii Opus Dei przynioslo
wielkie duchowe i spoleczne
owoce. Wzbudza jednak rowniez
kontrowersje. Wielu ludzi
odnalazlo Boze zbawienie dzieki
temu charyzmatowi, i sa oni
szczesliwi. Istnieje rowniez wiele
0s0b, ktore opowiadaja — nawet
publicznie, zZe ich przejscie przez



Dzielo zostawilo za soba glebokie
rany. By¢ moze cos nie zostalo
zrobione prawidlowo?

W czasie 22 lat, ktore
przepracowatem u boku bpa Javiera,
styszalem, jak prosilt on o
przebaczenie osoby, ktore czutly sie
zranione zachowaniem ktoregos z
jego synow. Przylaczam sie do tej
prosby o wybaczenie i pragne z calej
duszy, zeby te osoby uleczyly swoje
rany i pokonaty swoj bol.

Swiety Josemaria zwykl méwic, ze
zachowuje serdeczne uczucia wobec
wszystkich 0sob, ktdére przyblizyly
sie do pracy formacyjnej Opus Dei,
choc¢by na jakis okres. Prosze sobie
wyobrazic jego uczucia w stosunku
do os6b, ktore stawaly sie cztonkami
Dzieta. Odczuwal w stosunku do nich
glebokie ojcostwo duchowe. Nigdy
nie przestaje sie kochac syna czy
brata.



Nalezy rozwazy¢ dwie rozne
plaszczyzny. Z jednej strony, jest to
przestanie Opus Dei, ktore
przedstawia otwartg droge do
nasladowania Chrystusa. Z drugiej —
to dziatalnos¢ prowadzona przez
czlonkow i o$rodki Dziela.
Naturalnie na te dziatalnos¢
wplywaja okolicznosci i sposéb bycia
roznych ludzi. Z pewnoscia posrod
tak wielkiej liczby osob i zaje¢ —
przy dobrych intencjach — musialy
sie zdarzac bledy, niedopatrzenia,
zaniedbania albo nieporozumienia.
Chcialbym przeprosic¢ za kazde z
nich.

Mowi ksiadz o przebaczeniu. Jedno
z blogoslawienstw wiary
katolickiej polega na tym, ze
wiemy, iz milosierdzie Boze
przygarnia nas mimo naszych
bledow. Nawet kiedy te bledy
plamia imie Boga. By¢ moze
jednym z najradosniejszych
momentow w naszej historii jest



ten, kiedy Jan Pawel II poprosil o
przebaczenie w imieniu synow
Kosciola powszechnego.

Mysle, ze nie powinniSmy oddzielac
prosby o przebaczenie od pochwaly
Boga wlasciwej dla dziekczynienia za
mnostwo darow, ktore nieustannie
wylewa na nas Jego milosierdzie i
ktore docieraja do nas za ludzkim
posrednictwem zamieniajacym sie w
ten sposob w narzedzie Bozego
dzialania.

Swiety Jan Pawel II przez cale swoje
zycie dawal nam wielki przyklad
tych dwdoch wymiarow, ktore
powinny by¢ zawsze obecne, kiedy
kontempluje sie wielkoS¢ Boga 1
stabos¢ ludzi. Tak wydarzyto sie w
owym Dniu Przebaczenia, ktory
oglosil w ramach Wielkiego
Jubileuszu 2000 roku. Natomiast
Benedykt XVI twierdzil, ze
przebaczenie jest jedyna silg, ktora
moze zwyciezyc¢ zto i ktéra moze



przemienic Swiat. Przede wszystkim
musimy prosic¢ o przebaczenie Boga.
Poza tym, mySle, ze musimy taczy¢ w
naszym zyciu, jako co$ zwyczajnego,
prosbe o wybaczenie i przebaczanie.
Powtarzamy to codziennie,
odmawiajac ,,Ojcze nasz”, ale
zapominamy o tym zbyt czesto w
praktyce. To prawda, ze musimy
szanowac prawde, Ze nie mozemy
przepraszac, poSrednio i
niesprawiedliwie oskarzajac inne
0soby przy pomocy
powierzchownego powtarzania mea
culpa. Jednakze wybaczanie i prosha
0 wybaczenie to postawy
chrzescijanskie, ktére nie ponizaja,
ale wywyzszaja.

Zachodnie chrzescijanstwo
przezywa niepokojaca
powolaniowa zime. ROwnoczesnie
pojawiaja sie w Kosciele wiosenne
pedy i dajace nadzieje owoce we
wspolnotach, ktore gruntownie
przemyslaly odnowiona



pedagogike wiary. Duch dal impuls
do przejscia od mocno
woluntarystycznej ascetyki do
poglebienia darmowej milosci
Boga, ktory wychodzi na spotkanie,
ktory nie wymaga, zebySmy
zdobywali Go naszymi zaslugami,
ktory potrzebuje naszej nedzy,
zeby rozwinac¢ swoje milosierdzie.
Jak obecnie przezywa sie i glosi te
relacje z Bogiem w Opus Dei?

Fundamentem ducha Opus Dei jest
zywa Swiadomos$¢ naszego Bozego
synostwa. Swiety Josemaria pisal w
Drodze: ,,W godno$ci dzieciectwa
Bozego znajdziecie odpoczynek. Bog
jest Ojcem pelnym czutosci i
nieskonczonej mitosci. Czesto w
ciggu dnia nazywaj Go Ojcem. Mow
do Niego — ty sam, w swoim sercu —
ze Go kochasz, ze Go wielbisz; ze
czujesz moc i dume plynace z tego, ze
jestes$ Jego dzieckiem”.



W Opus Dei glosi sie relacje z Bogiem
w taki wlasnie sposob. Jak pisze Sw.
Jan: ,,Popatrzcie, jaka miloScia
obdarzyl nas Ojciec: zostaliSmy
nazwani dzie¢mi Bozymi i
rzeczywiscie nimi jesteSmy”.

W tym naszym Swiecie, tak czesto
uwiezionym w kulturze
narzekania, takie delektowanie sie
miloscia Ojca jest niezwykle
istotne dla zycia w nadzieli.

Zawsze, a szczegOlnie w tych
chwilach, musimy miec szczegdlnie
na uwadze te cudowna
rzeczywistosc, ktora pomaga
przezwyciezyc¢ rozne rodzaje
pesymizmu wobec zyciowych
problemodw, Swiadomosci wiasnych
bledow, trudnosci z ewangelizacja, a
nawet sytuacji Swiata. Nasze zycie
nie jest romansem, tylko epickim
poematem.

Swiadomosé, ze jest sie dzieckiem
Bozym pomaga nam zy¢ z ufnoscig,



wdziecznoscig i radoscia.
Swiadomo$¢ taka zacheca nas do
milowania naszego Swiata, ze
wszystkimi jego problemamii z
calym jego pieknem. Pokoj na
Swiecie zalezy bardziej od tego, co
kazdy z nas wniesie w zycie
codzienne — uSmiechajac sie,
przebaczajac, unizajac sie — niz od
wielkich negocjacji miedzy
panstwami, bez wzgledu na to, jak te
ostatnie sg potrzebne i istotne.

Od momentu wyslania swojego
pierwszego listu pasterskiego
pisanego z pozycji Pralata
podkresla ksiagdz mocno centralny
charakter Jezusa Chrystusa. Aby
nie sprowadzic¢ chrzescijanstwa do
ideologii albo zyczliwego rytualu,
potrzebujemy nieustannie
doswiadczac osobistego spotkania
z miloscia Boga i takie spotkanie
przezywac ciagle na nowo. Tylko w
konsekwencji takiego spotkania
tryska chrzescijanskie zycie i



pojawia sie w nadmiarze laska w
Kosciele. Jak Opus Dei pragnie
dzisiaj glosic¢ ten kerygmat, ktory
jest niewyczerpana dobra nowing?

Zasadniczo poprzez szczerg przyjazn
dwoch osob, ktora zawsze wzajemnie
wzbogaca. Dla ewangelizacji istotna
jest wartos¢ Swiadectwa i dzielenia
sie doSwiadczeniem wilasnego zycia.

Jest to co$ o wiele skuteczniejszego
niz teoretyczne wystgpienia.
Logicznie rzecz biorac, nie wyklucza
to wielorakiej inicjatywy osobistej,
ktora przyczynia sie rowniez do
bardzo réznych dzialan
ewangelizacyjnych (prac
edukacyjnych, pomocy itd.). Za
chrzescijanski charakter niektorych
sposrod tych dzialan Pralatura bierze
odpowiedzialnosc¢ i Swiadczy pomoc
w postaci postugi kaplanow.

Opus Dei narodzilo sie¢ w Kosciele
jako instytucja prorocza. Niemniej
Smierc¢ Zalozyciela zbiegla sie z



pierwszymi latami posoborowego
tsunami. Wydaje sie logiczne, ze
Dzielo bardzo mocno trzyma sie
fundamentow. Czy mozliwe, ze
pozostaly odruchy okopywania sie
wobec takiego pomieszania i
chaosu, jaki przezywala (i
przezywa) 16dz Piotrowa?

Wiernos¢ Bogu jest wymiarem, ktory
zawsze oSwietlal historie dwudziestu
wiekow chrzescijanstwa. Wiernos¢
wierze chrzescijanskiej, bedaca
wiernoscia Jezusowi Chrystusowi,
okazywala sie zawsze dynamiczna,
innowacyjna i przeobrazajgca.
Mysle, ze istotnie, po Vaticanum II,
na widok konsekwencji
shermeneutyki zerwania” (jak
nazwatl ja w stynnym przemowieniu
Benedykt XVI) pojawila sie ta pokusa
okopywania sie, o ktorej pani
wspomina.

W kazdym razie sa to reakcje
koniunkturalne, ktore nalezy



przezwyciezy¢ — zaro6wno zerwanie,
jak 1 okopywanie sie. Sa one
konsekwencja ustepstw wobec
mentalnosci dialektycznej,
politycznej, ktora jest obca
Kosciolowi, poniewaz dzieli i niszczy
wspolnote. W Kosciele nie ma, nie
powinno by¢ stronnictw ani partii,
tylko jednos$¢ w ramach
uprawnionego pluralizmu.

Relatywizm powoduje zniszczenia
W naszym zdezorientowanym
spoleczenstwie. Dzielo jest znane
ze swojej wiernosci Kosciolowi i
Papiezowi. Jest to
blogoslawienstwem w
przezywajacych konwulsje
czasach. Podkreslanie doktryny
wnosi pewnosc¢ posrod burzy. Z
drugiej strony, moze zakonczy¢ sie
dazeniem do regulowania
wszystkiego. Jak polaczy¢ wiernos¢
nienaruszonemu Prawu Bozemu z
radosna wolnoscia dzieci Bozych?



Wiele probleméw powstaje, kiedy
stawiamy niepotrzebne dylematy

albo redukujemy rzeczywistos$c do
dialektycznych stereotypow.

Wiernosc¢ albo kreatywnosc,
ortodoksja albo wolnos¢, doktryna
albo zycie. Mysle, ze musimy zy¢ w
postawie integrujacej, ktora jest
zreszta bardzo chrzescijanska.
RzeczywistosSc nie daje sie zamkngc¢
w wykluczajacym schemacie.
Wymaga od nas rownowagi:
rozwazenia, integracji, ktéra na
koniec jest bardzo pozytywna,
rowniez w relacjach miedzy ludzmi.

Istotnie dialektyka generuje
zwarcia. Spojrzmy na to z bardziej
integrujacej perspektywy. Ksiedza
zachwyca Beethoven. Jak zachowa¢
wiernos¢ partyturze, dokonujac
wlasnej interpretacji?

Postrzegam jako doskonale spdjna
wiernos$c¢ doktrynie z otwarciem na
natchnienia Ducha. Potwierdza to



historia KoSciola. Jest to ciagla
nowosc¢ bez utraty tozsamosci. W
tym kontekscie uwazam za istotna
wolnos¢ ducha, ktéra oczywiscie nie
polega na braku obowigzkow i
zobowigzan, tylko na mitosci. Jest
tym, co swiety Augustyn wyrazit w
niezwykle stynnym zdaniu: ,,Kochaj i
rob, co chcesz” albo jak napisatl
Swiety Tomasz z Akwinu odmiennym
jezykiem: ,,Im wiecej kto ma miltoSci,
tym wiecej ma wolnosci”.

A zatem tworcza wiernos¢ oznacza
zycie miloscia z pragnieniem
otwierania sie na nieustanna
nowos¢ Ducha...

Tak, sposoby mowienia i dzialania
ulegaja zmianie, ale istota, duch
pozostaje nienaruszony. Wiernosc
nigdy nie pochodzi z mechanicznego
powtarzania. Dokonuje sie wowczas,
kiedy udaje nam sie zastosowac tego
samego ducha w roznych
okolicznosciach.



Pocigga to za soba niekiedy
utrzymywanie réwniez tego, co
akcydentalne, ale w innych
przypadkach prowadzi do zmiany. W
zwigzku z tym pogodne i otwarte na
$wiatlo Ducha Swietego rozeznanie
jest czyms$ fundamentalnym, przede
wszystkim w celu poznania granic
(ktore czasami nie sg oczywiste)
miedzy tym, co akcydentalne, a tym,
co istotne.

Innym zagrozZeniem przerostu
doktrynalnej gorliwosci w naszym
Kosciele jest rozmnozenie si¢ dusz
schwytanych w sidla racjonalizmu,
ktory odrzuca uczuciowy wymiar
w relacji osobowej z Bogiem — jak
gdyby przezywanie wiary sercem
bylo popadaniem w
sentymentalizm. Czy ksiadz, jako
fizyk, ma odwage stosowac
rownania, zeby wzrasta¢ w
bliskosci Boga?



Lata studiow teologicznych, bliskos¢
z okreslonymi osobami sprawily, ze
wysoko cenie swiatlo wiary rowniez
przy uzywaniu rozumu. Jednak
nigdy nie lekcewaze znaczenia
wymiaru uczuciowego — serca,
emocji, ktore sa gleboko ludzkie.
Nasz Bog jest zawsze bliski,
natomiast w Eucharystii Jezus
Chrystus staje sie szczegolnie bliski
glebi naszego serca.

Jednym z najbardziej
prowokujacych wyzwan naszej
epoki jest odzyskanie plodnej
wartosci ciszy. Dzielo jest
ekspertem, jesli chodzi o formacje
chrzescijan powolanych do zycia w
obecnosci Boga posrod swiata. By¢
moze jedna z drog na skroty, jaka
podarowal nam sw. Josemaria, jest
zaproszenie do wejscia w
Ewangelie, trwale Zrodlo madrosci
1 pokoju, jako jeden z uczestnikow
tych wydarzen. Jak dotykac zywego
Jezusa dzisiaj i teraz?



Swiety Josemaria, radzgc nam
wejscie w opowiesci Ewangelii w
charakterze jeszcze jednej z postaci,
przekazywal swoje wlasne
doswiadczenie. Bog udzielil mu
zywej wiary we Wcielenie, z ktorej
narodzila sie goraca mitosc¢ do
Naszego Pana, do stgpania po
sladach Jego przejscia po ziemii do
postrzegania Go jako wzorca. Jezus
Chrystus, bedgc Bogiem, jest tez
czlowiekiem i zyje jak czlowiek
posrod ludzi — wzrasta i ksztalci sie,
zyje w domu rodzinnym, pracuje, ma
przyjaciol, styka sie z sasiadami,
clerpii placze...

Jezus Chrystus pokazuje nam
warto$¢ wszystkiego, co ludzkie w
oczach Boga i fakt, ze w zwigzku z
tym nasze zycie codzienne w
jednosci z Nim ma wartos¢ Boza. W
ten sposob mozemy dotkngc zywego
Jezusa we wszystkich
okolicznos$ciach zycia codziennego.
Przede wszystkim w



uprzywilejowanych miejscach
obecnosci Boga: w dzieciach, w
ubogich, z ktérymi On chciat sie
szczegolnie utozsamiac, w chorych,
ktorych Papiez nazywa ,,cierpiacym
cialem Chrystusa”, a w najbardziej
intensywny sposob, jak mowilem
weczesniej, w Eucharystii.

Opus Dei cieszy sie wizerunkiem
silnej jednosci i to jest wielka
zasluga. Jednak czasami nielatwo
doceni¢ praktyke zdrowej
samokrytyki. Pierwsze slowa
ksiedza napisane do wiernych
Dziela odnosily sie do liczby
dobrych (i rzeczywistych!)
inicjatyw, ktorych dokonaliscie
razem. Zastanawiam sie, czy
mowienie tylko o tym, co dobreio
ideale (rozumiem, Ze trzeba to
robic¢) moze wytworzyc¢ pozywke
sprzyjajaca samozadowoleniu czy
prowadzi¢ do idealizmu
polegajacego na myleniu tego,
czym sie pragnie by¢ (Bozy



charyzmat) z tym, czym w
rzeczywistosci sie jest (tak czesto
nedzne ludzkie wykonanie).

Samozadowolenie zawsze stanowi
niebezpieczenstwo dla tego, kto
pragnie czynic¢ dobro. Natomiast
rowniez w Opus Delj, jak wszedzie,
musimy zachowac czujnos$¢ wobec
tego zagrozenia.

Jak mowilem wczesniej, pracowalem
blisko bpa Javiera Echevarrii przez
ponad 20 lat. Zwyk} on powtarzac
nam, ze my, czionkowie Dziela, ani
nie jesteSmy, ani nie czujemy sie
lepsi od nikogo, ze kazdy jest zdolny
do wszelkiej podlosci. Jednak nie
wystarczy pokora osobista. Istnieje
tez pokora zbhiorowa,
instytucjonalna, ktdra ma wiele
przejawow w sposobie mowienia, w
szczerym podziwie w stosunku do
innych itd. Dlatego kiedy uznajemy
dobre uczynki, robimy to w tym celu,
zeby dziekowac Bogu, ktory pozwala



nam ich dokonywac, nie zas po to,
zeby sie popisywac. Prosze Boga, zeby
uwolnil nas od samochwalstwa,
przeciwko ktéremu uczulal nas
czesto bp Javier, rowniez w tym
nasladujac Sw. Josemarie.

W zwigzku z tym, okreslenie Opus
Dei jako czgsteczki Kosciola
wydaje mi sie bardzo poufale.
Koscielne wspodlnoty, wymarzone
przez Ducha Swietego, niekiedy
narazone sa na niebezpieczenstwo.
W moich stronach mowimy o tym:
widzie¢ tylko czubek wlasnego
nosa, to znaczy, Zy¢ w
krotkowzrocznym kulcie wobec
konkretnej instytucji, wlasnego
charyzmatu, zalozyciela... Jak
unikng¢ promowania wlasnej
marki i stawia¢ wyzej Boga i
jednos¢ z Kosciolem?

Okreslenie czgsteczka pochodzi od
Sw. Josemarii, ktory stosowat
zdrobnienie typowe dla jego



aragonskiej mowy, zeby wyrazic¢
uczucie, z jakim uzywat tego stowa.
Pokusa odnoszenia sie do samego
siebie wcigz czyha na kazdego.
Niekiedy z powodu nadmiaru
entuzjazmu, niekiedy z powodu
nieznajomosci innej rzeczywistosci
albo z powodu préznosci. Swiety
Josemaria chciat uchronic nas od
tego niebezpieczenstwa,
przypominajac nam czesto, ze Dzielo
istnieje tylko po to, zeby stuzy¢
Kosciolowi w taki sposob, w jaki
Koscio! chce, zeby mu stuzono. Jezeli
stuzba Kosciotowi — konieczny
wyraz miltosci do Jezusa Chrystusa —
jest ciagla rzeczywistoscig w zyciu
kazdego czlowieka, idziemy we
wlasciwym kierunku.

Zastanawiam sie, czy czasami
modlimy sie o jednos¢ ruchow
koscielnych i nie zapominamy o
wewnaqtrzkoscielnym
ekumenizmie. Przyklad: rodzina
jest jedna z wielkich ofiar naszego



spoleczenstwa i, na nieszczescie,
naszego Kosciola. Jeden maly
przyklad. W Hiszpanii na widok
wielodzietnej rodziny, czesto
zadaje sie pytanie: ,,Opus czy
neoni?”. Jednak wielu zwyczajnych
chrzescijan odnosi wrazenie, Ze
zarowno jedni, jak i drudzy ida
swoim torem. Jak osiagnac taka
sytuacje, zeby kazdy, zachowujac
wiernosc¢ otrzymanym darom,
rownoczesnie nauczy! sie milowac
bogactwo innych jako owoc
roznorodnosci dzialania Bozego?

Aby co$ milowac, wczesniej trzeba to
poznac. Wiele podzialow lub
nieporozumien w tonie Kosciola
ttumaczy sie brakiem poznania. W
duzej czesci problemy te zostatyby
rozwigzane dzieki wiekszemu
zblizeniu z rzeczywistoscig. Poza
tym, milowanie Jezusa Chrystusa
niesie ze sobg milowanie wszystkich,
a zwlaszcza tych, ktorzy w taki czy
inny sposob poswiecaja swoje zycie



stuzbie Ewangelii. Rado$c jest
rowniez szczerym pomostem, ktory
}aczy ludzi ponad réznicami.

Jesli chodzi o wzajemne poznanie
(przede wszystkim blizniego w
wierze), postawmy hipoteze. Co by
sie stalo, gdybyscie zorganizowali
jakas inicjatywe wspolnie? Na
przyklad: co by sie wydarzylo,
gdyby jakie$s wspoOlne wydarzenie
zostalo zapoczatkowane przez
czlonkow neokatechumenatu i
wiernych Opus Dei albo gdyby
Gioventu Studentesca z Komunii i
Wyzwolenia uczestniczyla w
kongresie UNIV albo gdybyscie
zainicjowali jakas wspolna
uroczystosc razem z Focolari?

My, katolicy, odczuwamy ryzyko, jak
ostrzega Papiez Franciszek,
zredukowania apostolstwa do
struktur, dziatan lub wydarzen, ktore
w wielu przypadkach nie sa
szczegolnie skuteczne, jesli chodzi o



docieranie do serca i umystu 0séb
nieznajacych Jezusa Chrystusa.

Glowng sprawa w Dziele jest
prowadzenie dobrej formacji
chrzescijanskiej, zeby kazdy
postepowal indywidualnie, w
wolnosci i z inicjatywa. Te
ewentualne spotkania, ktore pani
wymienia, czasami moglyby by¢
pozyteczne i rzeczywiscie niekiedy
maja miejsce, zwlaszcza kiedy to
Papiez albo biskupi przejmuja
inicjatywe. W kazdym razie wydaje
mi sie, Ze poza wspolnym
gromadzeniem sie przede wszystkim
spotykamy sie w miejscach, w
ktorych kazdy prowadzi swoja
zwykla dzialalnos¢: w pracy, w
szkole, w kulturze, w
przedsiebiorstwie, w polityce. Tam
juz pracuja katolicy o réznej
wrazliwosci i mozemy
wspolpracowac przy niezliczonych
inicjatywach ewangelizacyjnych o
charakterze ekumenicznym, ramie w



ramie z innymi chrzescijanamiiw
atmosferze otwartosci, razem z
wieloma innymi osobami dobrej
woli.

Najblizszy synod Kosciola bedzie
poswiecony powolaniu mlodych,
na ktory to temat polemizowano z
Opus Dei. Pelen dobrych intencji
apostolski wysilek mogl wymuszaé
niektore decyzje poswiecenia lub
zamieni¢ misje w zadanie, ktore
musi przynosi¢ wyniki. Jezeli tak
bylo, jak sprawié, zeby cos takiego
sie nie powtorzylo? Czy wyjscie
poza prozelityzm i wspieranie
apostolstwa zarazliwego
przyniostoby owoce?

Benedykt XVI i Franciszek odnosili
sie do prozelityzmu w znaczeniu
negatywnym, ktorego nabral on w
ostatnich czasach, szczegolnie w
srodowisku ekumenicznym, i
wytlumaczyli bardzo dobrze, na
czym polega chrzescijanskie



apostolstwo. Naturalnie sens, w
jakim sw. Josemaria uzywat terminu
prozelityzm, nie byt negatywny.
Swiety Josemaria byl zawsze
zdecydowanym obronca wolnosci.
Mozliwe, Ze czasami niektorzy
popelniali te bledy, o ktorych pani
wspomina.

Obecnie przypomina mi sie posraod
tak wielu praktycznych przejawow
owego umilowania wolnosci przez
Sw. Josemarie drobiazg, ktory
jednakze uwazam za bardzo
znaczacy. Kiedy pewna matka
poprosila Sw. Josemarie, zeby
poblogostawil dziecko, ktore nosita w
swoim lonie, blogostawienstwo
brzmiatlo: ,,Abys$ byl wielkim
przyjacielem wolnosci”.

By¢ moze chodziloby o to, zeby inni
zadawali sobie pytanie: ,,0d kogo
bierze sie radosc 1 milosé, jakich
doswiadczaja te osoby?”.



Istotnie, chodzi nie tyle o czynienie
apostolstwa, co o bycie apostolami.
Dlatego powtarzam, ze Swiadectwo
jest calkowicie konieczne. W zwigzku
z tym nie wyklucza, ale wymaga
pozytywnego przekazywania
Ewangelii, propozycji nasladowania
Jezusa, rodzacej sie z mitosci do
bliznich, a w konsekwencji, peinej
poszanowania dla intymnosci i
wolnosci. W tym, jak we wszystkim,
przyklad Jezusa oSwietla droge i jest
decydujacy. Nie tylko ,,przeszed! On
dobrze czyniac”, ale rowniez by}
wyrazny 1 bardzo bezposredni w
swoich konkretnych propozycjach:
»,P0jdz za Mng!”, ,Nawracajcie sie i
wierzcie w Ewangelie!”.

Opus Dei stalo sie punktem
odniesienia ze wzgledu na swoja
inwestycje w edukacje na
wszystkich szczeblach i na
wszystkich kontynentach. Jak zyje
sie w Swiecie, nie bedac
Swiatowym? Czasami, do



przedsiewzie¢ organizowanych
przez instytucje religijne przesacza
sie logika sukcesu i na pierwszy
plan przebijaja sie znakomite
wyniki lub namacalne zaslugi
nagradzane w rankingach. Jak
sprawic, Zeby nie dojs¢ do
zamienia autentycznej misji, czyli
tego, jak coraz bardziej i coraz
lepiej ukazywaé piekno Bozego
oblicza?

Weczesniej odniostem sie do
niebezpieczenstwa dialektycznych
stereotypow. Uwazam, Ze kiedy
jakie$ osoby z Opus Dei promuja
osrodki nauczania, starajg sie, zeby
byly one znakomite z zawodowego
punktu widzenia, a rownoczesnie,
zeby oferowano w nich wspaniala
edukacje chrzescijanska, zawsze
szanujac wolnos¢ uczniow i ich
rodzin. Nie tylko nie ma tu
sprzecznosci, ale duch chrzescijanski
wymaga wlasnie spojnosci. Patrzac z
innej strony, chodzi o potwierdzanie



uczynkami, ze fakt bycia
chrzescijaninem nie niesie ze sobg
zaniedbywania tego, co ludzkie, ale
wprost przeciwnie.

Obawiam sie, Ze nie udalo mi sie
tego dobrze wyrazié. Nie chodzi o
podejscie: ,Albo ludzkie sukcesy,
albo pokazywanie Boga”. Nie
odnosilam sie rowniez szczegolnie
do apostolstwa prowadzonego
przez Dzielo. Zyjemy w klimacie
wojujacego laicyzmu, kiedy latwo
mozemy pomyslec, Ze mowienie o
Bogu jest niebezpieczne i Ze lepiej
pisa¢ o Nim malymi literkami albo
ze bedziemy Go dodawac na koncu
jak sztuczna etykietke. W jaki
sposob stawic€ czolo wyzwaniu
polegajacemu na mowieniu o Nim
z naturalnoscia, z pasj3a, bez
kompleksow, jak o blogostawionej
milosci, podtrzymujacej nasze
zycie i nasze przedsiewziecia?



Z pewnoscig mamy wrazenie, ze
zyjemy w czasach niepewnosci. A
rownoczesnie dostrzec mozna
wielkie pragnienie zmiany. Wydaje
sie, ze nasz Swiat oddala sie od Boga,
a jednak dostrzegamy tak wielkie
duchowe pragnienie — obawiamy sie
konfliktow, okazujac wielkie
pragnienie pokoju. Dzialanie Boga
dokonuje sie tu i teraz, w czasach, w
ktorych przyszlo nam zyc i obySmy
sie na to dzialanie otwierali! Kiedy
niektorzy mysliciele mowia, ze
relacje miedzyludzkie w
spoleczenstwie staly sie ptynne,
wskazuja na nasze pograzenie sie w
tym, co nietrwatle 1 powierzchowne.
To nie moze napeiniac nas
pesymizmem czy goryczg, tylko
powinno dodawac¢ nam bodZca do
zarazania innych radosciag Ewangelii.

By¢ moze jednym z pierwszych
krokow byloby przyjecie, Ze istotne
sa nie liczby, ale laska. Owszem,
zyjemy w chrzescijanstwie



mniejszosciowym, ale majacym
niezwyciezong wiare wielkosci
ziarnka gorczycy.

Jestem przekonany, ze jednym z
najwazniejszych wyzwan
dzisiejszego Kosciola jest dawanie
nadziei kazdemu czlowiekowi,
szczegolnie najmiodszym, rodzinom
cierpigcym z powodu trudnosci albo
rozpadu, a takze ofiarom ubostwa —
nie tylko materialnego, lecz bardzo
czesto przyjmujacego postac
samotnosci albo egzystencjalnej
pustki.

Stawianie czola temu wyzwaniu,
przy braniu pod uwage naszych
osobistych ograniczen i grzechow,
jest mozliwe tylko jezeli przezywa sie
na nowo mitosierne spojrzenie
Jezusa 1 prosi Go, zeby postal nas,
abysmy niesli Jego mitos¢
wspoiczesnym nam ludziom.

Kosciol chcial dla Dziela formuly
pralatury personalnej w sluzbie



Kosciola powszechnego i Kosciolow
partykularnych. Jednakze
nierzadko jest ono postrzegane
jako rzeczywistos¢
pozadiecezjalna. Gwoli
sprawiedliwosci, praca wielu
kaplanow Pralatury lagodzi brak
kaplanow diecezjalnych. Jednak w
praktyce fakt, ze wierni Pralatury
maja dostep do srodkow
formacyjnych we wlasnych
osrodkach, swoich spowiednikow,
swoje dziela apostolskie... moze
sprzyjac temu, ze beda oni zy¢ na
marginesie codziennego zycia
parafialnego. Jak stawi¢ czolo
wyzwaniu bycia zywymi
kamieniami wmurowanymi w
strukture Kosciola, nie zas jedynie
opartymi o te strukture?

By¢ moze chodzi o to, ze czesto, kiedy
mowi sie o Dziele, mysli sie przede
wszystkim o kaptanach Pralatury
albo o numerariuszach. Jednakze
wiekszo$¢ wiernych Dziela stanowig



supernumerariusze, ktorzy czynnie
uczestniczg w zyciu swoich parafii, w
miare swoich mozliwosci, }aczac
obowigzki zawodowe i rodzinne. Nie
zawsze jest fatwo miecC czas 1 kazdy
robi tyle, ile moze. Z drugiej strony,
kaplani Stowarzyszenia Swietego
Krzyza sa kaplanami diecezjalnymi
w pelni posSwiecajacymi sie
zadaniom duszpasterskim w swoich
diecezjach. Moim zdaniem, w miare
uplywu czasu ten eklezjalny wymiar,
by¢ moze dzisiaj mniej znany, bedzie
sie stawal coraz wyrazniejszy.

Niekiedy brakuje nam
postrzegania Kosciola jako
Mistycznego Ciala Chrystusa. I
tego, ze kazdy z nas od chwili
swojego powolania wnosi swoj
wklad do skarbca laski poprzez
obcowanie swietych. Pytam jednak
o inne wielkie wyzwanie w naszym
Kosciele, polegajace na tym, ze
parafie wzbogacaja sie coraz
bardziej i coraz wiecej



charyzmatami, ktore wzbudza
Duch Swiety. Obawiam sie, ze
brakuje wysilku z obu stron i
przezwyciezania uprzedzen, trzeba
wzajemnie wychodzi¢ na
spotkanie.

Jesli o to chodzi, moze pomoc nam
zmiana postawy. Zamiast rozliczac,
ile kazdy robi, trzeba dziekowac
Panu, dlatego ze wszyscy razem
tworzymy pewnag catos¢. Wydaje mi
sie, ze w pierwszym liscie, ktory
napisatem jako Pralat, wyrazilem sie
w tej kwestii jasno: ,Warto bedzie
nadal wykorzystywac okazje, aby
zachecac¢ wiernych Pralatury,
wspolpracownikow iludzi miodych,
z cala wolnoscia i osobista
odpowiedzialnoscia, do wspolpracy
w prowadzeniu katechezy, kursow
przedmalzenskich, do brania udziatu
w inicjatywach spotecznych w
parafiach i innych miejscach, gdzie
zachodzi taka potrzeba, o ile te
zajecia nie sg sprzeczne z



mentalnoscig Swiecka. Oczywiscie,
tego typu dzialania nie podlegaja
wladzom Pralatury. Z drugiej strony,
pragne tu wspomniec o siostrach i
braciach zakonnych, ktorzy czynili i
nadal czynia tyle dobrego dla
Kosciola i Swiata. «Kto nie kocha 1 nie
czci stanu zakonnego, nie jest moim
dobrym dzieckiem» — mawial nasz
Ojciec. Cieszy mnie ponadto mysl o
tylu braciach i siostrach oraz
ksiezach diecezjalnych, ktérych
powolanie zrodzilo sie w cieple
Dziela”.

Przychodzi mi rowniez na mysl
cos, co zwykle kwestionuje sie, jesli
chodzi o Dzielo. Chodzi o pewien
aspekt jego praktyki
duszpasterskiej. O fakt, ze
mezczyzni i kobiety sa rozdzieleni,
co czasami jest tak skuteczne i
potrzebne. Czy jest to cecha
zalozycielskiego charyzmatu? By¢
moze jest to nienaturalne, kiedy
nie dopuszcza sie wyjatkow? Z



zewngtrz mozna postrzegac to jako
nakaz, ktory tlumi zdrowe
inicjatywy rodzace sie naturalnie i/
lub ulatwiajace wspolzycie
mlodych, duchowa wspoélnote
malzenstw.

W Dziele podzial na kobiety i
mezczyzn ogranicza sie do Srodkow
formacyjnych, do osrodkéw, w
ktorych naucza sie organizowania
roznych rodzajow apostolstwa. W
tych przypadkach podziatl jest cecha
pierwotnego charyzmatu, ktory ma
za soba bardzo sprawdzone racje
duszpasterskie, chociaz rozumiem,
ze niektorzy ludzie go nie podzielaja
i wolg inne, rownie uprawnione,
sposoby dzialania. Poza tymi
srodkami formacyjnymi istniejg
rozmaite rodzaje dzialalnos$ci, w
ktorych uczestniczg kobiety i
mezczyzni: kursy dla malzenstw albo
dla narzeczonych, sesje dla ojcow 1
matek rodzin w klubach
miodziezowych, inicjatywy parafii



prowadzonych przez kaptanow
Pralatury itd. Nie mowiac o
niezliczonych zajeciach
nieformalnych, ktére powstaja z
wlasnej inicjatywy 1 kreatywnosci
rodzin. Moim zdaniem, istotne jest,
zeby zonaci mezczyzni i zamezne
kobiety otrzymywali formacje jako
pomoc w umacnianiu ich
malzenstwa iich rodziny: z takim
zamiarem oferuje sie Srodki
formacyjne Dziela.

Zyjemy w napietych, a
rownoczesnie pasjonujacych
czasach. Mysle o miejscach, w
ktorych Kosciol jest
przesladowany. ROwniez tam,
posrod misjonarzy XXI wieku, jest
wielu Hiszpanow z Opus Dei
gloszacych Boga. W starej Europie
zyjemy jakby w znieczuleniu. Jak
lagodzi¢ meczenstwo tak wielu
naszych braci, ktorzy oddaja swoje
zycie dla Chrystusa?



Przede wszystkim towarzyszyc¢ im
modlitwg. Nie wolno nam
przyzwyczaic sie do tych wiadomosci
o rzeczach, ktore niestety dziejq sie
codziennie. Swiety Josemaria, ktéry
zywo odczuwal wszystko to, co
dotykalo Kosciota, oskarzat
»konspiracje milczenia”, ktora
cigzyla na przesladowanych
chrzescijanach, zwlaszcza tych,
ktorzy zyli wowczas za zelazna
kurtyna. Prosit ludzi z Dziela — i
mysle, ze jest to rada, ktora nadaje
sie dla wszystkich katolikow —
zebySmy stawili czolo milczeniu przy
pomocy informacji, powiadamiajac o
tym, co dzieje sie z przesladowanymi
chrzescijanami i pomagajac im w
miare naszych mozliwosci.
Informacja jest kluczowa, poniewaz
powiadamianie o rzeczywistosci
moze skloni¢ nas do hojniejszej i
aktywniejszej pomocy.

Niekiedy mamy wrazenie, ze
Zzyjemy w swiecie pozbawionym



matek. O co prosil ksiadz nasza
Matke podczas podrodzy do Fatimy?

W Jej macierzynskiej obecnosci
zastanawialem sie raz jeszcze nad
niektorymi wyzwaniami naszego
Swiata, tylez zlozonego, co
pasjonujacego. Prositem Ja o laske
niesienia wszystkim Ewangelii z jej
pierwotng czystoscig, a
rownoczesnie z jej promieniujgca
nowoscig. W pozniejszym przestaniu
do moich dzieci pisalem o czyms, co
uwazam, ze moze nam sie przydac:
»,Chodzi tu raczej o wezwanie
skierowane do kazdego z nas, bySmy
— z naszymi zdolnosciami
intelektualnymi, z mozliwos$ciami
zawodowymi lub doswiadczeniem
zyciowym, jak i ograniczeniami i
wadami — zastanowili sie, jak lepiej
wspolpracowac w tym, by Chrystus
znalaz! sie na szczycie wszelkich
ludzkich dzialalnos$ci. Aby tego
dokonad, trzeba doglebnie zrozumiec
Swiat dzisiejszy: zmiany, ktdore



zachodzg, mozliwosci, ktore w nim
sie rysujg, a takze ograniczenia oraz
niesprawiedliwosci, czasami
powazne, ktore go plamig. Jednak
przede wszystkim konieczne jest
nasze osobiste zjednoczenie z
Jezusem poprzez modlitwe i
sakramenty. Dzieki temu bedziemy
stale otwarci na dzialanie Ducha
Swietego i z milo$cig bedziemy mogli
zapukac do serc innych ludzi”.

Mysle, ze te slowa w szczesliwy
sposob zamykaja rozmowe, w
ktorej pragnelabym poruszyé
wiecej tematow. Jednakze na tym
trzeba zakonczy¢. Z serca dziekuje
ksiedzu za poswiecony czas.
Dziekuje za ksiedza szczerosé i za
to, Ze nie odrzuca ksiadz
niewygodnych pytan. Dziekuje tez
za to, Ze probowal ksiadz razem ze
mna budowa¢ mosty.

Ja rowniez dziekuje za czas, ktory mi
pani poswiecila. Poza tym wspaniale



jest rozmawiac¢ w klimacie wolnosci,
otwarcia i sympatii, w ktorym
zawsze uczymy sie wzajemnie od
siebie. Jestem zadowolony, ze zadala
mi pani kilka pytan, ktore by¢ moze
moglyby sie wydawac niewygodne,
ale ktore byly okazja do omowienia
interesujacych aspektow i ktore poza
tym sa motywowane prawym i
szczerym pragnieniem wspolpracy w
rozpowszechnianiu prawdy. Kiedy to
mowie, przychodza mi na mysl stowa
z trzeciego Listu Sw. Jana:
»,Cooperatores Veritatis —
Wspoipracownicy Prawdy”, ktore
Jozef Ratzinger wybral jako biskupie
zawolanie.

Bogu niech beda dzieki! Dziekuje
rowniez ksiedzu za poswiecenie,
konieczne, zeby prowadzic
duchowo tysiace os6b wszystkich
ras i stanow, jak swiat dlugi i
szeroki. Dlatego ze potrzebujemy,
zebyscie z radoscia Ewangelii
nadal budowali rodziny, Kosciol i



ten nasz blogostawiony swiat. Oby
kazdy czytelnik byl rowniez
zlodziejem, ktory wykrada Bogu
modlitwy, zeby kazdy mogt
wypelnia¢ wiernie swoja misje.
Wowczas w tym meczu odniesiemy
zwyciestwo.

tlum. Bronistaw Jakubowski

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/mozemy-dotykac-zywego-
jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-
zycia-codziennego/ (13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mozemy-dotykac-zywego-jezusa-we-wszystkich-okolicznosciach-zycia-codziennego/

	„Możemy dotknąć żywego Jezusa we wszystkich okolicznościach życia codziennego”.

