
opusdei.org

Modlitwa Dzieci
Bożych

Rozważanie prowadzone przez
św. Josemarię 4 kwietnia 1955 r.
dla alumnów Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża.

11-11-2023

„Zawsze powinniśmy się modlić i nie
ustawać”[1]. Modlitwa, moje dzieci,
jest podstawą wszelkiej pracy
nadprzyrodzonej.

Spójrzmy na Jezusa Chrystusa, w
który jest naszym wzorem. Co robi
przy wielkich okazjach? Co mówi o



Nim Ewangelia? Przed rozpoczęciem
swego życia publicznego usuwa się
na pustynię na „czterdzieści dni i
czterdzieści nocy”[2], aby się modlić.
Święty Łukasz opowiada, że
przedtem „całą noc spędził na
modlitwie do Boga”[3]. A przed
otwartym grobem Łazarza, wznosi
oczy ku niebu i woła: „Ojcze,
dziękuję Ci, żeś Mnie wysłuchał”[4]. A
co robi w intymności Ostatniej
Wieczerzy, w udręce Getsemani, w
samotności Krzyża? Z wyciągniętymi
ramionami, rozmawia z Ojcem.

A teraz kontemplujmy Jego
błogosławioną Matkę: jaki przykład
nam zostawiła? Kiedy Archanioł
idzie, aby przekazać Jej Boskie
poselstwo, znajduje Ją pogrążoną na
modlitwie. A pierwsi chrześcijanie?
Dzieje Apostolskie przekazują nam
scenę, którą uwielbiam, ponieważ
jest dla nas żywym przykładem;
dlatego kazałem ją umieścić w tak
wielu oratoriach i innych miejscach:



„Trwali oni w nauce Apostołów i we
wspólnocie, w łamaniu chleba i w
modlitwach”[5].

Co robili wszyscy święci, mój synu?
Myślę, że nie było ani jednego bez
modlitwy; nikt nie dotarł na ołtarze,
nie będąc duszą modlitwy.

Istnieje wiele sposobów modlitwy. Ja
pragnę dla was modlitwy dzieci
Bożych; a nie modlitwy hipokrytów,
którzy muszą usłyszeć od Jezusa, że
„nie każdy, który Mi mówi: "Panie,
Panie!", wejdzie do królestwa
niebieskiego”[6]. Czynimy wolę Ojca,
poświęciwszy nasze życie. Nasza
modlitwa, nasze wołanie: Panie,
Panie, jest związane ze skutecznym
pragnieniem wypełnienia Woli Bożej.
To wołanie przejawia się na tysiąc
różnych sposobów: to jest modlitwa i
tego chcę dla was.

Synu mojej duszy! Jeśli podczas tych
dni rekolekcji powoli zastanowisz się
nad tym, co mówią ci twoi bracia



kapłani, którzy prowadzą medytacje;
jeśli przeprowadzisz poważny,
zdecydowany rachunek sumienia ze
swojego dotychczasowego życia; jeśli
zakończysz go mocnym
postanowieniem, by starać się żyć
modlitwą, by szukać miłosnej
rozmowy z odwieczną Miłością;
zapewniam cię, że staniesz się tym,
czego pragnie od ciebie Pan: duszą,
która daje pociechę innym i która jest
skuteczna w godzinie apostolstwa.

Bardzo dobrze zastosowałeś
pierwsze nauki o modlitwie, kiedy
zacząłeś otrzymywać kierownictwo
duchowe w naszym Opus Dei.
Następnie słuchałeś swoich braci i
wiele wspaniałych rad od nich, które
starałeś się wprowadzać w życie. A
teraz, po wielu lub niewielu latach
pracy dla naszego Pana, Ojciec
ponownie nalega na modlitwę.
Dlaczego? Ponieważ, aby być
świętym, mój synu, musisz się



modlić: nie mam innej recepty na
świętość.

Jeśli jeszcze tego nie doświadczyłeś,
zobaczysz, co się wydarzy, gdy
wypełnisz Normy, nie zdając sobie z
tego sprawy, od rana do wieczora i
od nocy do rana modląc się: aktami
miłości, aktami zadośćuczynienia,
aktami dziękczynienia; sercem,
ustami, małymi umartwieniami,
które rozpalają twoją duszę.

To nie są rzeczy, które można uznać
za drobiazgi: to nieustanna
modlitwa, dialog miłości. Praktyka,
która nie spowoduje żadnej
deformacji psychologicznej,
ponieważ dla chrześcijanina
powinna być tak naturalna i
spontaniczna jak bicie serca.

Kiedy wszystko przychodzi łatwo:
dziękuję Ci, mój Boże! Kiedy
nadchodzi trudny moment: Panie,
nie opuszczaj mnie! I Bóg, „cichy i



pokornego serca”[7], jak może ci
odmówić?

Chcę, aby całe nasze życie było
modlitwą: w obliczu tego, co
przyjemne i tego, co nieprzyjemne, w
obliczu pocieszenia... i w obliczu
rozczarowania, z powodu śmierci
ukochanej osoby. Przede wszystkim
konieczna jest natychmiast,
rozmowa z Bogiem Ojcem, szukanie
Pana w głębi duszy.

W tym celu, synu, musisz mieć
wyraźne, habitualne, stałe
usposobienie niechęci do grzechu. Po
męsku, musisz odczuwać grozę,
wielką grozę grzechu ciężkiego. A
także głęboko zakorzenioną postawę
odrazy do rozmyślnego grzechu
powszedniego.

Bóg przewodniczy naszej modlitwie,
a ty, mój synu, rozmawiasz z Nim tak,
jak rozmawia się z bratem, z
przyjacielem, z ojcem: pełen
zaufania. Powiedz Mu: Panie, który



jesteś całą Wielkością, całą Dobrocią,
całym Miłosierdziem, wiem, że mnie
słyszysz! Dlatego zakochuję się w
Tobie, z szorstkością moich manier, z
moimi biednymi rękoma
ubrudzonymi kurzem z drogi. Dzięki
takiemu uniżeniu to, co wcześniej
było upokarzające, staje się radosne,
a życie w darze z siebie - szczęśliwe.
Wiedzieć, że jestem tak blisko Boga!
Dlatego, cokolwiek się wydarzy,
jestem mocny, bezpieczny z Tobą,
który jesteś skałą i twierdzą[8].

„Ojcze - mówisz tak, jakbyś szeptał
mi do ucha, - ale to, co nam mówisz, z
jednej strony jest czymś bardzo
dobrze znanym, a z drugiej strony
wydaje się tak trudne...” A ja
powtórzę ci jeszcze raz, że trzeba być
duszą modlitwy. To jedyny sposób, by
być szczęśliwym, nawet jeśli się
dopiero zaczęło, nawet jeśli napotyka
się po drodze wielkie trudności.



Pan chce, abyś był szczęśliwy na
ziemi. Szczęśliwy także wtedy, gdy
będziesz źle traktowany i
znieważany. Wielu ludzi robi zamęt:
modne stało się plucie na ciebie,
który jesteś „omnium peripsema”[9],
niczym śmieć ...

To, mój synu, jest trudne; to jest
bardzo trudne. Jest to trudne, dopóki
- w końcu - człowiek nie zbliży się do
Tabernakulum i nie zobaczy siebie
uważanego za cały brud świata, za
biednego robaka, i naprawdę powie:
Panie, jeśli nie potrzebujesz mojego
honoru, to po co mi on? Do tego
czasu dziecko Boże nie wie, co to
znaczy być szczęśliwym: dopóki nie
osiągnie tego ogołocenia, tego
oddania, które jest miłością, ale
opartą na cierpieniu i pokucie.

Nie chciałbym, aby to wszystko, co ci
mówię, mój synu, przeszło jak letnia
burza: cztery krople, potem słońce, i
znowu sucho. Nie, ta woda musi



wejść w twoją duszę, utworzyć
depozyt - skuteczność Bożą. A
osiągniesz to tylko wtedy, gdy nie
pozwolisz, abym ja, który jestem
twoim Ojcem, modlił się sam. Ten
czas wspólnej rozmowy, blisko
Tabernakulum, wytworzy w tobie
owocne ziarno, jeśli podczas gdy ja
będę mówił, ty również będziesz
mówił w swoim sercu. Podczas gdy ja
staram się rozwinąć wspólną myśl,
która jest dobra dla każdego z was,
wy w tym samym czasie sięgacie po
inne, bardziej intymne, osobiste
myśli. Z jednej strony jesteś pełen
wstydu, ponieważ nie byłeś w stanie
być w pełni człowiekiem Bożym; z
drugiej strony jesteś pełen
wdzięczności, ponieważ pomimo
wszystko zostałeś wybrany Bożym
powołaniem i wiesz, że nigdy nie
zabraknie ci łaski nieba. Bóg dał ci
dar powołania, wybierając cię przed
wiecznością, i sprawił, że w twoich
uszach rozbrzmiewają te słowa,
które dla mnie smakują jak miód:



„Redemi te, et vocavi te nomine tuo:
meus es tu!”[10]. Jesteś Jego, Pana. Jeśli
dał ci tę łaskę, da ci również wszelką
pomoc, jakiej potrzebujesz, aby być
wiernym jako Jego syn w Opus Dei.

Z tym oddaniem, jakie masz, mój
synu, będziesz starał się doskonalić
każdego dnia i będziesz żywym
wzorem człowieka z Opus Dei. Tego
pragnę, w to wierzę, taką mam
nadzieję. Ty, po tym, jak usłyszałeś,
jak Ojciec mówi o naszym duchu
dusz kontemplacyjnych, będziesz
starał się tym żyć i takim być. Poproś
teraz Jezusa: Panie, wprowadź te
prawdy w moje życie, nie tylko do
mojej głowy, ale w rzeczywistość
mojego sposobu bycia! Synu, jeśli to
uczynisz, zapewniam cię, że
zaoszczędzisz sobie wiele bólu i
zmartwień.

Ile nonsensów, ile irytacji znika
natychmiast, gdy zbliżamy się do



Boga w modlitwie! Idź i porozmawiaj
z Jezusem, który pyta nas:

„Co ci dolega?

- Zdarza mi się to i tamto.., i
natychmiast światło.

Często zdajemy sobie sprawę, że
sami przysparzamy sobie trudności.
Ty, który uważasz, że masz
wyjątkową wartość, posiadasz
niezwykłe cechy, a kiedy inni tego
nie uznają, czujesz się upokorzony,
urażony? Idź natychmiast na
modlitwę: Panie!… - I popraw się;
nigdy nie jest za późno na poprawę,
ale popraw to teraz. Wtedy będziesz
wiedział, co to znaczy być
szczęśliwym, nawet jeśli nadal
czujesz błoto zasychające na twoich
skrzydłach, jak ptak, który spadł na
ziemię. Z umartwieniem i pokutą, z
chęcią uprzykrzenia sobie życia, aby
uczynić je przyjemniejszym dla
twoich braci, błoto to odpadnie i -
wybacz porównanie, które



przychodzi mi teraz do głowy - twoje
skrzydła będą jak skrzydła anioła,
czyste, lśniące i będziesz mógł się
wznosić!

Czyż nie jest prawdą, mój synu, że
podejmujesz konkretne
postanowienia; czyż nie jest prawdą,
że dzięki braterskiej rozmowie i
spowiedzi, przeżywanej z
nadprzyrodzonym zmysłem, którego
cię nauczono, zobaczysz siebie takim,
jakim jesteś, twarzą w twarz z
Bogiem, z pokorą? W kierownictwie
duchowym nigdy nie przestawaj
mówić o swoim życiu modlitewnym,
o tym, jak ci idzie walka o
świadomość obecności Bożej, o
swoim duchu kontemplacyjnym.

Dzieci mojej duszy, chcę was
prowadzić po drodze cudów, przez
życie pełne miłości i
nadprzyrodzonych przygód, po
której prowadzi mnie Pan; życie
pełne szczęścia, poświęcenia,



cierpienia, wyrzeczeń, oddania,
zapomnienia o sobie.

„Si quis vult post me venire... Jeśli kto
chce iść za Mną, niech się zaprze
samego siebie, niech co dnia bierze
krzyż swój i niech Mnie
naśladuje!”[11]. Wszyscy słyszeliśmy
te słowa: dlatego tu jesteśmy.
Słyszeliśmy również inne: „Nie
wyście Mnie wybrali, ale Ja was
wybrałem”[12]. Boże powołanie ma
bardzo konkretny cel: skierować cię
na wszystkie rozdroża ziemi, będąc
dobrze zanurzonym w Bogu. Być
solą, być zaczynem, być światłem
świata. Tak, mój synu: ty w Bogu, aby
oświecać, nadawać smak, wzrastać,
być zaczynem.

Ale światło będzie ciemnością, jeśli
nie będziesz kontemplacyjny, duszą
nieustannej modlitwy; i sól straci
swój smak, jeśli nie będziesz
zanurzony w Bogu, będziesz służył
tylko do deptania przez ludzi. Jeśli



nie jesteś prawdziwie
kontemplacyjną duszą, drożdże
zgniją i stracą swoją moc
zakwaszania całej masy.

Odmawiaj modlitwy ustne, te, które
są częścią naszego życiowego planu
pobożności. Następnie zwróć się do
Boga z własnymi, osobistymi
modlitwami ustnymi: tymi, które
pobudzają cię do największej
pobożności. Nie poprzestawaj na
tym, co wszyscy mamy obowiązek i
radość wypełniać: dodaj to, co
dyktuje twoja inicjatywa i twoja
hojność. Wreszcie, nie zapominaj o
nieustannej modlitwie myślnej.
Staraj się prowadzić dialog z Bogiem,
w centrum swojej duszy, z całą
ufnością i szczerością.

Synu, myślę, że powiedziałem ci już
wszystko, co miałem ci do
powiedzenia. Teraz pozostaje ci
zdecydować się być duszą
prawdziwie oddaną, zakochaną, w



stałym kontakcie z Bogiem. Wtedy
jestem pewien twojej wierności.

Zakończę więc trzema cytatami z
Pisma Świętego:

„Oportet semper orare et non
deficere”[13] : zawsze powinniśmy się
modlić i nie ustawać.

„Erat pernoctans in oratione Dei”[14]:
Chrystus całą noc spędził na
modlitwie do Boga.

„Erant autem perseverantes in
doctrina apostolorum, et
communicatione fractionis panis, et
orationibus”[15]: Pierwsi chrześcijanie
trwali w nauce Apostołów i we
wspólnocie, w łamaniu chleba i w
modlitwach.

[1] Łk 18, 1.

[2] Mt 4, 2.

[3] Łk 6, 12.



[4] J 11, 41.

[5] Dz 2, 42.

[6] Mt 7, 21.

[7] Mt 11, 29.

[8] Por. 2 Sm 22, 2.

[9] Por. 1 Kor 4, 13.

[10] Iz 43, 1.

[11]Łk 9, 23.

[12] J 15, 16.

[13] Łk 18, 1.

[14] Łk 6, 12.

[15] Dz 2, 42.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/modlitwa-dzieci-bozych/


pl/article/modlitwa-dzieci-bozych/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/modlitwa-dzieci-bozych/

	Modlitwa Dzieci Bożych

