
opusdei.org

„Mnieście to
uczynili” — uczynki
miłosierne
względem ciała

Niniejszy artykuł mówi o
uczynkach miłosiernych
względem ciała, które zalecał
Jezus Chrystus. Chrześcijanin
nie może przechodzić obojętnie
wobec potrzeb innych, również
nieznajomych, ponieważ to w
nich jest Chrystus, który prosi
nas o pomoc.

19-07-2019



Nasz Bóg nie ograniczył się do
stwierdzenia, że nas chce. On sam
uformował nas z prochu ziemi[1].
«Stworzyły nas dłonie Boga — Boga
rzemieślnika»[2]. Bóg stworzył nas
na swój obraz i podobieństwo, a
nawet zechciał stać się «jednym z
nas»[3]. Słowo stało się ciałem,
pracowało własnymi rękami, niosło
na swoich barkach całą nędzę
wieków i zechciało zachować na całą
wieczność rany swojej Męki jako
trwały znak swej wiernej miłości. Z
tych wszystkich powodów my,
chrześcijanie, nie tylko nazywamy
się dziećmi Bożymi, ale rzeczywiście
nimi jesteśmy[4]: dla Boga i dla Jego
dzieci miłość «nie może być przecież
abstrakcyjnym słowem. Z samej swej
natury jest ona konkretnym życiem:
to intencje, zachowania, postawy,
które przyjmuje się w
codzienności»[5]. Święty Josemaría
przestrzegał w ten sposób przed
tymi, «którzy postrzegają
chrześcijaństwo jako zbiór



pobożnych praktyk lub uczynków,
nie dostrzegając ich związku z
sytuacjami codziennego życia, z
koniecznością troszczenia się o
potrzeby innych oraz starania się o
zaradzenie niesprawiedliwościom.
Powiedziałbym, że ci, którzy
prezentują tę mentalność, nie
zrozumieli jeszcze, co oznacza fakt,
iż Syn Boży stał się człowiekiem, że
przyjął ciało, duszę i głos człowieka,
że dzielił nasz los aż po rozdzierające
w najwyższym stopniu
doświadczenie śmierci»[6].

Wezwani do miłosierdzia

W scenie Sądu Ostatecznego, którą
Jezus przedstawia w Ewangelii,
zarówno sprawiedliwi, jak i
niesprawiedliwi zadają z
zakłopotaniem pytania samym sobie
i Panu, kiedy to widzieli Go głodnym,
nagim, chorym i pomogli Mu albo nie
zrobili tego[7]. Pan zaś odpowiada
im: «Zaprawdę, powiadam wam:



Wszystko, co uczyniliście jednemu z
tych braci moich najmniejszych,
Mnieście uczynili» (Mt 25, 40). Pan
nie mówi tego tylko po to, żeby było
ładnie, jakby jedynie zachęcał nas,
żebyśmy o Nim pamiętali i
naśladowali Jego przykład
miłosierdzia. Jezus mówi uroczyście:
«zaprawdę, powiadam wam…
Mnieście to uczynili». On «zjednoczył
się jakoś z każdym człowiekiem»[8],
dlatego że doprowadził miłość do
końca: «Nikt nie ma większej miłości
od tej, gdy ktoś życie swoje oddaje za
przyjaciół swoich» (J 15, 13). Bycie
chrześcijanami oznacza wejście w tę
bezwarunkowość Bożej miłości,
przyzwolenie na działanie «zawsze
większej miłości Bożej»[9].

W tym ustępie Ewangelii Pan mówi o
głodzie, pragnieniu, wędrówce,
nagości, chorobie i więzieniu[10].
Uczynki miłosierdzia naśladują ten
sam wzorzec. Ojcowie Kościoła
komentowali często uczynki



miłosierdzia i zaczęli je dzielić na
uczynki miłosierne względem ciała i
względem duszy, oczywiście nie
mając zamiaru uwzględnić w ten
sposób wszystkich stanów nędzy. Z
upływem wieków do tych
pierwszych uczynków dodano
obowiązek grzebania umarłych z
odpowiadającym mu uczynkiem
względem duszy: modlić się za
żywych i umarłych. W najbliższych
dwóch tekstach zajmiemy się tymi
uczynkami, w których chrześcijańska
mądrość dokonała syntezy naszego
powołania do miłosierdzia. Dlatego
że chodzi o powołanie — i to
powołanie powszechne — kiedy Pan
mówi swoim uczniom wszystkich
czasów: «Bądźcie miłosierni, jak
Ojciec wasz jest miłosierny» (Łk 6,
36). Uczynki miłosierdzia rozwijają
przed nami to wołanie. «Wspaniale
byłoby, gdybyście nauczyli się ich na
pamięć — sugerował niedawno
Papież — w ten sposób łatwiej je
wypełniać!»[11].



Solidarność na żywo

Kiedy, rozważając uczynki
miłosierne względem ciała,
rozglądamy się wokół, w wielu
częściach świata stwierdzimy być
może w pierwszej chwili, że
nieczęste są sytuacje umożliwiające
ich praktykowanie. Przed wiekami
ludzkie życie było o wiele bardziej
wystawione na siły przyrody, na
ludzką samowolę, na kruchość ciała.
Dzisiaj natomiast jest wiele krajów, w
których rzadko pojawia się — za
wyjątkiem sytuacji wyjątkowych lub
kataklizmów — bezpośrednia
konieczność grzebania umarłego
albo udzielenia schronienia komuś
bez dachu nad głową, ponieważ
sama organizacja państw zapewnia
tę usługę. A jednak niemało jest
miejsc na ziemi, w których każdy z
tych uczynków miłosierdzia jest na
porządku dziennym. A nawet w
krajach rozwiniętych, obok
zapewniania usług pomocy



społecznej istnieją liczne sytuacje
wielkiego materialnego niedostatku
— tak zwany czwarty świat.

Wszyscy powinniśmy uświadamiać
sobie tę rzeczywistość i myśleć, w
jakiej mierze możemy się przyczynić
do stawiania jej czoła. «Trzeba
otworzyć oczy, trzeba umieć patrzeć
dookoła i rozpoznawać te wezwania,
które kieruje do nas Bóg poprzez
tych, którzy nas otaczają. Nie
możemy żyć odwróceni plecami do
tłumu, zamknięci w swoim małym
świecie. Nie tak żył Jezus. Ewangelie
mówią nam wielokrotnie o Jego
miłosierdziu, o Jego umiejętności
współczucia innym w ich cierpieniu i
potrzebach»[12].

Pierwszym poruszeniem uczynków
miłosiernych względem ciała jest
solidarność ze wszystkimi
cierpiącymi, choćby nieznajomymi:
«Nie tylko martwią nas problemy
każdego, ale w pełni solidaryzujemy



się z innymi obywatelami w
publicznych klęskach i
nieszczęściach, które dotykają nas w
ten sam sposób»[13]. Na pierwszy
rzut oka mogłoby się wydawać, że
taka postawa jest uczuciem
chwalebnym, ale bezużytecznym. A
jednak ta solidarność jest glebą, na
której może z siłą wzrastać
miłosierdzie. Z łacińskiego solidum
— solidarność oznacza przekonanie o
przynależności do jakiejś całości, w
taki sposób, że postrzegamy
trudności innych jako własne.
Chociaż termin ma sens nawet na
poziomie jedynie ogólnoludzkim, dla
chrześcijanina nabiera całej swojej
mocy. «Już nie należycie do samych
siebie», mówi Św. Paweł
Koryntianom (1 Kor 6, 19).
Stwierdzenie to mogłoby niepokoić
współczesnego człowieka jako
zagrożenie dla jego autonomii. A
jednak mówi nam ono po prostu,
używając częstego określenia
ostatnich papieży, że ludzkość, a



zwłaszcza Kościół, to jedna «wielka
rodzina»[14].

«Niech trwa braterska miłość (…).
Pamiętajcie o uwięzionych, jakbyście
byli sami uwięzieni, i o tych, co
cierpią, bo i sami jesteście w
ciele» (Hbr 13, 1-3). Choćby nie była
możliwa znajomość wszystkich
aktualnych bolączek każdego
człowieka ani materialne zaradzenie
wszystkim tym problemom,
chrześcijanin nie odżegnuje się od
nich, ponieważ miłuje ludzi sercem
Boga. «Bóg jest większy od naszego
cerca i zna wszystko» (1 J 3, 20).
Kiedy podczas Mszy Świętej prosimy
Ojca, byśmy «posileni Ciałem i Krwią
Twojego Syna i napełnieni Duchem
Świętym, stali się jednym ciałem i
jedną duszą w Chrystusie»[15],
spoglądamy na pełnię tego, co już jest
rzeczywistością, która wzrasta po
cichu «niczym las, w którym dobre
drzewa zapewniają solidarność,
wspólnotę, zaufanie, oparcie,



bezpieczeństwo, szczęśliwe
umiarkowanie, przyjaźń»[16].

Solidarność chrześcijanina
konkretyzuje się przede wszystkim w
modlitwie za cierpiących, choćbyśmy
ich nie znali. Najczęściej nie
zobaczymy owoców tej modlitwy,
złożonej również z pracy i
poświęcenia, ale jesteśmy
przekonani, że «to wszystko krąży po
świecie jako życiowa siła»[17]. Z tego
samego powodu Mszał Rzymski
gromadzi wielką liczbę Mszy w
różnych potrzebach, które obejmują
zakres wszystkich uczynków
miłosierdzia. Modlitwa wiernych na
zakończenie Liturgii Słowa budzi
również w nas «troskę o wszystkie
Kościoły» i o wszystkich ludzi w taki
sposób, że możemy powiedzieć ze
Świętym Pawłem: «Któż odczuwa
słabość, bym i ja nie czuł się słabym?
Któż doznaje zgorszenia, żebym i ja
nie płonął?» (2 Kor 12, 28-29).



Solidarność to również «proste
codzienne gesty, przełamujące logikę
przemocy, wyzysku, egoizmu», w
odpowiedzi na «świat szalejącej
konsumpcji», który jest zarazem
«światem znęcania się nad życiem
we wszystkich jego formach»[18].
Kiedyś w wielu rodzinach istniał
zwyczaj całowania chleba, kiedy ten
upadł na ziemię. W ten sposób
odnoszono się z uznaniem do pracy, z
jaką wiązało się zdobywanie
żywności, i dziękowano za to, że ma
się co do ust włożyć. «Głodnego
nakarmić» może się zatem
konkretyzować w jedzeniu tego, co
nam dają, w unikaniu zbędnych
kaprysów, w twórczym korzystaniu z
nadwyżek żywności; «spragnionego
napoić» być może poprowadzi nas do
unikania marnotrawstwa wody,
która w tak wielu miejscach jest
niezwykle rzadkim dobrem[19];
«nagiego przyodziać» skonkretyzuje
się również w trosce o ubranie, w 
przekazywanie go ze starszych braci



na młodszych, w zachowywaniu
czasem dystansu wobec dernier cri
[ostatniego krzyku] mody, itd. Z tych
drobnych — albo nie tak drobnych —
wyrzeczeń mogą się uzbierać
jałmużny radujące najbardziej
potrzebujących, jak nauczał Św.
Josemaría chłopców Św. Rafała, a
także darowizny, żeby wyjść
naprzeciw katastrofom
humanitarnym. Wiele miesięcy temu
Papież mówił nam à propos, że
«jeżeli ten Jubileusz nie dociera do
kieszeni, nie jest prawdziwym
Jubileuszem»[20].

Gościnność — nie opuszczać
słabego

Rodzice, przede wszystkim swoim
przykładem, mogą zrobić wiele, żeby
nauczyć «żyć w ten sposób swoje
dzieci (…); pokonywać egoizm i
używać swego czasu
wspaniałomyślnie w posłudze tym,
którym gorzej się wiedzie — przez



udział w pracach odpowiednich dla
ich wieku, niech objawia się w nich
zapał solidarności ludzkiej i
Boskiej»[21]. Jako że miłość jest
uporządkowana — dlatego że byłaby
to fałszywa miłość, gdyby ktoś
zajmował się żyjącymi daleko, a
dystansował się od osób w swoim
otoczeniu — to przezwyciężanie
egoizmu rozpoczyna się zwykle we
własnym domu. Wszyscy — mali i
duzi — musimy się nauczyć podnosić
wzrok, żeby odkrywać drobne
codzienne niedostatki osób żyjących
wokół nas. Szczególnie trzeba
towarzyszyć krewnym i
przyjaciołom, którzy cierpią choroby,
nie uważając ich dolegliwości za
zaburzenie, dla którego należałoby
znaleźć zwykłe techniczne
rozwiązania. «„Nie odtrącaj mnie w
czasie starości; gdy siły ustaną, nie
opuszczaj mnie!” (Ps 71, 9). To krzyk
człowieka starego, który obawia się
zapomnienia i pogardy»[22]. Liczne
są postępy nauki, pozwalające



poprawić warunki chorych, ale
żaden z wynalazków nie może
zastąpić bliskości osoby, która
zamiast widzieć w chorych ciężar,
odgaduje w nich «Chrystusa, który
przechodzi», Chrystusa, który
potrzebuje naszej opieki. «Chorzy to
przecież On»[23], pisał Św.
Josemaría, używając śmiałego
zwrotu odzwierciedlającego
wymagający okrzyk Pana:
«zaprawdę, powiadam wam (…),
Mnieście uczynili» (Mt 25, 40).

«Kiedy widzieliśmy Cię chorym lub w
więzieniu i przyszliśmy do Ciebie?».
Niekiedy może być trudno dostrzec
Boga za człowiekiem, który cierpi,
ponieważ taki człowiek jest w złym
humorze albo jest niezadowolony
albo też dlatego że ma wymagania
czy zachowuje się egoistycznie.
Jednakże osoba chora, właśnie przez
wzgląd na swoją słabość, jeszcze
bardziej zasługuje na tę miłość. Boski
blask oświetla cechy chorego



człowieka, który upodabnia się do
cierpiącego Chrystusa, tak
zniekształconego, że «nie miał On
wdzięku ani też blasku, aby na Niego
popatrzeć, ani wyglądu, by się nam
podobał» (Iz 53, 2).

Opieka nad chorymi, starcami,
umierającymi, wymaga dlatego
sporej dozy cierpliwości i hojności,
jeśli chodzi o nasz czas, szczególnie
wówczas, kiedy chodzi o choroby
przeciągające się w czasie. Dobry
Samarytanin «wszak też miał swoje
obowiązki i swoje sprawy do
załatwienia»[24]. Jednak to właśnie
tym, którzy tak jak on, czynią z tej
opieki nieuniknione zadanie i nie
chronią się w obojętności rozwiązań,
które ostatecznie polegają na
odrzuceniu tych, którzy po ludzu
patrząc, mogą niewiele dać, Pan
mówi: «Wiedząc to będziecie
błogosławieni, gdy według tego
będziecie postępować» (J 13, 17).
Tym, którzy umieli opiekować się



słabymi, Bóg rezerwuje pełne
czułości powitanie: «Pójdźcie,
błogosławieni Ojca mojego» (Mt 25,
34).

«Zasadniczo miarę człowieczeństwa
— pisał Benedykt XVI — określa się
w odniesieniu do cierpienia i do
cierpiącego. Ma to zastosowanie
zarówno w przypadku jednostki, jak
i społeczeństwa. Społeczeństwo,
które nie jest w stanie zaakceptować
cierpiących ani im pomóc i mocą
współczucia współuczestniczyć w
cierpieniu, również duchowo, jest
społeczeństwem okrutnym i
nieludzkim»[25]. Dlatego chorzy
przywracają nam człowieczeństwo,
które niekiedy zanika wobec
pospiesznego tempa tego świata.
Chorzy przypominają nam, że ludzie
są ważniejsi niż przedmioty, że
istnienie jest ważniejsze niż
działanie.



Niektóre osoby, ponieważ Bóg
poprowadził je tą drogą, albo dlatego
że tak wybrały dla siebie, poświęcają
znaczącą część swoich dni opiece
nad cierpiącymi, nie oczekując tego,
że ktoś z uznaniem przyjmie to
zadanie. Chociaż nie pisze się o nich
w przewodnikach turystycznych, to
właśnie takie osoby są autentycznym
dziedzictwem ludzkości, ponieważ
pokazują nam wszystkim, że
jesteśmy na tym świecie, żeby
troszczyć się o innych[26]. To jest
odwieczny sens gościnności,
przyjmowania innych.

Rzadko przypadnie nam grzebać
zmarłego, ale możemy towarzyszyć
jemu i jego bliskim w ostatnich
chwilach. Dlatego udział w pogrzebie
jest zawsze czymś więcej niż
wyrazem uprzejmości. Jeżeli
zastanowimy się nad głębią tych
gestów, zobaczymy, że zachowują
one tętno autentycznego
człowieczeństwa, które otwiera się



na wieczność. «I także w tym
wypadku miłosierdzie daje pokój
temu, kto odchodzi, i temu, kto
zostaje, dając nam odczuć, że Bóg jest
większy niż śmierć i że gdy trwamy
w Nim, także ostatnia rozłąka
stanowi „do widzenia”»[27].

Kreatywność: działać przy pomocy
tego, co jest

Rodziny, które emigrują, uciekając od
wojny, osoby bezrobotne, więźniowie
«nowych form niewolnictwa
nowoczesnego społeczeństwa»[28]
jak narkomania, hedonizm,
uzależnienie od hazardu... Liczne są
materialne potrzeby, które możemy
odkryć w naszym otoczeniu. Ktoś
mógłby nie wiedzieć, gdzie i w jaki
sposób zacząć. A jednak
doświadczenie pokazuje, że liczne
drobne inicjatywy, skierowane na
rozwiązanie jakiegoś braku w
naszym najbliższym otoczeniu,
rozpoczynają się od tego, co się



posiada i we współpracy z kimś, kto
jest pod ręką. Więcej jest w tym
dobrego humoru i kreatywności niż
czasu, środków finansowych albo
urządzeń instytucji publicznych.
Inicjatywy takie ostatecznie czynią
wiele dobra, ponieważ
bezinteresowność generuje
wdzięczność będącą motorem
nowych inicjatyw. Miłosierdzie
spotyka miłosierdzie[29], zaraża nim.
Spełnia się ewangeliczna
przypowieść o ziarnku gorczycy:
«Jest ono najmniejsze ze wszystkich
nasion, lecz gdy wyrośnie, jest większe
od innych jarzyn i staje się drzewem,
tak że ptaki przylatują z powietrza i
gnieżdżą się na jego gałęziach» (Mt
13, 32).

Potrzeby każdego miejsca i
możliwości każdego człowieka są
bardzo różne. Najlepiej zająć się
czymś, co jest w zasięgu ręki i wziąć
się do pracy. Z czasem, często
szybciej niż myśleliśmy, otworzą się



drzwi, które, jak się wydawało,
pozostaną zamknięte. I wówczas
dociera się do więźniów, do
zakładników tak wielu innych
nałogów, którzy są opuszczeni
niczym w ścieku świata, który
odrzucił ich, kiedy przestali
funkcjonować.

Istnieją, na przykład, tacy ludzie,
którzy wciąż są zajęci pracą, i
chociaż sądzą, że nie mają czasu na
takie zajęcia, odkrywają sposób
skierowania części swoich wysiłków
ku rzeczywistości zajmującej innych
i wyciągają ich z otchłani
bezcelowego życia. Rodzi się
współpraca: ktoś ma niewiele czasu,
ale za to posiada umiejętność
zarządzania i stosunki… inny, z
mniejszymi zdolnościami
organizacyjnymi, poświęca godziny
pracy. Na przykład, dla emerytów
otwiera się w ten sposób panorama
drugiej młodości, w której mogą
przekazać wiele ze swojego



życiowego doświadczenia.
«Niezależnie od poziomu
wykształcenia czy bogactwa wszyscy
ludzie mogą wnieść jakiś wkład w
budowanie sprawiedliwszej i
bardziej braterskiej cywilizacji.
Konkretnie sądzę, że wszyscy mogą
nauczyć się dużo z przykładu
hojności i solidarności najprostszych
osób. Tej hojnej mądrości, która umie
dzielić się z coraz większą liczbą
osób, a której nasz świat tak bardzo
potrzebuje»[30].

* * *

Wspominając swoje pierwsze lata
kapłaństwa w Madrycie, nasz Ojciec
wspominał, jak chodził po owych
otwartych przestrzeniach, «by
ocierać łzy, pomagać potrzebującym,
starając się być serdecznym dla
dzieci, starców i chorych.
Przyjmowano go często z
wzajemnością, a czasem
kamieniami»[31]. Myślał też o



inicjatywach, które dzisiaj, obok tak
wielu wspieranych przez chrześcijan
i inne osoby, są rzeczywistością w
wielu miejscach świata i które muszą
się rozrastać «quasi fluvium pacis,
jakby rzeka pokoju»[32]: «Dzisiaj jest
to dla mnie marzenie, błogosławione
marzenie, które przeżywam w tak
wielu odległych dzielnicach wielkich
miast, gdzie traktujemy ludzi z
miłością, patrząc im w oczy, twarzą
w twarz, dlatego że wszyscy jesteśmy
równi»[33].

Carlos Ayxelá

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Por. Rdz 2, 7; Mdr 7, 1.

[2] Franciszek, Homilia w Domu
Świętej Marty, 12 listopada 2013 r.



[3] II Sobór Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes (7
grudnia 1965 r.), 22.

[4] Por. 1 J 3, 1.

[5] Franciszek, Bulla Misericordiae
vultus (11 kwietnia 2015 r.), 9.

[6] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 236.

[7] Por. Mt 25, 36.44.

[8] II Sobór Watykański,Gaudium et
spes, 22.

[9] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium (24 listopada 2013
r.), 7; Por. Św. Jan Paweł II, Encyklika
Redemptor hominis (4 marca 1979 r.),
9.

[10] Por. Mt 25, 35-36.

[11] Franciszek, Anioł Pański, 13
marca 2016 r.



[12] To Chrystus przechodzi, 146.

[13] List z 14 lutego 1950 r., 20;
cytowany w: Burkhart, E.; López, J., 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, II, Rialp,
Madrid 2011, str. 314.

[14] Por. na przykład, Św. Paweł VI, 
Orędzie do Zgromadzenia Ogólnego
Narodów Zjednoczonych, 24 maja
1978 r.; Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Dives in misericordia (30 listopada
1980 r.) 4, 12; Benedykt XVI, Orędzie
na XLI Światowy Dzień Pokoju, 8
grudnia 2007 r.

[15] Mszał Rzymski, III Modlitwa
Eucharystyczna.

[16] Franciszek, Przemówienie, 28
listopada 2014 r.

[17] Franciszek, Evangelii gaudium,
279.



[18] Franciszek, Encyklika Laudato si’
(24 maja 2015 r.), 230.

[19] Por. tamże, 27-31.

[20] Franciszek, Audiencja ogólna, 10
lutego 2016 r.

[21] Rozmowy z prałatem Escrivá,
111.

[22] Franciszek, Adhortacja
apostolska Amoris laetitia (19 marca
2016 r.), 191.

[23] Św. Josemaría, Droga, 419.

[24] Franciszek, Audiencja, 27
kwietnia 2016 r.

[25] Benedykt XVI, Encyklika Spe
salvi (30 listopada 2007 r.), 38.

[26] Por. Franciszek, Evangelii
gaudium, 209.

[27] Franciszek, Audiencja, 10
września 2014 r.



[28] Franciszek, Misericordiae vultus,
16.

[29] Por. Mt 5, 7.

[30] Franciszek, Przesłanie wideo, 1
stycznia 2015 r.

[31] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 1 października
1967 r. (cytowane w: S. Bernal, 
Josemaría Escrivá de Balaguer. Szkic
biografii Założyciela Opus Dei, tłum.
Maciej Stasiński, Księgarnia Św.
Jacka, Katowice 1991, str. 167).

[32] Iz 66, 12 (w przekładzie z
Wulgaty X. Jakuba Wujka).

[33] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 1 października
1967 r.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/mniescie-to-uczynili-uczynki-

milosierne-wzgledem-c/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/mniescie-to-uczynili-uczynki-milosierne-wzgledem-c/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mniescie-to-uczynili-uczynki-milosierne-wzgledem-c/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mniescie-to-uczynili-uczynki-milosierne-wzgledem-c/

	„Mnieście to uczynili” — uczynki miłosierne względem ciała

