opusdei.org

Misja Opus Dei w
osobistej refleks;ji i
nauczaniu sw.
Josemarii

Ten drugi artykul z serii
przygotowujacej do stulecia
stara sie poglebi¢ nasze
zrozumienie celu i misji Opus
Dei poprzez osobistg refleksje i
nauczanie jego zalozyciela na te
tematy:.

15-12-2024

Po latach wahan, modlitw i nadziei, 2
pazdziernika 1928 r. Swiety



Josemaria ujrzat to, o co prosit go
Bog. Nadprzyrodzona sila tamte;j
chwili wypelnila cale jego zycie,
oswietlajac calg jego droge w sposob
gleboki i decydujacy, nie
przekreslajac w zaden sposob jego
wolnosci, ale raczej potwierdzajac ja
w misji, ktora przyjat z catkowitym
oddaniem. Do tego czasu, jak sam
powiedzial, nie wiedzial, czego Bog
od niego chce. Teraz wreszcie
pojmuje, Ze BOg prosi go o szerzenie
sposobu rozumienia poszukiwania
Swietosci w Swiecie, sposobu, ktory
uprzywilejowuje zwykle zycie i
ludzka prace, ktéry promuje
apostolskie i spojne zaangazowanie
Swieckich. Deklaruje, ze to
przestanie, ktorego czuje sie teraz
nosicielem, jest tak stare i nowe jak
Ewangelia.

«Otrzymaltem o$wiecenie na temat
catego Dziela, gdy czytalem te
papiery. Padlem na kolana - bylem
sam w pokoju, miedzy rozmowami -



dziekowalem Panu i ze wzruszeniem
wspominam bicie dzwonow parafii
Matki Bozej Anielskiej (...). Zebralem
luZzne notatki, ktore do tej pory
robitem z pewna doza

jednosci.» (Notatki intymne, nr 306).

Kiedy sSwiety Josemaria dostrzegt te
wole Boza, zaczal szuka¢ odpowiedzi
na pytanie, czy istnieje juz fundacja
poswiecona tej misji, czy tez bedzie
musial podjac sie jej sam. Troche
czasu zajelo mu rowniez rozeznanie,
kto powinien byc jej czescia: czy
tylko mezczyzni, czy takze kobiety,
czy bedzie obejmowac kaplanow i w
jaki sposob, z jaka struktura
kanoniczna i z jakim rodzajem
zaangazowania. Mozna powiedzie¢,
by¢ moze nieco przesadzajac, ze 2
pazdziernika 1928 r. Swiety
Josemaria stanowczo zdecydowal, ze
bedzie Opus Dei i Ze bedzie to Opus
Dei, nie wiedzac jeszcze, we
wszystkich szczegolach, czym jest
Opus Dei. Byt to czas brzemiennosci,



poréwnywalny do tego, jaki
przezywa matka noszgca w lonie
nowe dziecko, ktére kocha i z ktorym
rozmawia, ale ktorego twarzy i
koloru oczu jeszcze nie widziala.

Zrozumiec krok po kroku, na czym
polegala ta droga, jakie jest oblicze
nowego stworzenia, ktore przychodzi
na $wiat, i rozmawiac o tym z
Bogiem, to nic innego jak zycie
wewnetrzne Swietego Josemarii w
tamtych latach. Opus Dei
ksztaltowalo sie w jego zyciu
duchowym, w jego relacji z Bogiem,
w jego modlitwie i umartwieniu.
Zaczal nakres$la¢ swoje cele, od czasu
do czasu wskazujgc rowniez Srodki
do ich osiggniecia. Zaglebienie sie w
misje Opus Dei, a tym samym
zidentyfikowanie jego charyzmatu,
oznacza poznanie i powigzanie ze
soba roznych celow, ktdre Swiety
Josemaria rozwaza i komentuje.
Mozna tego dokonac jedynie poprzez
wnikniecie w intymne zycie



Zalozyciela, z szacunkiem i
wdziecznosciag wobec Boga. Jest to
podroz wyznaczona przez sekwencje
jego Notatek intymnych, Swiadectw
jego osobistego dialogu z Panem, na
tle ktorych ksztaltuja sie zwyczaje,
inicjatywy i styl zycia..

Pojednanie ziemi z Bogiem

Dostepne notatki, w ktorych po raz
pierwszy zdaja sie by¢ okreslone cele
nowej fundacji, pochodzg z 1931
roku. Swiety Josemaria wspomina o
idei szerzenia Krolestwa Chrystusa
we wszystkich srodowiskach,
oddawania chwaly Bogu 1
wspolpracy w zbawieniu dusz,
prawdopodobnie w cigglosci z
encyklikg Piusa XI Quas Primas
(1925).

«Christum regnare volumus», «Deo
omnis gloria», «Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam». Te trzy
wyrazenia w wystarczajacy sposob
wskazuja na trzy cele Dziela:



skuteczne panowanie Chrystusa, cala
chwale Boza i dusze» (Notatki
intymne, nr 171).

«Cele. -Aby Chrystus madgl krélowac,
skutecznie krolujac w
spoleczenstwie. Regnare Christum
volumus. -Szukac wszelkiej chwaly
Bozej. Deo omnis gloria. -Uswiecac i
zbawiac dusze: Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam» (Notatki intymne,
nr 206).

Zamiast geograficznego rozszerzenia
Krolestwa - chociaz jest to rowniez
obecne w kazdej nowej inicjatywie,
ktora sie rozpoczyna - zalozyciel
wydaje sie szczegolnie
zainteresowany rozszerzeniem, ktore
obejmuje wszystkie okolicznosci
zycia i wszystkie zawody. Jest to
misja, ktorej celem jest dotarcie do
wszystkich obszaréw ludzkiej
egzystencji, zwlaszcza zycia
codziennego i pracy. Taka jest
wlasnie tres¢ Bozej lokucji -



szczegollnego objawienia od Boga - z
7 sierpnia 1931 roku:

«Teraz zrozumiemy wzruszenie
owego biednego kaplana, ktory jakis
czas temu odczul w glebi duszy te
Boze slowa: et ego, si exaltatus fuero
a terra, omnia traham ad meipsum
—a Ja, gdy zostane nad ziemie
WYWYyZszony, przyciagne wszystko do
siebie4. ROwnoczesnie kaplan ten
jasno ujrzat znaczenie, jakie Pan w
owej chwili chcial nadac
nastepujacym stowom Pisma: trzeba
umiesci¢ Chrystusa na szczycie
wszelkiej ludzkiej dziatalnosci.
Kaplan ten wyraznie zrozumial, ze
codzienna praca we wszystkich
zawodach $wiata trzeba pogodzic
ziemie z Bogiem w taki sposob, ze to,
co Swieckie — nawet jezeli pozostaje
Swieckie — zamienia sie w to, co
Swiete, w to, co poswiecone Bogu —
ostatecznemu celowi wszystkich
rzeczy» (List nrv3, nr 2).



Z biegiem lat i stopniowym
opracowywaniem listow, instrukcji i
innych tekstow, ktére mialy postuzy¢
za podstawe wiekszosci jego
przepowiadania, Sw. Josemaria
pozostawil swoim dzieciom duchowe
i intelektualne dziedzictwo nowego i
skonsolidowanego fundamentu. W
ten sposdb cele Opus Dei zostaty
lepiej wyjasnione. Istnieje wiele
tekstow, w ktorych uzywa on
czasownika wzbudzid, przypisujac go
dzialaniu Boga. To milosierna mitos¢
Boga zainspirowata Opus Dej, a
uczynila to w $cisle okreslonych
celach: cele te stanowig ramy jego
misji.

Czy istnieje jakas glowna idea, ktora
moze podsumowac te cele? Z
pewnoscia tak jest, 1 by¢ moze mozna
by to wyrazi¢ poprzez stwierdzenie,
ze Pan wzbudzil Dzielo, aby zwykli
chrzescijanie mogli pogodzi¢ swoja
Swiecka kondycje obywateli Swiata z
poszukiwaniem Swietosci 1 zyciem



duchowym, ktore nie wymagaltoby
od nich porzucenia $wiata i jego
dynamiki, rozwigzujac w ten sposob
pewien rodzaj konfliktu, ktory wielu
postrzegalo. I tak jest do dzis. Innymi
stowy, Bog wzbudzil Dzielo, aby
otwierajqc Boze drogi ziemi, kazdy
mogt dazyc¢ do Swietosci, do pelni
synostwa Bozego, poprzez zwykle
zycie, rozumiane wlasnie jako
miejsce zwyklej pracy kazdego z nas.

"Wznoszac swoje Dzielo na ziemi,
Pan przyszedl, aby rozwigzac ten
konflikt u jego korzeni, mowiac
wielu $wieckim, ze wlasnie w
Swiecie, w wykonywaniu swojej
pracy zawodowej lub urzedu - w
kazdym ludzkim dgzeniu - w
wypeknianiu swoich obowigzkow
panstwowych, maja sie uswiecac i
pomagac innym w uswiecaniu sie;
Wyposazenie ich w asceze, w duchu
w pelni Swieckim, oznacza, ktore nie
sg juz dostosowane do ich sytuacji,



ale sa do nich specyficzne" (List 23, n.
18).

«Wznoszac swoje Dzielo w tych
latach, Pan chcial, aby prawda, ze
wszyscy musza by¢ uswieceni i ze na
wiekszosci chrzescijan spoczywa
obowigzek bycia uswieconym w
Swiecie, w zwyklej pracy, nigdy
wiecej nie zostata zignorowana ani
zapomniana» (List 3, n. 2).

"Opus Dei otworzylo wszystkie Boze
drogi ziemi dla wszystkich ludzi,
poniewaz stalo sie jasne, ze
wszystkie szlachetne zadania moga
by¢ okazja do spotkania z Bogiem,
przemieniajac w ten sposob ludzkie
zadania w Boze dzielo" (Instrukcja,
maj 1935 / 14 wrzesnia 1950, n. 1).

S3 to cele, ktore stanowia ramy misji
Opus Dei i czynia z niej zaczyn w
Kosciele i w zyciu ludzkim. W sposob
szczegolny tym zaczynem jest nic
innego jak chrzescijanskie zycie
Swieckich, ktdrzy swoja praca



przemieniaja rzeczywistos$c ziemska
od wewngqtrz, jak to po latach
podkreslit Sobor Watykanski II (cf.
Lumen gentium, n. 31). W ten sposob
nowa fundacja przypomina o tym, co
by¢ moze zostalo zapomniane,
ozywia to, co bylo letnie, i rozpala to,
co zgasto, wspolpracujac w Kosciele i
W swojej misji, aby otwiera¢ nowe
horyzonty, budzi¢ entuzjazm i
przekazywac pokdj i radosc.

Aby dowiedziec sie, w jaki sposob
tozsamos$c¢ 1 misja nowej fundacji
uksztaltowaly sie w osobistej
medytacji Sw. Josemarii, niektorzy
autorzy" podkreslajg znaczenie
stwierdzen zalozyciela Dziela, gdy sa
one wprowadzane ze szczegdlna
powagq przez programowe frazy,
takie jak: "Pan wzbudzil swoje
Dzielo, aby..."; PrzypomnieliSmy
sobie, ze..."; "Od 2 pazdziernika 1928
r...." itd. Nie sg to poszlaki ani tez
jedynie ilustracje, ale naleza do



sedna gloszonego oredzia, a zatem do
sedna misji otrzymanej przez Boga.

«Z pokora tego, kto wie, ze jest
grzesznikiem i malg rzeczg — homo
peccator sum (kK 5, 8), mowimy za
Piotrem — ale z wiara tego, kto
pozwala sie prowadzi¢ reka Boga, ze
Swietosc¢ nie jest czyms dla
uprzywilejowanych, ze Pan wzywa
nas wszystkich, ze oczekuje od
wszystkich MiloSci: kazdego,
gdziekolwiek sie znajduje; kazdego,
bez wzgledu na jego stan, zawod czy
rzemiosto» (List 1, n. 2).

Trzeba ciggle powtarzac, ze Jezus nie
zwrocit sie do grupy osob
uprzywilejowanych, ale przyszedi,
aby objawi¢ nam powszechng mitos¢
Boga. Wszyscy ludzie sg kochani
przez Boga, od wszystkich oczekuje
On milosci. O kazdym, bez wzgledu
na jego sytuacje osobista, pozycje
spoleczna, zawod czy



rzemiosto» (Chrystus przechodzi,
110).

W tych nominacjach programowych
rola pracy zwyklych wiernych jawi
sie zawsze, bezposrednio lub
posrednio, jako miejsce spotkania z
Bogiem, jako okazja do
praktykowania cnot, jako okazja do
apostolstwa i dobrego przykladu; w
istocie praca jawi sie jako to, co
umozliwia poszukiwanie swietosci
posrod swiata.

"Wznoszac swoje Dzielo w tych
latach, Pan chcial, aby prawda o tym,
ze kazdy musi by¢ uswiecony, nigdy
wiecej nie zostala zignorowana lub
zapomniana, i ze to od wiekszosci
chrzescijan zalezy, czy uswieci sie w
Swiecie, w zwyklej pracy. Dlatego tak
dtugo, jak dtugo beda istnie¢ ludzie
na ziemi, Dzielo bedzie istniec.
Zjawisko to bedzie sie zawsze
powtarzac, ze sg ludzie wszystkich
zawodow i zawodow, ktdrzy szukaja



Swietos$ci w swoim stanie, w tym
zawodzie lub w tym swoim
zawodzie, bedac duszami
kontemplacyjnymi na Srodku
ulicy” (List 3, n. 92).

Dzigki tym Swiatlom $w. Josemaria
zdaje sie kontemplowac jako wielkie
zadanie do wykonania cel, jakim jest
uporzadkowanie Swiata ku Bogu;
Nie, aby go uporzadkowac, poniewaz
jest on poddany grzechowi Adama i
naszym grzechom. Postrzega ja jako
cel realistyczny, nie utopijny, jako cel
wzniosly i przyszloSciowy, ale z
pewnoscia zdolny do motywowania i
podtrzymywania prawdziwego
zaangazowania w zycie.

"To jest osiggalne, to nie jest
bezuzyteczne marzenie. Gdybysmy
tylko my, mezczyzni, zdecydowali sie
pielegnowac Bozg mitos¢ w naszych
sercach! Chrystus, nasz Pan, zostat
ukrzyzowany i z wysokosci krzyza
odkupit swiat, przywracajac pokoj



miedzy Bogiem a ludzmi. Jezus
Chrystus przypomina wszystkim: et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (] 12, 32): Jesli
postawisz Mnie na szczycie
wszystkich dzialan na ziemi,
wypelniajgc obowigzek kazdej
chwili, bedac moim $wiadectwem w
tym, co wydaje sie wielkie, i w tym,
co wydaje sie mate, omnia traham ad
meipsum, przyciagne wszystko do
Mnie. Moje krolestwo posrod was
stanie sie rzeczywistos$cia! [...]
Przyjecie wiary chrzescijanskiej
oznacza zobowigzanie sie do
kontynuowania wsrdd stworzen
misji Jezusa. Kazdy z nas musi by¢
alter Christus, ipse Christus, innym
Chrystusem, tym samym
Chrystusem. Tylko w ten sposob
bedziemy mogli podjac to wielkie,
ogromne, niekonczace sie
przedsiewziecie: uswiecac od
wewnatrz wszystkie struktury
doczesne, wnoszac w nie zaczyn



Odkupienia» (Przechodzi Chrystus,
183).

Misja Opus Dei wpisuje sie zatem
bezposrednio, a nie posrednio, w
misje Kosciola Jezusa Chrystusa,
ktory zakwasza sie posrod luddw,
aby Krdlestwo Boze, juz obecne, ale
jeszcze nie w pelni urzeczywistnione,
mogtlo rozprzestrzenic sie na calej
ziemi. Na tym wilasnie polega misja
Syna, uwieczniona w dziejach przez
Ducha Swietego i powierzona Jego
Kos$ciotowi: wszystko zjednoczyc,
pojednac, uporzadkowac na nowo,
zwracajac Swiat Ojcu, w Synu, przez
Ducha Swietego. Wizja wyraznie
przekazana przez sw. Pawla i Sw.
Jana, ale obecna w catym Nowym
Testamencie i przygotowana przez
Starego.

Pan chce, abysmy to my,
chrzescijanie, poniewaz spoczywa na
nas nadprzyrodzona
odpowiedzialno$¢ za wspoiprace z



moca Bozg, skoro On tak postanowit
w swoim nieskoniczonym
mitosierdziu, starac sie przywraocic
zepsuty porzadek i przywrocic
strukturom doczesnym we
wszystkich narodach ich naturalna
funkcje jako narzedzi postepu
ludzkosci. i jego nadprzyrodzona
funkcje jako srodka dotarcia do Boga,
do Odkupienia: venit enim Filius
hominis — i winnismy i$¢ za $ladami
Pana — salvare quod perierat (Mt 18,
11)» (List 12, n. 19).

Misja partykularna w ramach
misji ogolnej

Skoro misja Opus Deli jest
pojmowana jako uczestnictwo w
misji Syna, aby wszystko
podsumowac i pogodzi¢ — zwlaszcza
poprzez prace, ktora jest podstawq
wlasnej Swietosci - to jest
zrozumiatle, ze Sw. Josemaria w
swoim przepowiadaniu - Kierujgc sie
Bozym natchnieniem - klad} nacisk



na pewne istotne punkty. Miedzy
Innymi znaczenie synostwa Bozego,
bez ktorego to uczestnictwo nie
byloby mozliwe; znaczenie chrztu, ze
wzgledu na godnosc, jaka nadaje, i
zadania, do ktorych sie kwalifikuje,
jako sakramentu, ktdry pieczetuje to
synostwo w Duchu Swietym; takze
centralne miejsce Mszy sw., podczas
ktorej Syn dokonuje pojednania
Swiata z Bogiem. wypelnione raz na
zawsze na krzyzu; i pokora, jako
nieodzowny warunek krolowania z
Chrystusem w stuzbie, poniewaz
logika odkupienia polega na
zniesieniu pychy, wykretu Adama,
postuszenstwem pokornego Stugi
Pana.

Cel nowej fundacji ma konieczny
wymiar apostolski, poniewaz
wpisuje sie w dynamizm misji Syna,
ktéra Duch Swiety przediuza w
historii i w KoSciele. Zrozumiale jest
zatem, dlaczego Sw. Josemaria od
samego poczatku tak bardzo kladi



nacisk na zadanie ewangelizacji,
jakiego wymagano od cztonkdw,
ktorzy przylaczyli sie do Dziela, i na
odpowiedzialnosc, jaka sie z tym
wigze: wszyscy sa powolani, aby by¢
apostolami.

Misja Opus Dei jest zatem
ukonfigurowana jako misja
partykularna w ramach ogolnej misji
Kosciola. Dzielo wspotdziata w misji
powierzonej calemu Kosciolowi —
aby urzeczywistnia¢ Krolestwo,
wzywajac wszystkich ludzi do
sSwietosci — w szczegOlnym Swietle:
aby to powotanie mogto by¢
realizowane w ramach pracy i
zwyklej dzialalnosci, 1 aby poprzez to
zadanie dokonywala sie realizacja
Krolestwa.

"Moje corki i moi synowie, w ramach
Bozej Opatrznos$ci w trosce o Jego
Swiety Kosciol i w zachowaniu ducha
Ewangelii, od 2 pazdziernika 1928 r.
Pan powierzyl Opus Dei zadanie



wyjasnienia tego, pamietania o
wszystkich duszach, poprzez
przyklad waszego zycia i stowo. ze
istnieje powszechne powolanie do
doskonalosci chrzescijanskiej i ze
mozna za nim podazac. [...] Bog
pragnie postuzy¢ sie waszg osobista
Swietoscig, poszukiwang zgodnie z
duchem Dziela, aby w sposdb
szczegolny i prosty nauczyc
wszystkich tego, co juz dobrze
znacie: ze wszyscy wierni, wigczeni
w Chrystusa przez chrzest, sa
wezwani do poszukiwania peini
zycia chrzescijanskiego. Pan chce,
abysSmy byli Jego narzedziami, aby
przypominali nam konkretnie —
takze zyjac nim — ze powolanie do
Swietosci jest konkretne 1 nie dotyczy
wylgcznie nielicznych, nie dotyczy
tylko jednego stanu zycia, nie jest tez
w 0g0le uwarunkowane
opuszczeniem Swiata: ze kazda
praca, kazdy zawod moze by¢ droga
do swietosci i narzedziem
apostolstwa» (List 6, nn. 25-26).



Rowniez w ramach misji krzewienia
duchowosci swieckich, ktdra jest z
pewnoscia zadaniem calego Kosciola,
a nie tylko Opus Dei, nowa fundacja
inspirowana przez Boga zachowuje
Swoja szczegolna misje, ktora
ponownie koncentruje sie wokot
dziela uswiecajacego i
uswiecajacego.

"W duchowosci swieckiej, szczegolna
duchowa, ascetyczna fizjonomia
Dziela dostarcza idei, moje dzieci,
ktora nalezy podkresli¢. Od 1928 r.
mowilem wam niezliczona ilo$c¢ razy,
Ze praca jest dla nas osig, wokot
ktorej powinny obracac sie wszystkie
nasze wysitki zmierzajace do
osiggniecia doskonatosci
chrzescijanskiej. Dazac do
doskonatosci chrzescijanskiej posrod
Swiata, kazdy z nas musi rowniez
koniecznie dgzy¢ do doskonatosci
ludzkiej w swojej pracy zawodowej.
A zarazem ta praca zawodowa jest
0sig, wokot ktorej obraca sie cale



nasze zaangazowanie
apostolskie" (List 31, n. 10).

Ze wzgledu na to, ze jest to misja
partykularna w ramach misji
ogolnej, ci, ktérzy uczestniczg w tej
nowej fundacji, postuguja sie
Srodkami, za pomoca ktorych Kosciol
troszczy sie o zycie chrzescijanskie
swoich dzieci i ktore logicznie rzecz
biorac, glosza i praktykuja takze inne
rzeczywistosci koscielne: zycie
modlitwy, czeste przystepowanie do
sakramentow, gorliwos¢
ewangelizacyjna, promocja rodziny
chrzescijanskiej. upowszechnianie
nauczania Magisterium itp. Te
srodki, niezbedne do zycia i
dzialania w Kosciele, nie czynig
zbytecznym szczegolnej misji Opus
Dei. Chociaz sa one niezbedne do
zbawienia, Opus Dei kladzie
szczegolny nacisk na to, by poprzez
swoja prace skierowac te Srodki ku
uswieceniu swoich cztonkdw, czynigc
ich apostolami, ktorzy starajg sie



kierowac ziemskie struktury ku
Bogu. Chociaz w zasadzie wszyscy
ochrzczeni wierni sa powotani do
wypelniania tej misji posrod swiata,
szczegoOlnym zadaniem Opus Dei jest
osSwiecanie tej drogi, rozpalanie w
nich $wiatla, ktore pozwoli im nig
kroczyc. Jest to obraz bliski sw.
Josemarii: obraz zgastej latarni,
umieszczonej na Srodku ulicy, ktéra
zapala sie tak, jak powinna.

Innymi stowy, aby promowac juz
zwyczajowe Srodki uSwiecania zycia
chrzescijanskiego, nie bytoby
potrzeby powolywania Opus Dei.
Srodki te sg rowniez obecne w Opus
Deij, ale jako takie nie uzasadniaja
jego misji. Aby to osiagnac¢, konieczne
jest, aby wraz z tymi Srodkami
zostala zapewniona formacja
duchowa, intelektualna i apostolska,
ktora bylaby wystarczajaca do
przemiany Swiata i pojednania go z
Bogiem poprzez prace i codzienne
zadania, aby postawi¢ Chrystusa na



szczycie catej ludzkiej dzialalnosci,
wypelniajgc obowigzki kazdej chwili
i bedgc Swiadkami Pana (cf.
Przechodzi Chrystus, 183).
Wprowadzanie w zycie Srodkow
zycia chrzescijanskiego bez
angazowania sie w to wszystko nie
wystarczyloby, aby stac sie czescia
nowego Dziela, ktére Sw. Josemaria
chcial rozpoczac. Z tego powodu
wiele z jego nauk skupiatlo sie na idei,
ze aby by¢ w Opus Dei, nie wystarczy
by¢ dobrym, ale trzeba starac sie
dobrze pracowac.

"Praca zawodowa — jakakolwiek by
ona nie byla - staje sie Swiecznikiem,
ktory oswietla Twoich
wspolpracownikow i przyjaciot.
Dlatego czesto powtarzam tym,
ktorzy wstepuja do Opus Dei, a moje
stwierdzenie odnosi sie do was
wszystkich, ktérzy mnie stuchacie:
cOz mnie obchodzi, jesli mi mowig,
Ze ten a ten jest moim dobrym synem
— dobrym chrze$cijaninem — ale ztym



szewcem! Je$li nie stara sie dobrze
nauczyc¢ swojego zawodu lub
wykonywac go z troska, nie bedzie w
stanie go uswiecic¢ ani ofiarowac
Panu; a uswiecenie zwyklej pracy
stanowi niejako oparcie prawdziwej
duchowosci dla tych z nas, ktorzy -
zanurzeni w rzeczywistosci
doczesnej — sa zdecydowani
rozmawiac z Bogiem" (Przyjaciele
Boga, n. 61).

W kolejnych artykulach zobaczymy,
jak ta specyfika, ktora identyfikuje
misje Opus Dei w KoSciele, byla i jest
obecna w charyzmacie danym przez
Boga Sw. Josemarii, a takze
zastanowimy sie, jak rozumial on
pojecie zwyktej pracy z jej
niezliczonymi zastosowaniami w
zyciu codziennym.

™ Por. Antonio Aranda, Teologiczny i
duszpasterski fakt Opus Dei, Eunsa,
2021.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-
refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/
(21-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/

	Misja Opus Dei w osobistej refleksji i nauczaniu św. Josemaríi

