
opusdei.org

Misja Opus Dei w
osobistej refleksji i
nauczaniu św.
Josemaríi

Ten drugi artykuł z serii
przygotowującej do stulecia
stara się pogłębić nasze
zrozumienie celu i misji Opus
Dei poprzez osobistą refleksję i
nauczanie jego założyciela na te
tematy.

15-12-2024

Po latach wahań, modlitw i nadziei, 2
października 1928 r. święty



Josemaria ujrzał to, o co prosił go
Bóg. Nadprzyrodzona siła tamtej
chwili wypełniła całe jego życie,
oświetlając całą jego drogę w sposób
głęboki i decydujący, nie
przekreślając w żaden sposób jego
wolności, ale raczej potwierdzając ją
w misji, którą przyjął z całkowitym
oddaniem. Do tego czasu, jak sam
powiedział, nie wiedział, czego Bóg
od niego chce. Teraz wreszcie
pojmuje, że Bóg prosi go o szerzenie
sposobu rozumienia poszukiwania
świętości w świecie, sposobu, który
uprzywilejowuje zwykłe życie i
ludzką pracę, który promuje
apostolskie i spójne zaangażowanie
świeckich. Deklaruje, że to
przesłanie, którego czuje się teraz
nosicielem, jest tak stare i nowe jak
Ewangelia.

«Otrzymałem oświecenie na temat
całego Dzieła, gdy czytałem te
papiery. Padłem na kolana - byłem
sam w pokoju, między rozmowami -



dziękowałem Panu i ze wzruszeniem
wspominam bicie dzwonów parafii
Matki Bożej Anielskiej (...). Zebrałem
luźne notatki, które do tej pory
robiłem z pewną dozą
jedności.» (Notatki intymne, nr 306).

Kiedy święty Josemaria dostrzegł tę
wolę Bożą, zaczął szukać odpowiedzi
na pytanie, czy istnieje już fundacja
poświęcona tej misji, czy też będzie
musiał podjąć się jej sam. Trochę
czasu zajęło mu również rozeznanie,
kto powinien być jej częścią: czy
tylko mężczyźni, czy także kobiety,
czy będzie obejmować kapłanów i w
jaki sposób, z jaką strukturą
kanoniczną i z jakim rodzajem
zaangażowania. Można powiedzieć,
być może nieco przesadzając, że 2
października 1928 r. święty
Josemaría stanowczo zdecydował, że 
będzie Opus Dei i że będzie to Opus
Dei, nie wiedząc jeszcze, we
wszystkich szczegółach, czym jest
Opus Dei. Był to czas brzemienności,



porównywalny do tego, jaki
przeżywa matka nosząca w łonie
nowe dziecko, które kocha i z którym
rozmawia, ale którego twarzy i
koloru oczu jeszcze nie widziała.

Zrozumieć krok po kroku, na czym
polegała ta droga, jakie jest oblicze
nowego stworzenia, które przychodzi
na świat, i rozmawiać o tym z
Bogiem, to nic innego jak życie
wewnętrzne świętego Josemarii w
tamtych latach. Opus Dei
kształtowało się w jego życiu
duchowym, w jego relacji z Bogiem,
w jego modlitwie i umartwieniu.
Zaczął nakreślać swoje cele, od czasu
do czasu wskazując również środki
do ich osiągnięcia. Zagłębienie się w
misję Opus Dei, a tym samym
zidentyfikowanie jego charyzmatu,
oznacza poznanie i powiązanie ze
sobą różnych celów, które święty
Josemaría rozważa i komentuje.
Można tego dokonać jedynie poprzez
wniknięcie w intymne życie



Założyciela, z szacunkiem i
wdzięcznością wobec Boga. Jest to
podróż wyznaczona przez sekwencje
jego Notatek intymnych, świadectw
jego osobistego dialogu z Panem, na
tle których kształtują się zwyczaje,
inicjatywy i styl życia..

Pojednanie ziemi z Bogiem

Dostępne notatki, w których po raz
pierwszy zdają się być określone cele
nowej fundacji, pochodzą z 1931
roku. Święty Josemaría wspomina o
idei szerzenia Królestwa Chrystusa
we wszystkich środowiskach,
oddawania chwały Bogu i
współpracy w zbawieniu dusz,
prawdopodobnie w ciągłości z
encykliką Piusa XI Quas Primas
(1925).

«Christum regnare volumus», «Deo
omnis gloria», «Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam». Te trzy
wyrażenia w wystarczający sposób
wskazują na trzy cele Dzieła:



skuteczne panowanie Chrystusa, całą
chwałę Bożą i dusze» (Notatki
intymne, nr 171).

«Cele. -Aby Chrystus mógł królować,
skutecznie królując w
społeczeństwie. Regnare Christum
volumus. -Szukać wszelkiej chwały
Bożej. Deo omnis gloria. -Uświęcać i
zbawiać dusze: Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam» (Notatki intymne,
nr 206).

Zamiast geograficznego rozszerzenia
Królestwa - chociaż jest to również
obecne w każdej nowej inicjatywie,
która się rozpoczyna - założyciel
wydaje się szczególnie
zainteresowany rozszerzeniem, które
obejmuje wszystkie okoliczności
życia i wszystkie zawody. Jest to
misja, której celem jest dotarcie do
wszystkich obszarów ludzkiej
egzystencji, zwłaszcza życia
codziennego i pracy. Taka jest
właśnie treść Bożej lokucji -



szczególnego objawienia od Boga - z
7 sierpnia 1931 roku:

«Teraz zrozumiemy wzruszenie
owego biednego kapłana, który jakiś
czas temu odczuł w głębi duszy te
Boże słowa: et ego, si exaltatus fuero
a terra, omnia traham ad meipsum
— a Ja, gdy zostanę nad ziemię
wywyższony, przyciągnę wszystko do
siebie4. Równocześnie kapłan ten
jasno ujrzał znaczenie, jakie Pan w
owej chwili chciał nadać
następującym słowom Pisma: trzeba
umieścić Chrystusa na szczycie
wszelkiej ludzkiej działalności.
Kapłan ten wyraźnie zrozumiał, że
codzienną pracą we wszystkich
zawodach świata trzeba pogodzić
ziemię z Bogiem w taki sposób, że to,
co świeckie — nawet jeżeli pozostaje
świeckie — zamienia się w to, co
święte, w to, co poświęcone Bogu —
ostatecznemu celowi wszystkich
rzeczy» (List nrv3, nr 2).



Z biegiem lat i stopniowym
opracowywaniem listów, instrukcji i
innych tekstów, które miały posłużyć
za podstawę większości jego
przepowiadania, św. Josemaría
pozostawił swoim dzieciom duchowe
i intelektualne dziedzictwo nowego i
skonsolidowanego fundamentu. W
ten sposób cele Opus Dei zostały
lepiej wyjaśnione. Istnieje wiele
tekstów, w których używa on
czasownika wzbudzić, przypisując go
działaniu Boga. To miłosierna miłość
Boga zainspirowała Opus Dei, a
uczyniła to w ściśle określonych
celach: cele te stanowią ramy jego
misji.

Czy istnieje jakaś główna idea, która
może podsumować te cele? Z
pewnością tak jest, i być może można
by to wyrazić poprzez stwierdzenie,
że Pan wzbudził Dzieło, aby zwykli
chrześcijanie mogli pogodzić swoją
świecką kondycję obywateli świata z
poszukiwaniem świętości i życiem



duchowym, które nie wymagałoby
od nich porzucenia świata i jego
dynamiki, rozwiązując w ten sposób
pewien rodzaj konfliktu, który wielu
postrzegało. I tak jest do dziś. Innymi
słowy, Bóg wzbudził Dzieło, aby 
otwierając Boże drogi ziemi, każdy
mógł dążyć do świętości, do pełni
synostwa Bożego, poprzez zwykłe
życie, rozumiane właśnie jako
miejsce zwykłej pracy każdego z nas.

"Wznosząc swoje Dzieło na ziemi,
Pan przyszedł, aby rozwiązać ten
konflikt u jego korzeni, mówiąc
wielu świeckim, że właśnie w
świecie, w wykonywaniu swojej
pracy zawodowej lub urzędu – w
każdym ludzkim dążeniu – w
wypełnianiu swoich obowiązków
państwowych, mają się uświęcać i
pomagać innym w uświęcaniu się;
Wyposażenie ich w ascezę, w duchu
w pełni świeckim, oznacza, które nie
są już dostosowane do ich sytuacji,



ale są do nich specyficzne" (List 23, n.
18).

«Wznosząc swoje Dzieło w tych
latach, Pan chciał, aby prawda, że
wszyscy muszą być uświęceni i że na
większości chrześcijan spoczywa
obowiązek bycia uświęconym w
świecie, w zwykłej pracy, nigdy
więcej nie została zignorowana ani
zapomniana» (List 3, n. 2).

"Opus Dei otworzyło wszystkie Boże
drogi ziemi dla wszystkich ludzi,
ponieważ stało się jasne, że
wszystkie szlachetne zadania mogą
być okazją do spotkania z Bogiem,
przemieniając w ten sposób ludzkie
zadania w Boże dzieło" (Instrukcja,
maj 1935 / 14 września 1950, n. 1).

Są to cele, które stanowią ramy misji
Opus Dei i czynią z niej zaczyn w
Kościele i w życiu ludzkim. W sposób
szczególny tym zaczynem jest nic
innego jak chrześcijańskie życie
świeckich, którzy swoją pracą



przemieniają rzeczywistość ziemską
od wewnątrz, jak to po latach
podkreślił Sobór Watykański II (cf. 
Lumen gentium, n. 31). W ten sposób
nowa fundacja przypomina o tym, co
być może zostało zapomniane,
ożywia to, co było letnie, i rozpala to,
co zgasło, współpracując w Kościele i
w swojej misji, aby otwierać nowe
horyzonty, budzić entuzjazm i
przekazywać pokój i radość.

Aby dowiedzieć się, w jaki sposób
tożsamość i misja nowej fundacji
ukształtowały się w osobistej
medytacji św. Josemaríi, niektórzy
autorzy[1] podkreślają znaczenie
stwierdzeń założyciela Dzieła, gdy są
one wprowadzane ze szczególną 
powagą przez programowe frazy,
takie jak: "Pan wzbudził swoje
Dzieło, aby..."; Przypomnieliśmy
sobie, że..."; "Od 2 października 1928
r...." itd. Nie są to poszlaki ani też
jedynie ilustracje, ale należą do



sedna głoszonego orędzia, a zatem do
sedna misji otrzymanej przez Boga.

«Z pokorą tego, kto wie, że jest
grzesznikiem i małą rzeczą — homo 
peccator sum (Łk 5, 8), mówimy za
Piotrem — ale z wiarą tego, kto
pozwala się prowadzić ręką Boga, że
świętość nie jest czymś dla
uprzywilejowanych, że Pan wzywa
nas wszystkich, że oczekuje od
wszystkich Miłości: każdego,
gdziekolwiek się znajduje; każdego,
bez względu na jego stan, zawód czy
rzemiosło» (List 1, n. 2).

Trzeba ciągle powtarzać, że Jezus nie
zwrócił się do grupy osób
uprzywilejowanych, ale przyszedł,
aby objawić nam powszechną miłość
Boga. Wszyscy ludzie są kochani
przez Boga, od wszystkich oczekuje
On miłości. O każdym, bez względu
na jego sytuację osobistą, pozycję
społeczną, zawód czy



rzemiosło» (Chrystus przechodzi,
110).

W tych nominacjach programowych
rola pracy zwykłych wiernych jawi
się zawsze, bezpośrednio lub
pośrednio, jako miejsce spotkania z
Bogiem, jako okazja do
praktykowania cnót, jako okazja do
apostolstwa i dobrego przykładu; w
istocie praca jawi się jako to, co
umożliwia poszukiwanie świętości
pośród świata.

"Wznosząc swoje Dzieło w tych
latach, Pan chciał, aby prawda o tym,
że każdy musi być uświęcony, nigdy
więcej nie została zignorowana lub
zapomniana, i że to od większości
chrześcijan zależy, czy uświęci się w
świecie, w zwykłej pracy. Dlatego tak
długo, jak długo będą istnieć ludzie
na ziemi, Dzieło będzie istnieć.
Zjawisko to będzie się zawsze
powtarzać, że są ludzie wszystkich
zawodów i zawodów, którzy szukają



świętości w swoim stanie, w tym
zawodzie lub w tym swoim
zawodzie, będąc duszami
kontemplacyjnymi na środku
ulicy" (List 3, n. 92).

Dzięki tym światłom św. Josemaría
zdaje się kontemplować jako wielkie
zadanie do wykonania cel, jakim jest
uporządkowanie świata ku Bogu;
Nie, aby go uporządkować, ponieważ
jest on poddany grzechowi Adama i
naszym grzechom. Postrzega ją jako
cel realistyczny, nie utopijny, jako cel
wzniosły i przyszłościowy, ale z
pewnością zdolny do motywowania i
podtrzymywania prawdziwego
zaangażowania w życie.

"To jest osiągalne, to nie jest
bezużyteczne marzenie. Gdybyśmy
tylko my, mężczyźni, zdecydowali się
pielęgnować Bożą miłość w naszych
sercach! Chrystus, nasz Pan, został
ukrzyżowany i z wysokości krzyża
odkupił świat, przywracając pokój



między Bogiem a ludźmi. Jezus
Chrystus przypomina wszystkim: et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (J 12, 32): Jeśli
postawisz Mnie na szczycie
wszystkich działań na ziemi,
wypełniając obowiązek każdej
chwili, będąc moim świadectwem w
tym, co wydaje się wielkie, i w tym,
co wydaje się małe, omnia traham ad
meipsum, przyciągnę wszystko do
Mnie. Moje królestwo pośród was
stanie się rzeczywistością! [...]
Przyjęcie wiary chrześcijańskiej
oznacza zobowiązanie się do
kontynuowania wśród stworzeń
misji Jezusa. Każdy z nas musi być 
alter Christus, ipse Christus, innym
Chrystusem, tym samym
Chrystusem. Tylko w ten sposób
będziemy mogli podjąć to wielkie,
ogromne, niekończące się
przedsięwzięcie: uświęcać od
wewnątrz wszystkie struktury
doczesne, wnosząc w nie zaczyn



Odkupienia» (Przechodzi Chrystus,
183).

Misja Opus Dei wpisuje się zatem
bezpośrednio, a nie pośrednio, w
misję Kościoła Jezusa Chrystusa,
który zakwasza się pośród ludów,
aby Królestwo Boże, już obecne, ale 
jeszcze nie w pełni urzeczywistnione,
mogło rozprzestrzenić się na całej
ziemi. Na tym właśnie polega misja
Syna, uwieczniona w dziejach przez
Ducha Świętego i powierzona Jego
Kościołowi: wszystko zjednoczyć,
pojednać, uporządkować na nowo,
zwracając świat Ojcu, w Synu, przez
Ducha Świętego. Wizja wyraźnie
przekazana przez św. Pawła i św.
Jana, ale obecna w całym Nowym
Testamencie i przygotowana przez
Starego.

Pan chce, abyśmy to my,
chrześcijanie, ponieważ spoczywa na
nas nadprzyrodzona
odpowiedzialność za współpracę z



mocą Bożą, skoro On tak postanowił
w swoim nieskończonym
miłosierdziu, starać się przywrócić
zepsuty porządek i przywrócić
strukturom doczesnym we
wszystkich narodach ich naturalną
funkcję jako narzędzi postępu
ludzkości. i jego nadprzyrodzoną
funkcję jako środka dotarcia do Boga,
do Odkupienia: venit enim Filius
hominis — i winniśmy iść za śladami
Pana — salvare quod perierat (Mt 18,
11)» (List 12, n. 19).

Misja partykularna w ramach
misji ogólnej

Skoro misja Opus Dei jest
pojmowana jako uczestnictwo w
misji Syna, aby wszystko
podsumować i pogodzić – zwłaszcza
poprzez pracę, która jest podstawą
własnej świętości – to jest
zrozumiałe, że św. Josemaría w
swoim przepowiadaniu – kierując się
Bożym natchnieniem – kładł nacisk



na pewne istotne punkty. Między
innymi znaczenie synostwa Bożego,
bez którego to uczestnictwo nie
byłoby możliwe; znaczenie chrztu, ze
względu na godność, jaką nadaje, i
zadania, do których się kwalifikuje,
jako sakramentu, który pieczętuje to
synostwo w Duchu Świętym; także 
centralne miejsce Mszy św., podczas
której Syn dokonuje pojednania
świata z Bogiem. wypełnione raz na
zawsze na krzyżu; i pokora, jako
nieodzowny warunek królowania z
Chrystusem w służbie, ponieważ
logika odkupienia polega na
zniesieniu pychy, wykrętu Adama,
posłuszeństwem pokornego Sługi
Pana.

Cel nowej fundacji ma konieczny
wymiar apostolski, ponieważ
wpisuje się w dynamizm misji Syna,
którą Duch Święty przedłuża w
historii i w Kościele. Zrozumiałe jest
zatem, dlaczego św. Josemaría od
samego początku tak bardzo kładł



nacisk na zadanie ewangelizacji,
jakiego wymagano od członków,
którzy przyłączyli się do Dzieła, i na
odpowiedzialność, jaka się z tym
wiąże: wszyscy są powołani, aby być
apostołami.

Misja Opus Dei jest zatem
ukonfigurowana jako misja 
partykularna w ramach ogólnej misji
Kościoła. Dzieło współdziała w misji
powierzonej całemu Kościołowi —
aby urzeczywistniać Królestwo,
wzywając wszystkich ludzi do
świętości — w szczególnym świetle:
aby to powołanie mogło być
realizowane w ramach pracy i
zwykłej działalności, i aby poprzez to
zadanie dokonywała się realizacja
Królestwa.

"Moje córki i moi synowie, w ramach
Bożej Opatrzności w trosce o Jego
święty Kościół i w zachowaniu ducha
Ewangelii, od 2 października 1928 r.
Pan powierzył Opus Dei zadanie



wyjaśnienia tego, pamiętania o
wszystkich duszach, poprzez
przykład waszego życia i słowo. że
istnieje powszechne powołanie do
doskonałości chrześcijańskiej i że
można za nim podążać. [...] Bóg
pragnie posłużyć się waszą osobistą
świętością, poszukiwaną zgodnie z
duchem Dzieła, aby w sposób
szczególny i prosty nauczyć
wszystkich tego, co już dobrze
znacie: że wszyscy wierni, włączeni
w Chrystusa przez chrzest, są
wezwani do poszukiwania pełni
życia chrześcijańskiego. Pan chce,
abyśmy byli Jego narzędziami, aby
przypominali nam konkretnie —
także żyjąc nim — że powołanie do
świętości jest konkretne i nie dotyczy
wyłącznie nielicznych, nie dotyczy
tylko jednego stanu życia, nie jest też
w ogóle uwarunkowane
opuszczeniem świata: że każda
praca, każdy zawód może być drogą
do świętości i narzędziem
apostolstwa» (List 6, nn. 25-26).



Również w ramach misji krzewienia
duchowości świeckich, która jest z
pewnością zadaniem całego Kościoła,
a nie tylko Opus Dei, nowa fundacja
inspirowana przez Boga zachowuje
swoją szczególną misję, która
ponownie koncentruje się wokół
dzieła uświęcającego i
uświęcającego.

"W duchowości świeckiej, szczególna
duchowa, ascetyczna fizjonomia
Dzieła dostarcza idei, moje dzieci,
którą należy podkreślić. Od 1928 r.
mówiłem wam niezliczoną ilość razy,
że praca jest dla nas osią, wokół
której powinny obracać się wszystkie
nasze wysiłki zmierzające do
osiągnięcia doskonałości
chrześcijańskiej. Dążąc do
doskonałości chrześcijańskiej pośród
świata, każdy z nas musi również
koniecznie dążyć do doskonałości
ludzkiej w swojej pracy zawodowej.
A zarazem ta praca zawodowa jest
osią, wokół której obraca się całe



nasze zaangażowanie
apostolskie" (List 31, n. 10).

Ze względu na to, że jest to misja
partykularna w ramach misji
ogólnej, ci, którzy uczestniczą w tej
nowej fundacji, posługują się
środkami, za pomocą których Kościół
troszczy się o życie chrześcijańskie
swoich dzieci i które logicznie rzecz
biorąc, głoszą i praktykują także inne
rzeczywistości kościelne: życie
modlitwy, częste przystępowanie do
sakramentów, gorliwość
ewangelizacyjna, promocja rodziny
chrześcijańskiej. upowszechnianie
nauczania Magisterium itp. Te
środki, niezbędne do życia i
działania w Kościele, nie czynią
zbytecznym szczególnej misji Opus
Dei. Chociaż są one niezbędne do
zbawienia, Opus Dei kładzie
szczególny nacisk na to, by poprzez
swoją pracę skierować te środki ku
uświęceniu swoich członków, czyniąc
ich apostołami, którzy starają się



kierować ziemskie struktury ku
Bogu. Chociaż w zasadzie wszyscy
ochrzczeni wierni są powołani do
wypełniania tej misji pośród świata,
szczególnym zadaniem Opus Dei jest
oświecanie tej drogi, rozpalanie w
nich światła, które pozwoli im nią
kroczyć. Jest to obraz bliski św.
Josemaríi: obraz zgasłej latarni,
umieszczonej na środku ulicy, która
zapala się tak, jak powinna.

Innymi słowy, aby promować już
zwyczajowe środki uświęcania życia
chrześcijańskiego, nie byłoby
potrzeby powoływania Opus Dei.
Środki te są również obecne w Opus
Dei, ale jako takie nie uzasadniają
jego misji. Aby to osiągnąć, konieczne
jest, aby wraz z tymi środkami
została zapewniona formacja
duchowa, intelektualna i apostolska,
która byłaby wystarczająca do
przemiany świata i pojednania go z
Bogiem poprzez pracę i codzienne
zadania, aby postawić Chrystusa na



szczycie całej ludzkiej działalności,
wypełniając obowiązki każdej chwili
i będąc świadkami Pana (cf. 
Przechodzi Chrystus, 183).
Wprowadzanie w życie środków
życia chrześcijańskiego bez
angażowania się w to wszystko nie
wystarczyłoby, aby stać się częścią
nowego Dzieła, które św. Josemaría
chciał rozpocząć. Z tego powodu
wiele z jego nauk skupiało się na idei,
że aby być w Opus Dei, nie wystarczy
być dobrym, ale trzeba starać się
dobrze pracować.

"Praca zawodowa – jakakolwiek by
ona nie była – staje się świecznikiem,
który oświetla Twoich
współpracowników i przyjaciół.
Dlatego często powtarzam tym,
którzy wstępują do Opus Dei, a moje
stwierdzenie odnosi się do was
wszystkich, którzy mnie słuchacie:
cóż mnie obchodzi, jeśli mi mówią,
że ten a ten jest moim dobrym synem
– dobrym chrześcijaninem – ale złym



szewcem! Jeśli nie stara się dobrze
nauczyć swojego zawodu lub
wykonywać go z troską, nie będzie w
stanie go uświęcić ani ofiarować
Panu; a uświęcenie zwykłej pracy
stanowi niejako oparcie prawdziwej
duchowości dla tych z nas, którzy –
zanurzeni w rzeczywistości
doczesnej – są zdecydowani
rozmawiać z Bogiem" (Przyjaciele
Boga, n. 61).

W kolejnych artykułach zobaczymy,
jak ta specyfika, która identyfikuje
misję Opus Dei w Kościele, była i jest
obecna w charyzmacie danym przez
Boga św. Josemaríi, a także
zastanowimy się, jak rozumiał on
pojęcie zwykłej pracy z jej
niezliczonymi zastosowaniami w
życiu codziennym.

[1] Por. Antonio Aranda, Teologiczny i
duszpasterski fakt Opus Dei, Eunsa,
2021.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-
refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/

(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/misja-opus-dei-w-osobistej-refleksji-i-nauczaniu-sw-josemarii/

	Misja Opus Dei w osobistej refleksji i nauczaniu św. Josemaríi

