
opusdei.org

Miłość św. Tomasza z
Akwinu do prawdy

Na święto św. Tomasza z
Akwinu 28 stycznia,
publikujemy fragment encykliki
św. Jana Pawła II "Fides et
Ratio" o wielkiej miłości
Tomasza z Akwinu do prawdy
(43-44).

28-01-2021

Nieprzemijająca nowość myśli św.
Tomasza z Akwinu

Bardzo szczególną rolę w tym długim
procesie odegrał św. Tomasz — i to



nie tylko ze względu na treść swojej
doktryny, ale także na dialogiczną
relację, jaką potrafił nawiązać ze
współczesną sobie myślą arabską i
żydowską. W epoce, gdy
chrześcijańscy myśliciele odkrywali
na nowo skarby filozofii starożytnej,
a ściślej arystotelesowskiej, wielką
zasługą Tomasza było ukazanie w
pełnym świetle harmonii istniejącej
między rozumem a wiarą. Skoro
zarówno światło wiary, jak i światło
rozumu pochodzą od Boga —
dowodził — to nie mogą sobie
wzajemnie zaprzeczać[1].

Ujmując rzecz jeszcze bardziej
radykalnie, Tomasz uznaje, że natura
— właściwy przedmiot badań
filozofii — może się przyczynić do
zrozumienia Bożego Objawienia.
Wiara zatem nie lęka się rozumu, ale
szuka jego pomocy i pokłada w nim
ufność. Jak łaska opiera się na
naturze i pozwala jej osiągnąć
pełnię[2], tak wiara opiera się na



rozumie i go doskonali. Rozum
oświecony przez wiarę zostaje
uwolniony od ułomności i
ograniczeń, których źródłem jest
nieposłuszeństwo grzechu, i zyskuje
potrzebną moc, by wznieść się ku
poznaniu tajemnicy Boga w Trójcy
Jedynego. Choć Doktor Anielski
podkreślał z mocą nadprzyrodzony
charakter wiary, nie zapominał też o
wartości, jaką jest rozumność wiary;
przeciwnie, umiał poddać ją
głębokiej analizie i dokładnie
określić jej sens. Wiara mianowicie
jest w pewien sposób «czynnością
myśli»; ludzki rozum nie musi
zaprzeczyć samemu sobie ani się
upokorzyć, aby przyjąć treści wiary;
w każdym przypadku człowiek
dochodzi do nich na mocy
dobrowolnego i świadomego
wyboru[3].

Z tego właśnie powodu Kościół
słusznie przedstawiał zawsze św.
Tomasza jako mistrza sztuki



myślenia i wzór właściwego
uprawiania teologii. Chciałbym
przypomnieć w tym kontekście
słowa, które napisał mój Poprzednik,
sługa Boży Paweł VI, z okazji
siedemsetlecia śmierci Doktora
Anielskiego: «Bez wątpienia Tomasz
odznaczał się w najwyższym stopniu
odwagą prawdy, wolnością ducha w
podejmowaniu nowych problemów
oraz intelektualną uczciwością, która
nie dopuszcza do zarażenia
chrześcijaństwa świecką filozofią, ale
też jej z góry nie odrzuca. Dlatego
przeszedł do historii myśli
chrześcijańskiej jako pionier
wytyczający nową drogę filozofii i
kultury powszechnej. Centralnym
punktem i niejako samym jądrem
rozwiązania problemu nowej
konfrontacji między rozumem a
wiarą, jakie wskazał kierując się
geniuszem swej proroczej intuicji,
było pogodzenie świeckości świata z
radykalizmem Ewangelii, dzięki
czemu uniknął nienaturalnej



skłonności do odrzucenia świata i
jego wartości, nie uchybiając przy
tym bynajmniej najwyższym i
niepodważalnym wymogom
porządku nadprzyrodzonego»[4].

Do wielkich intuicji św. Tomasza
należy także ta, która wskazuje na
rolę Ducha Świętego w procesie
dojrzewania ludzkiej wiedzy do pełni
mądrości. Już od pierwszych stronic
swojej Summa Theologiae[5]
Akwinata pragnął ukazać
pierwszeństwo tej mądrości, która
jest darem Ducha Świętego i
wprowadza w poznanie
rzeczywistości Bożych. Jego teologia
pozwala pojąć specyfikę mądrości w
jej ścisłym powiązaniu z wiarą i z
poznaniem spraw Bożych. Mądrość
poznaje dzięki wspólnocie natury,
opiera się na wierze i formułuje
prawidłowy osąd, wychodząc od
prawdy samej wiary: «Mądrość
wymieniana wśród darów Ducha
Świętego jest różna od tej, którą



zalicza się do cnót rozumowych. Tę
ostatnią bowiem zdobywa się przez
naukę, tamta natomiast 'zstępuje z
góry', jak powiada św. Jakub.
Podobnie też jest ona różna od wiary,
jako że wiara przyjmuje Bożą
prawdę taką, jaka jest, natomiast
cechą daru mądrości jest to, że
osądza wedle Bożej prawdy»[6].

Choć Doktor Anielski uznaje
pierwszeństwo tej mądrości, nie
zapomina jednak o istnieniu jej
dwóch innych, komplementarnych
form: mądrości filozoficznej, która
opiera się na zdolności rozumu do
badania rzeczywistości w granicach
wyznaczonych przez jego naturę;
oraz mądrości teologicznej, która
opiera się na Objawieniu i bada
treści wiary, docierając do tajemnicy
samego Boga.

Głęboko przekonany, że «omne verum
a quocumque dicatur a Spiritu Sancto
est»[7], św. Tomasz ukochał prawdę



bezinteresowną miłością. Szukał jej
wszędzie, gdziekolwiek się objawiała,
starając się jak najmocniej uwypuklić
jej uniwersalność. Magisterium
Kościoła dostrzega i wysoko ceni to
jego umiłowanie prawdy; jego myśl
— właśnie dlatego że nie traciła
nigdy z oczu prawdy uniwersalnej,
obiektywnej i transcendentnej —
osiągnęła «szczyty, których ludzki
rozum nigdy nie zdołałby sobie
wyobrazić»[8]. Słusznie zatem
można go nazywać «apostołem
prawdy»[9]. Właśnie dlatego, że
zmierzał ku prawdzie bez wahania,
potrafił w swoim realizmie uznać jej
obiektywność. Jego filozofia jest
rzeczywiście filozofią bytu, nie zaś
filozofią prostego zjawiska.

[1] Por. Św. Tomasz z Akwinu, 
Summa contra Gentiles, I, VII.



[2] Por. Summa Theologiae, I, 1, 8 ad
2: "cum enim gratia non tollat
naturam sed perficiat".

[3] Por. Jan Paweł II, przemówienie
do uczestników IX
Międzynarodowego Kongresu
Tomistycznego (29 września 1990):
"Insegnamenti", XIII, 2 (1990),
770-771.

[4] List apost. Lumen Ecclesiae (20
listopada 1974), 8: AAS 66 (1974), 680.

[5] Por. I, 1, 6: "Praeterea, haec
doctrina per studium acquiritur.
Sapientia autem per infusionem
habetur, unde inter septem dona
Spiritus Sancti connumeratur".

[6] Tamże, II-II, 45, 1 ad 2; por. także
II-II, 45, 2.

[7] Tamże, I-II, 109, 1 ad 1, podejmuje
znane wyrażenie Ambrozjasty, In
prima Cor 12, 3: PL 17, 258.



[8] Leon XIII, Enc. Aeterni Patris (4
sierpnia 1879): ASS 11 (1878-1879),
109.

[9] Paweł VI, List apost. Lumen
Ecclesiae (20 listopada 1974), 8: AAS
66 (1974), 683.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/milosc-sw-tomasza-z-akwinu-

do-prawdy/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-sw-tomasza-z-akwinu-do-prawdy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-sw-tomasza-z-akwinu-do-prawdy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-sw-tomasza-z-akwinu-do-prawdy/

	Miłość św. Tomasza z Akwinu do prawdy

