opusdei.org

Serce
chrzescijanskie
motorem rozwoju
spolecznego

Konferencja wygloszona przez
bpa Javiera Echevarrie, Pralata

Opus Dei, z okazji 10-lecia
Harambee (2012).

02-07-2016

Pralat Javier Echevarria Serce
chrzescijanskie motorem rozwoju
spotecznego (wersja hiszp. PDF)

KRk


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf

Drodzy Przyjaciele Harambee-Africa,

dziesieciolecie Waszego
stowarzyszenia prowadzi nas
bezposrednio do wspomnienia -
zawsze aktualnego - dnia kanonizacji
$w. Josemarii Escrivy de Balaguer.
Pozwdlcie mi wiec, Ze dziesiatg
rocznice owego 6 pazdziernika 2002
roku rozpoczne od podziekowania
Bogu za tego wzorowego pasterza,
ktory dzieki swej heroicznej
odpowiedzi na otrzymane dary
duchowe i ludzkie, sprawil, miedzy
innymi, ze tak wiele tysiecy ludzi na
calym swiecie moglo odczué
pragnienie pomocy ludziom zyjacych
w krajach mniej uprzywilejowanych
gospodarczo.

Osobiscie chciatbym réwniez wyrazic
moja wdziecznos¢ Panu za
powszechne rozpowszechnienie
poboznosci do $w. Josemarii i Jego
pomoc w dekadzie, ktora uplynela od
tamtej ceremonii, podczas ktorej


https://nuovo.harambee-africa.org/

ukochany Jan Pawel II okreslit
Josemarie Escrive jako Swietego zycia
codziennego.

Wielkie serce

Sw. Josemaria byl kaplanem o
wielkim sercu, o czym Swiadcza jego
pisma, kazania, dziela stuzby
spoteczenstwu, do ktorych zachecat
w swojej ziemskiej wedrowce, ktore
ciggle inspirowat - poprzez swoje
przestanie - na wszystkich
kontynentach, a zwlaszcza w Afryce,
ziemi nadziei, ktora dzi$ jest centrum
naszej refleksji.

Mysle, ze jego wielki potencjal
miltosci wyjasnia, dlaczego w tak
wielu miejscach na Swiecie powstaly
koscioly, kaplice, budynki, ulice i
place, ktdre nosza jego imie;
kongresy i studia poswiecone jego
przestaniu poszukiwania Boga w
zwyklych zajeciach; ksigzki i
produkcje audiowizualne. Wielu
ludzi zblizylo sie do KosSciota dzieki



kontaktowi z postacig i nauka Sw.
Josemarii. Kazdego 26 czerwca, kiedy
Kosciot celebruje jego wspomnienie
liturgiczne, docierajg do nas
informacje o tysiagcach celebracji w
najbardziej zr6znicowanych
miejscach na swiecie. Msze, w
ktorych kobiety i mezczyzni kazdej
rasy i stanu prosza Boga, za jego
wstawiennictwem, aby ,dzieki
codziennej pracy zostali
uksztaltowani na wzor Jezusa
Twojego Syna i z zarliwa miloscig
stuzyli dzietu Odkupienia”[1].

Prymat milosci

Ale zajmijmy sie tematem tej sesji.
Sw. Josemaria glosil, ze «czlowiek czy
spoleczenstwo, ktore nie reaguje na
nieszczescia lub niesprawiedliwosci i
nie stara sie ich zlagodzi¢, nie jest na
miare mitosci Chrystusowego
Serca»[2].

Mowiac o ,,Judzkim sercu” nie
ograniczamy sie do uczugd, a jeszcze



mniej do narzagdu wewnetrznego.
Bardzo czesto, mowi $w. Josemaria,
«mamy na mysli calg osobe, ktdra
pragnie, miluje i obcuje z innymi. A
w sposobie wyrazania sie ludzi, jaki
przejelo Pismo Swiete, zeby$smy
mogli zrozumie¢ sprawy Boze, serce
jest uwazane za streszczenie i Zrodio,
za wyraz i najwieksza glebie myslj,
stow i czynow. Czlowiek wart jest
tyle, ile jest warte jego serce,
mozemy powiedzie¢ naszym
jezykiemn»[3].

Jak przypomnial Benedykt XVI na
poczatku swej pierwszej encykliki:
«Bog jest mitosciq: kto trwa w mitosci,
trwa w Bogu, a Bog trwa w nim (1 J 4,
16). Stowa z Pierwszego Listu Sw.
Jana wyrazaja ze szczegolna
jasnoscia istote wiary
chrzescijanskiej: chrzescijanski
obraz Boga i takze wynikajacy z
niego obraz czlowieka ijego
drogi»[4].



Milos¢, uczciwa mitose, jest nie tylko
centrum zycia chrzescijanskiego, ale,
krotko mowiac, takze ludzkiej
egzystencji. Rzeczywiscie, «przez
fakt, ze Bog jest miloscig, a czlowiek
jest jego obrazem, rozumiemy
gleboka tozsamosc osoby, jej
powolanie do milosci. Czlowiek jest
stworzony, by kochac; jego zycie jest
w pelni zrealizowane tylko wtedy,
gdy jest przezywane w mitosci»[5].
Stworzenie jest zatem niezrozumiate,
nawet dla siebie samego, jesli nie
napotka mitosci, jesli jej nie
doswiadczy lub nie uczyni jej wlasng,
jesli nie bedzie zywo uczestniczy¢ w
tym bogactwie[6]. I odwrotnie, istota
ludzka objawia sie tym glebiej 1
rozwija sie bardziej jako osoba, kiedy
wzrasta w milosci i we wlasciwym
oddaniu siebie, kiedy wykracza poza
logike otrzymywania, by rozwijac
siebie w logice hojnosci i daru.

Parafrazujac pewne stowa Sw.
Josemarii, mozna powiedziec, ze



wielkim przywilejem ludzkiego
stworzenia jest umiejetnos¢
kochania, a tym samym
przekraczania tego, co ulotne i
przemijajace[7]; dlatego tez zadna
osoba nie powinna ograniczac sie do
czynienia rzeczy: jej zachowanie jest
w pelni zgodne z jej natura, gdy rodzi
sie z mitosci, gdy ukazuje mitosc i
gdy ukierunkowuje sie ku mitosci[8].
Ponadto, nalezy podkresli¢ stowami
Ojca Swietego, ze «powolanie do
milos$ci jest tym, co czyni czlowieka
prawdziwym obrazem Boga:
czlowiek upodabnia sie do Boga w
takiej mierze, w jakiej staje sie istota,
ktora kocha»[9]. Mitos¢, stuzba i
oddanie blizniemu wyrazajg zatem
fundamentalne i wrodzone
powolanie osoby; rozwija sie ona
kochajac i bedac kochana. Musimy
zatem przyjac ten kierunek jako stalg
1 najwyzsza norme naszego
postepowania, poniewaz
praktykowanie cnot jest ozywiane
przez mitos¢, wiez doskonatosci.



Faktycznie, Sw. Josemaria mowi nam,
Ze «zyjac mitosierdziem — MiloScia
— przezywamy wszystkie ludzkie i
nadprzyrodzone cnoty
chrzescijanina, tworza one pewna
jednos¢, ktorej nie mozna jednak
uja¢ w zadnej wyczerpujacej liscie.
Milos¢ chrze$cijanska wymaga
sprawiedliwosci, solidarnosci,
odpowiedzialno$ci rodzinnej i
spolecznej, ubostwa, radosci,
czystos$ci, przyjazni...»[10].

Ta prawda obejmuje calg ludzkosc, a
zwlaszcza uczniow Jezusa:
pamietajmy, ze kiedy uczony w
pisSmie zapytal Go, ktore przykazanie
jest pierwsze, Pan nie ograniczyl sie
do wskazania, Ze mito$¢ do Boga jest
najwiekszym i pierwszym
przykazaniem, ale dodal potrzebe
kochania blizniego jako przykazanie
zawarte w pierwszym (Mt 22, 35-39).
Wyrazi}, ze nie mozna kochac Boga,
jesli nie kocha sie blizniego,
poniewaz autentyczna mitoS¢ wobec



Boga musi rozciggac sie na to, co On
kocha, czyli na S$wiat i na osoby.
Nawigzujac do idei Sw. Maksyma
Wyznawcy, Benedykt XVI naucza, ze
«mitos$¢ Boga objawia sie w
odpowiedzialnosci za drugiego»[11];
i pokazuje, ze «jesli chodzi o Swietych
jest jasne: kto zmierza ku Bogu, nie
oddala sie od ludzi, ale staje sie im
prawdziwie bliski»[12].

Nalezy rowniez podkresli¢, ze nie ma
prawdziwej mito$ci blizniego, jesli
nie kocha sie Boga: «Gdy jednoczymy
sie z Chrystusem w Jego poswieceniu
sie Ojcu, udziela sie nam Jego
wspolczucie dla rzesz, ktore
domagaja sie sprawiedliwosci i
solidarnosci, i jak Milosierny
Samarytanin z przypowiesci staramy
sie dawac konkretne i wielkoduszne
odpowiedzi»[13]. Mitos¢ jest
wymagajgca, wymaga poswiecenia,
ktore jest mozliwe dzieki pelnemu i
kochajagcemu oddaniu siebie
Chrystusa wszystkim ludziom, ktore



wymaga od nas i zacheca do
traktowania ich tak, jak On to uczynit
(J 13,34; 15,12): «to wlasnie Jezus
pokazal nam, do jakiego kranca
powinny dochodzi¢ mitosc i stuzba.
Jedynie wtedy, gdy postaramy sie
zglebic tajniki milosci Boga, tej
mitosci az do Smierci, bedziemy w
stanie oddac sie caltkowicie innym,
nie dajac sie pokonac¢ trudnosciom
czy obojetnoscir»[14].

Oczywiscie, chociaz w praktyce
autentyczna i szczesliwa mitosc do
blizniego jest bardziej bezposrednia i
Swiadczy o milosci Boga, nie mozemy
zapominad, ze energia do
prawdziwej stuzby bliznim pochodzi
z mitosci nadprzyrodzonej: oddanie
siebie i szczere zjednoczenie z
innymi sg mozliwe «dzieki
najbardziej intymnej jednosci z
Bogiem, przez ktdra stajemy sie Nim
przeniknieci — to warunek, ktory
pozwala tym, co zaczerpneli ze
zrodla mitosci Bozej, by oni sami stali



sie ,zrédiami wody zywej” (por. J 7,
38)»[15].

To wspotoddzialywanie mitosci Boga
i mito$ci blizniego, nauczane i
przezywane od poczatku
chrzescijanstwa, zostato podkreslone
w encyklice Deus caritas est: «Jezeli
w moim zyciu brak zupeinie
kontaktu z Bogiem, moge widzie¢ w
innym czlowieku zawsze jedynie
innego i nie potrafie rozpozna¢ w
nim obrazu Boga. Jezeli jednak w
moim zyciu nie zwracam zupelnie
uwagi na drugiego czlowieka,
starajac sie byc¢ jedynie ,,poboznym” i
wypelnia¢ swoje ,religijne
obowiazki”, oziebia sie takze moja
relacja z Bogiem»[16].

Fakt, ze zachowanie stworzen jest w
peini ludzkie, gdy rodzi sie z mitosci,
jest rzeczywistoscig, ktéra «odnosi
sie rowniez do obszaru spolecznego:
trzeba, aby chrzescijanie byli jej
gleboko przekonanymi swiadkami i



umieli swoim zyciem [to]
okazywac»[17]. Z tego powodu
mitos¢, stuzba, musi by¢ obecna i
przenikac¢ wszystkie relacje
miedzyludzkie: «jest nie tylko zasada
relacji w skali mikro: wiezi
przyjacielskich, rodzinnych, matej
grupy, ale takze —podkresla Benedykt
XVI-w skali makro: stosunkow
spolecznych, ekonomicznych i
politycznych»[18]. Musimy
przekonac samych siebie i starac sie
przekonac innych, ze spoleczenstwo
nie sklada sie przede wszystkim z
wiezi umownych i utylitarnych, ale z
najglebszych wiezi ludzkich, ktorym
przewodzi mitos¢: jest to zatem
zasada, ktora jest podstawowym
kryterium rozwoju spoteczenstwa i
winna by¢ uwazana za dusze calego
porzadku spotecznego[19]. MiloSc,
naucza Kompendium nauki
spolecznej Kosciola, jest «sila
zdolna zbudzi¢ nowe drogi
podejmowania problemow
wspolczesnego Swiata i glebokiego



odnowienia od Srodka struktur,
organizacji spotecznych, systemow
prawnych. W tej perspektywie
miltosc staje sie mitosciqg spotecznq i
polityczng: mitosS¢ spoteczna
umozliwia nam umitowanie dobra
wspolnego 1 przyczynia sie do
rzeczywistego poszukiwania dobra
wszystkich osob, uznajac je nie tylko
indywidualnie, ale takze w lgczacym
je wymiarze spotecznym»[20].

Stad potrzeba, ktora dotyczy
wszystkich elementéw
spoleczenstwa - przede wszystkim
chrzescijan i samej wspolnoty
koscielnej - aby starac sie kochac¢
blizniego uczynkami i prawda, nie
tylko w ,,bliskich zwigzkach” (np. w
rodzinie), ale z miloscia, ktora w
sposob uporzadkowany obejmuje
nawet najbardziej odleglych jego
cztonkdow. Jesli chcemy budowac
spoleczenstwo bardziej ludzkie,
bardziej godne osoby, konieczne jest
nadanie odpowiedniej rangi mitosci



spolecznej, aby mogla ona
inspirowac, oczyszczac i podnosic¢
wszystkie wiezi ludzkie, polityczne,
ekonomiczne itp. Krétko mowiac,
podstawowym Kryterium postepu
wszystkich 1 postepu spolecznego jest
przykazanie mitosci[21]: milos¢ musi
przenikac¢ wszystkie struktury
spoleczne od wewnatrz. Z tego
powodu Ojciec Swiety podsumowat
funkcje doktryny spotecznej Kosciola
jako «,caritas in veritate in re sociali”,
gloszeniem prawdy mitosci
Chrystusa w rzeczywistosci
spolecznej»[22].

Niektdre konsekwencje

Mamy do czynienia z
rzeczywistoscig, ktora pociaga za
soba rozne konsekwencje praktyczne
dla drogi Kosciola i kazdego
konkretnego wiernego; zobaczmy
niektore z nich.

Potrzeba gloszenia Boga-Milosci
ukazuje, ze takze w sferze spolecznej



zaangazowanie na rzecz mitosci nie
moze by¢ uwazane za co$ dobrego,
lecz drugorzednego; stanowi raczej
istotng czes$¢ misji Kosciola i kazdego
chrzescijanina. Z tego powodu
koscielna organizacja charytatywna
rozpoczela swe dzialanie wraz z
pierwszymi krokami samego
Ko$ciola, a nastepnie, na rozne
sposoby, byla kontynuowana i bedzie
kontynuowana przez calg historie.
Tak to wyrazal Sw. Josemaria:
«Bardzo zrozumiatle sa
niecierpliwosc¢, smutek i niespokojne
pragnienia [spojnych chrzescijan,
ktorzy] nie godza sie z
niesprawiedliwoscia osobista czy
spoteczng, jaka moze wytworzy¢
ludzkie serce. Tyle wiekow zycia
ludzi ze soba, a wcigz jeszcze tyle
nienawisci, tyle zniszczenia, tyle
fanatyzmu nagromadzonego w
oczach, ktore nie chcg widziec,iw
sercach, ktore nie chca kochac.
Dobra ziemskie rozdzielone sa
miedzy niewielu; dobra kultury



ograniczone sg do zamknietych
kregow. A poza nimi - gtdd chleba i
wiedzy, ludzkie zycie, ktore jest
Swiete, bo pochodzi od Boga,
traktowane jest jak zwykla rzecz, jak
liczba w statystyce. Rozumiem i
podzielam te niecierpliwos$c, ktora
kaze mi patrze¢ na Chrystusa
zapraszajacego nas ciagle do
praktykowania nowego przykazania
mitosci»[23].

Promowanie milosci spotecznej
dotyczy zatem kazdego i stanowi
zadaniekonieczne na poziomie
indywidualnym, stowarzyszeniowym
i koscielnym. Sobor Watykanski II
podkreslit to w sposdb zdecydowany:
«Niech dla wszystkich bedzie rzecza
Swietg zaliczanie solidarnosci
spotecznej do glownych obowigazkow
dzisiejszego czlowieka oraz
przestrzeganie jej», przypominajac
ponadto, ze «chrzescijanin,
zaniedbujacy swoje obowiagzki
doczesne, zaniedbuje swoje



obowigzki wobec blizniego, co
wiecej, wobec samego Boga i naraza
na niebezpieczenstwo swoje
zbawienie wieczne»[24]. Zgodnie z tg
logika, Sw. Josemaria nauczal, ze
«chrzescijanie - zachowujac zawsze
jak najwieksza wolnos¢ w
studiowaniu i wprowadzaniu w zycie
roznych rozwigzan, a wiec z
rozsadnym pluralizmem - powinni
jednak by¢ zgodni w jednym i tym
samym pragnieniu shuzenia
ludzkosci. W przeciwnym razie ich
chrzescijanistwo nie bedzie Stowem i
Zyciem Jezusa: bedzie tylko
udawaniem, oszustwem wobec Boga
1 wobec ludzi»[25].

Milosierdzie — ktore jest mitoScia —
winno obejmowac samo stworzenie
W jego integralnosci, cielesnej i
duchowej: «Ludzie potrzebuja
ziemskiego chleba, ktory bedzie
podtrzymywac ich zycie, ale takze
chleba niebieskiego, ktory bedzie
oswiecac 1 ogrzewac ich serca»[26].



Bezlitosne braki wymagaja pilnie
ofiarowania pomocy materialnej w
tak wielu specyficznych momentach,
ale pomoc duchowa nigdy nie moze
zostac zapomniana: dobroczynnosc
musi w jaki$ sposob ukazac¢ mitosc
Boza. W tym sensie chrze$cijanska
dzialalnos¢ charytatywna musi miec
specyficzna ceche, ktora nie moze
byc¢ utracona lub rozmyta w czysto
ludzkiej filantropii, dobrej, ale
niewystarczajacej do wypeinienia
misji powierzonej nam przez
Chrystusa. Ponadto nalezy
podkreslic, ze sila wszelkiej pracy
charytatywnej zaleze¢ bedzie od sily
wiary i miloSci Boga tych, ktoérzy ja
wykonujg: jak stwierdza Benedykt
XVI, «tylko w oparciu o codzienne,
pelne zaangazowania przyjmowanie
mitosci Boga i zycie jej pelniag mozna
promowac godnos¢ kazdej bez
wyjatku istoty ludzkiej. (...) Kiedy
brak nam transcendentnych
podstaw, odniesienia do Boga
Stworcy 1 zrozumienia, Ze naszym



przeznaczeniem jest zycie wieczne,
wtedy mozemy pas¢ ofiara
szkodliwych ideologii»[27].

Jednoczes$nie, aby nie pozosta¢ w
bezplodnej fantazji, trzeba pokazac,
ze mitosc spoleczna wymaga jej
instytucjonalizacji: «Pod wieloma
wzgledami blizni, ktorego nalezy
milowag, staje przed nami ,w
spotecznosci” (...): mitowac blizniego
na poziomie spotecznym znaczy — w
zaleznosci od sytuacji — korzystac ze
spotecznego posrednictwa w celu
polepszenia warunkow jego zycia albo
usuwac te czynniki spoteczne, ktore sq
przyczyngq jego ubostwa.
Niewatpliwie dzielo milosierdzia,
przez ktore odpowiada sie tu i teraz
na rzeczywiste i naglace potrzeby
blizniego, jest aktem miloSci, lecz
rownie niezbednym aktem mitosci
jest angazowanie sie w
organizowanie i budowanie
spoteczeristwa w taki sposob, aby
blizni nie znalaz! sie w nedzy,



zwlaszcza jesli staje sie ona sytuacja,
z ktdra boryka sie ogromna ilo$¢
0s0b, a nawet cale narody»[28].

Nalezy podkresli¢, ze chociaz
struktury spoleczne sg potrzebne, ich
celem nie jest zastgpienie mitosci
miedzy ludzmi, poniewaz godnos¢
ludzka staje sie mierzalna tylko
mitoscig, a nie tylko tym, co
sprawiedliwe, rozsadne itp.: «BadZcie
pewni, ze sama sprawiedliwos$¢
nigdy nie rozwigze wielkich
problemoéw ludzkosci. Jesli
sprawiedliwos$¢ wymierza sie w
sposob oschly, nie dziwcie sie, ze
ludzie czuja sie zranieni. Godnos¢
czlowieka wymaga o wiele wiecej,
czlowiek jest przeciez dzieckiem
Bozym. To milo$¢ winna przenikac i
towarzyszy¢ sprawiedliwosci, gdyz
osladza i przebostwia wszystko: Bog
jest mitosciq (1 ] 4,16). Zawsze
winnismy kierowac sie mitoscig do
Boga, ktdra sprawia, Ze mitos$¢
blizniego staje sie latwiejsza i ktora



oczyszcza oraz uszlachetnia wszelka
ziemska milo$¢»[29]. Ponadto,
«opinie, wedlug ktorych
sprawiedliwe struktury czynityby
zbytecznymi dziela charytatywne,
faktycznie kryja w sobie rowniez
materialistyczng koncepcje
czlowieka»[30]. Dlatego tez instytucje
i prawa nie wystarczg, aby zbudowac
spoleczenstwo godne osoby; rowniez
potrzeba milosci osobistej jako
solidnej podstawy zycia spotecznego.

To, co zostalo wyrazone, odnosi sie
do kazdej sytuacji spolecznej, ale
konieczne jest dzialanie zwlaszcza w
odniesieniu do najubozszych grup
spolecznych; to znaczy, wciela¢ w
zycie preferencyjna mitosc do
ubogich, w jej wymiarze spolecznym
i ogdlnoswiatowym, promujac formy
wspolpracy na rzecz rozwoju, ktore
przezwyciezajg podzialy religijne,
rasowe, ideologiczne, terytorialne
itp. Sw. Josemaria przypominal, ze
«Opus Dei [ma by¢ obecne], gdzie jest



ubostwo, gdzie jest brak pracy, gdzie
jest smutek, gdzie jest bdl, aby bol byt
niesiony z radoscig, aby ubostwo
zniknelo, aby nie ma brakowato
pracy - poniewaz ksztalcimy ludzi,
aby mogli ja miec - tak, aby wnosic
Chrystusa do zycia kazdego, o ile
tylko zechce, poniewaz jesteSmy
wielkimi przyjaciolmi wolnosci»[31].
I jak wskazywal przy innej okazji,
«istnieje wiec tylko jedna rasa: rasa
dzieci Bozych. Istnieje tylko jeden
kolor: kolor dzieci Bozych. I istnieje
tylko jeden jezyk, przemawiajacy do
serca i do umystu, bez halasu stow,
ktory jednak pozwala nam poznac
Boga i sprawia, ze milujemy sie
nawzajem»[32].

Nawet zmyst praktyczny porusza w
tym samym kierunku wspoipracy na
rzecz rozwoju wszystkich, poniewaz
kazda grupa ludzka moze osiagna¢
sw0j wiasny rozwoj, tylko jesli
sprzyja rozwojowi innych.
Blogostawiony Jan Pawel II



przypominal, ze «<wspoipraca nad
rozwojem calego czlowieka i kazdego
czlowieka jest bowiem obowigzkiem
wszystkich wobec wszystkich, 1
powinna zarazem byc¢ powszechna w
calym swiecie (...) Jesli natomiast
usituje sie urzeczywistnia¢ rozwoj w
jednej tylko czesci lub w jednym
Swiecie, czyni sie to kosztem innych;
tam zas, gdzie rozwd0j zaczyna sie
dokonywac¢ — wlasnie dlatego, ze nie
bierze pod uwage innych, podlega
przerostowi i wypaczeniu»[33]. Ale
oprocz tego pragmatycznego
rozumowania wspoipraca dla
rozwoju, zwlaszcza najbardziej
potrzebujacych, jest nakazem
etycznym i chrzescijanskim, ktory
zaklada wyrzeczenie sie wszelkich
form egoizmu. To zjednoczenie tego,
co ludzkie i tego, co boskie jest
centralnym punktem przestania sw.
Josemaria; podkreslal, ze zycie
wiernych Dziela zawiera w sobie
«stuzbe o celach wylacznie
nadprzyrodzonych, poniewaz Opus



Dei nigdy nie bedzie - ani nie bedzie
mogto by¢ - narzedziem doczesnym;
ale jednoczesnie jest stuzbg wobec
ludzi, poniewaz staracie si¢ 0siggnac
chrzescijanska doskonato$¢ w
Swiecie w sposoOb czysty, poprzez
swoje wolne i odpowiedzialne
dziatanie na wszystkich polach
dzialalnosci obywatelskiej.
Bezinteresowna stuzba, ktora nie
poniza, ale raczej ksztalci, ktora
powieksza serce - czyni jerzymskim,
W najwyzszym tego stlowa znaczeniu
- 1 prowadzi nas do poszukiwania
czciidobra ludzi w kazdym kraju:
tak, by mogto by¢ coraz mniej
ubogich, mniej niewyksztalconych,
mniej dusz bez wiary, mniej
zdesperowanych, mniej wojen, mniej
niepewnosci, wiecej mitosci i wiecej
pokoju»[34].

Podobnie jak wszystko, co odnosi sie

do zycia chrzescijanskiego, powyzsze
kryteria rowniez nie sprowadzaja sie
do pieknej teorii gloszenia, lecz



stanowia przede wszystkim bodziec
do skutecznego dziatania na rzecz
integralnego rozwoju cztowieka, bez
wykluczen[35]. Rozwdj ten nalezy
postrzegac jako bezsporny cel, ktory
wymaga wysitku - zaplanowanego,
odpowiedzialnego i regulowanego -
do ktorego realizacji wszyscy - kazdy
z nas - wedlug swojego miejsca w
Kosciele i w spoleczenstwie
obywatelskim - jesteSmy
powolani[36].Aby to osiagnac, by¢
moze konieczne bedzie
przyczynienie sie do zmiany stylu
zycia, struktur wladzy rzadzacych
spoteczenstwem, modeli produkcji i
konsumpcji, ukierunkowujac je
zgodnie z prawidlowym
rozumieniem wspolnego dobra calej
ludzkosci[37].

Nikt nie moze unika¢ wysitkow, aby
zyC w ten sposob, z zamiarem
pomagania naszym braciom. Ale
rownie nieodzowne jest
przekazywanie go innym, to znaczy



pomaganie im, jak wskazuje sw.
Josemaria, «pokonywac egoizm i
uzywac swego czasu
wspanialomysinie w postudze tym,
ktorym gorzej sie wiedzie — przez
udzial w pracach odpowiednich dla
ich wieku, niech objawia sie w nich
zapal solidarnosci ludzkiej i
boskiej»[38].

Poniewaz inicjatywy Harambee sa
adresowane do Swiata
afrykanskiego, chcialbym
wspomniec kilka stow Benedykta XVI
z Adhortacji apostolskiej Africae
munus z ubieglego 19 listopada: «Na
plaszczyznie spolecznej ludzkie
sumienie niepokojone jest
powaznymi niesprawiedliwosciami,
istniejgcymi w calym Swiecie, a w
szczegolnosci w Afryce. (...)
Sprawiedliwos¢, przezywana we
wszystkich wymiarach zycia
prywatnego i publicznego,
gospodarczego 1 spotecznego musi
by¢ wspierana przez pomocniczos¢ i



solidarnos¢, a nawet wiecej, musi by¢
ozywiana mitosierdziem»[39].

Harambee narodzilo sie z okazji
kanonizacji Swietego Josemarii.
Skladajgc Wam dzisiaj zyczenia z
okazji szczesliwej rocznicy, dziekuje
za Wasza prace i zapewniam o moich
modlitwach, aby coraz wiecej ludzi
uczestniczylo w tym wspolnym
wysitku, ktory ma na celu wspieranie
ludzi i roznych podmiotow w Afryce,
ktorzy z kolei chca by¢
budowniczymi i protagonistami w
rozwoju swoich narodéw. Wraz z
wami dziekuje Bogu za wiele
projektow edukacyjnych, ktore
zostaly juz uruchomione w Afryce
Subsaharyjskiej w ciggu ostatniej
dekady, a takze za wiele dzialan,
ktore wspieraliScie w pozostalej
czesci Swiata, rowniez w celu
rozpowszechnienia obrazu Afryki,
ktory jest daleki od stereotypu: na
tym waszym kontynencie z
pewnoscig koncentrujg sie niektdre



niesprawiedliwosci, ktore nie moga
nikogo pozostawic obojetnym; ale
Afryka jest rowniez krajem wartosci
duchowych, ktére sa bardzo wazne
dla naszych czaséw.

ko skesksk

Pojutrze rozpoczyna sie XIII
Zgromadzenie Synodu Biskupow na
temat ,Nowa ewangelizacja dla
przekazywania wiary
chrzescijanskiej”. Zachecam Was do
modlitwy w tej intencji. W dziesiata
rocznice kanonizacji $w. Josemarii
mozemy uciec sie do jego
wstawiennictwa: aby to
Zgromadzenie koscielne stuzylo, aby
przypomniec sSwiatu, ze SwietoS¢ nie
pozostaje celem uprzywilejowanych,
ale raczej, jak potwierdzit Sobor
Watykanski II, jest uniwersalnym
zaproszeniem, dostepnym dla
kazdego mezczyzny czy kobiety
dobrej woli. ProSmy Pana, aby ten
Synod przyczynit sie rowniez, przy



nadchodzacym Roku Wiary, aby
poszerzy¢ wiele serc «na miare
mitosci Serca Chrystusa». Serca,
ktore - z Boza laska - beda motorem
innych nawrocen i przemian
srodowiska spolecznego w zgodzie z
godnoscia cztowieka i jego
przeznaczeniem na chwale Boga, w
Afryce i na calym swiecie.

[1] Kolekta Mszy ze wspomnienia $w.
Josemarii Escrivy de Balaguer,
kaplana (26 czerwca).

[2] SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 167.

[3] SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 164.

[4] BENEDYKT XVI, Enc. Deus caritas
est, 1.



[5] BENEDYKT XVI, Przemowienie na
X Miedzynarodowym Forum
Mlodych, 24-111-2010 (ttum. wilasne).

[6] Por. SW. JAN PAWEL II, Enc.
Redemptor hominis, 10.

[7] Por. SW. JOSEMARIA, Oddanie
prawdzie, 8 (Wypowiedzi o
uniwersytecie).

[8] Por. SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 48.

[9] BENEDYKT XVI, Do uczestnikow
Kongresu Diecezji Rzymskiej, 6-
VI-2005 (za: opoka.org.pl).

[10] SW. JOSEMARIA, Rozmowy, 62.

[11] BENEDYKT XVI, Enc. Spe salvi,
28.

[12] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 42.

[13] BENEDYKT XVI, Spotkanie z
czlonkami organizacji zajmujacych



sie duszpasterstwem spotecznym, 13-
V-2010 (za: opoka.org.pl).

[14] SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 98.

[15] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 42.

[16] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 18.

[17] Kompendium nauki spolecznej
Kosciola, 580.

[18] BENEDYKT XVI, Enc. Caritas in
veritate, 2.

[19] Por. Kompendium nauki
spotecznej KoSciola, 32.

[20] Kompendium nauki spolecznej
Kosciola, 207.

[21] Jezus Chrystus «objawia nam
(...), Ze «BOg jest miloscig» (1] 4, 8), a
zarazem uczy, Ze prawem
fundamentalnym doskonatos$ci



ludzkiej, a w nastepstwie tego i
prawem przeksztalcania Swiata, jest
nowe przykazanie mitosci. (...)
Zarazem upomina, zeby szukac tej
milosci nie w samych tylko wielkich
sprawach, lecz réwniez, i to przede
wszystkim, w powszednich
okolicznosciach zycia». SOBOR
WATYKANSKI II, Konst. duszp.
Gaudium et spes, 38.

[22] BENEDYKT XVI, Enc. Caritas in
veritate, 5.

[23] SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 111.

[24] SOBOR WATYKANSKI II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, 30143.

[25] SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 167.

[26] SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 49.



[27] BENEDYKT XVI, Przemowienie
doCaritas Internationalis, 27-V-2011
(za: opoka.org.pl).

[28] Kompendium nauki spolecznej
Kosciola, 208.

[29] SW. JOSEMARIA, Przyjaciele
Boga, 172.

[30] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 28 b).

[31] SW. JOSEMARIA, Spojrzenie ku
przysztos$ci z serca Vallecas, Madryt
1998, str. 135 (stowa wypowiedziane
1-X-1967) (thum. wiasne).

[32] SW. JOSEMARIA, To Chrystus
przechodzi, 106.

[33] SW. JAN PAWEL II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 32.

[34] SW. JOSEMARIA, List 31-1V-1943,
1 (thum. wlasne).



[35] Por. SW. JAN PAWEL II, Enc.
Centesimus annus, 57.

[36] Por. SW. JAN PAWEL II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 42-45.

[37] Por. SW. JAN PAWEL II, Enc.
Centesimus annus, 58.

[38] SW. JOSEMARIA, Rozmowy, 111.

[39] BENEDYKT XVI, Adh. ap. Africae
munus, 24.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/milosc-spoleczna-motorems-
rozwoju/ (20-12-2025)


https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-spoleczna-motorem-rozwoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-spoleczna-motorem-rozwoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-spoleczna-motorem-rozwoju/

	Serce chrześcijańskie motorem rozwoju społecznego

