
opusdei.org

Serce
chrześcijańskie
motorem rozwoju
społecznego

Konferencja wygłoszona przez
bpa Javiera Echevarríę, Prałata
Opus Dei, z okazji 10-lecia
Harambee (2012).

02-07-2016

Prałat Javier Echevarría Serce
chrześcijańskie motorem rozwoju
społecznego (wersja hiszp. PDF)

*****

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf


Drodzy Przyjaciele Harambee-Africa,

dziesięciolecie Waszego
stowarzyszenia prowadzi nas
bezpośrednio do wspomnienia -
zawsze aktualnego - dnia kanonizacji
św. Josemaríi Escrivy de Balaguer.
Pozwólcie mi więc, że dziesiątą
rocznicę owego 6 października 2002
roku rozpocznę od podziękowania
Bogu za tego wzorowego pasterza,
który dzięki swej heroicznej
odpowiedzi na otrzymane dary
duchowe i ludzkie, sprawił, między
innymi, że tak wiele tysięcy ludzi na
całym świecie mogło odczuć
pragnienie pomocy ludziom żyjących
w krajach mniej uprzywilejowanych
gospodarczo.

Osobiście chciałbym również wyrazić
moją wdzięczność Panu za
powszechne rozpowszechnienie
pobożności do św. Josemaríi i Jego
pomoc w dekadzie, która upłynęła od
tamtej ceremonii, podczas której

https://nuovo.harambee-africa.org/


ukochany Jan Paweł II określił
Josemaríę Escrivę jako świętego życia
codziennego.

Wielkie serce

Św. Josemaría był kapłanem o
wielkim sercu, o czym świadczą jego
pisma, kazania, dzieła służby
społeczeństwu, do których zachęcał
w swojej ziemskiej wędrówce, które
ciągle inspirował - poprzez swoje
przesłanie - na wszystkich
kontynentach, a zwłaszcza w Afryce,
ziemi nadziei, która dziś jest centrum
naszej refleksji.

Myślę, że jego wielki potencjał
miłości wyjaśnia, dlaczego w tak
wielu miejscach na świecie powstały
kościoły, kaplice, budynki, ulice i
place, które noszą jego imię;
kongresy i studia poświęcone jego
przesłaniu poszukiwania Boga w
zwykłych zajęciach; książki i
produkcje audiowizualne. Wielu
ludzi zbliżyło się do Kościoła dzięki



kontaktowi z postacią i nauką św.
Josemaríi. Każdego 26 czerwca, kiedy
Kościół celebruje jego wspomnienie
liturgiczne, docierają do nas
informacje o tysiącach celebracji w
najbardziej zróżnicowanych
miejscach na świecie. Msze, w
których kobiety i mężczyźni każdej
rasy i stanu proszą Boga, za jego
wstawiennictwem, aby „dzięki
codziennej pracy zostali
ukształtowani na wzór Jezusa
Twojego Syna i z żarliwą miłością
służyli dziełu Odkupienia”[1].

Prymat miłości

Ale zajmijmy się tematem tej sesji.
Św. Josemaría głosił, że «człowiek czy
społeczeństwo, które nie reaguje na
nieszczęścia lub niesprawiedliwości i
nie stara się ich złagodzić, nie jest na
miarę miłości Chrystusowego
Serca»[2].

Mówiąc o „ludzkim sercu” nie
ograniczamy się do uczuć, a jeszcze



mniej do narządu wewnętrznego.
Bardzo często, mówi św. Josemaría,
«mamy na myśli całą osobę, która
pragnie, miłuje i obcuje z innymi. A
w sposobie wyrażania się ludzi, jaki
przejęło Pismo Święte, żebyśmy
mogli zrozumieć sprawy Boże, serce
jest uważane za streszczenie i źródło,
za wyraz i największą głębię myśli,
słów i czynów. Człowiek wart jest
tyle, ile jest warte jego serce,
możemy powiedzieć naszym
językiem»[3].

Jak przypomniał Benedykt XVI na
początku swej pierwszej encykliki:
«Bóg jest miłością: kto trwa w miłości,
trwa w Bogu, a Bóg trwa w nim (1 J 4,
16). Słowa z Pierwszego Listu św.
Jana wyrażają ze szczególną
jasnością istotę wiary
chrześcijańskiej: chrześcijański
obraz Boga i także wynikający z
niego obraz człowieka i jego
drogi»[4].



Miłość, uczciwa miłość, jest nie tylko
centrum życia chrześcijańskiego, ale,
krótko mówiąc, także ludzkiej
egzystencji. Rzeczywiście, «przez
fakt, że Bóg jest miłością, a człowiek
jest jego obrazem, rozumiemy
głęboką tożsamość osoby, jej
powołanie do miłości. Człowiek jest
stworzony, by kochać; jego życie jest
w pełni zrealizowane tylko wtedy,
gdy jest przeżywane w miłości»[5].
Stworzenie jest zatem niezrozumiałe,
nawet dla siebie samego, jeśli nie
napotka miłości, jeśli jej nie
doświadczy lub nie uczyni jej własną,
jeśli nie będzie żywo uczestniczyć w
tym bogactwie[6]. I odwrotnie, istota
ludzka objawia się tym głębiej i
rozwija się bardziej jako osoba, kiedy
wzrasta w miłości i we właściwym
oddaniu siebie, kiedy wykracza poza
logikę otrzymywania, by rozwijać
siebie w logice hojności i daru.

Parafrazując pewne słowa św.
Josemaríi, można powiedzieć, że



wielkim przywilejem ludzkiego
stworzenia jest umiejętność
kochania, a tym samym
przekraczania tego, co ulotne i
przemijające[7]; dlatego też żadna
osoba nie powinna ograniczać się do
czynienia rzeczy: jej zachowanie jest
w pełni zgodne z jej naturą, gdy rodzi
się z miłości, gdy ukazuje miłość i
gdy ukierunkowuje się ku miłości[8].
Ponadto, należy podkreślić słowami
Ojca Świętego, że «powołanie do
miłości jest tym, co czyni człowieka
prawdziwym obrazem Boga:
człowiek upodabnia się do Boga w
takiej mierze, w jakiej staje się istotą,
która kocha»[9]. Miłość, służba i
oddanie bliźniemu wyrażają zatem
fundamentalne i wrodzone
powołanie osoby; rozwija się ona
kochając i będąc kochana. Musimy
zatem przyjąć ten kierunek jako stałą
i najwyższą normę naszego
postępowania, ponieważ
praktykowanie cnót jest ożywiane
przez miłość, więź doskonałości.



Faktycznie, św. Josemaría mówi nam,
że «żyjąc miłosierdziem — Miłością
— przeżywamy wszystkie ludzkie i
nadprzyrodzone cnoty
chrześcijanina, tworzą one pewną
jedność, której nie można jednak
ująć w żadnej wyczerpującej liście.
Miłość chrześcijańska wymaga
sprawiedliwości, solidarności,
odpowiedzialności rodzinnej i
społecznej, ubóstwa, radości,
czystości, przyjaźni...»[10].

Ta prawda obejmuje całą ludzkość, a
zwłaszcza uczniów Jezusa:
pamiętajmy, że kiedy uczony w
piśmie zapytał Go, które przykazanie
jest pierwsze, Pan nie ograniczył się
do wskazania, że miłość do Boga jest
największym i pierwszym
przykazaniem, ale dodał potrzebę
kochania bliźniego jako przykazanie
zawarte w pierwszym (Mt 22, 35-39).
Wyraził, że nie można kochać Boga,
jeśli nie kocha się bliźniego,
ponieważ autentyczna miłość wobec



Boga musi rozciągać się na to, co On
kocha, czyli na świat i na osoby.
Nawiązując do idei św. Maksyma
Wyznawcy, Benedykt XVI naucza, że
«miłość Boga objawia się w
odpowiedzialności za drugiego»[11];
i pokazuje, że «jeśli chodzi o świętych
jest jasne: kto zmierza ku Bogu, nie
oddala się od ludzi, ale staje się im
prawdziwie bliski»[12].

Należy również podkreślić, że nie ma
prawdziwej miłości bliźniego, jeśli
nie kocha się Boga: «Gdy jednoczymy
się z Chrystusem w Jego poświęceniu
się Ojcu, udziela się nam Jego
współczucie dla rzesz, które
domagają się sprawiedliwości i
solidarności, i jak Miłosierny
Samarytanin z przypowieści staramy
się dawać konkretne i wielkoduszne
odpowiedzi»[13]. Miłość jest
wymagająca, wymaga poświęcenia,
które jest możliwe dzięki pełnemu i
kochającemu oddaniu siebie
Chrystusa wszystkim ludziom, które



wymaga od nas i zachęca do
traktowania ich tak, jak On to uczynił
(J 13,34; 15,12): «to właśnie Jezus
pokazał nam, do jakiego krańca
powinny dochodzić miłość i służba.
Jedynie wtedy, gdy postaramy się
zgłębić tajniki miłości Boga, tej
miłości aż do śmierci, będziemy w
stanie oddać się całkowicie innym,
nie dając się pokonać trudnościom
czy obojętności»[14].

Oczywiście, chociaż w praktyce
autentyczna i szczęśliwa miłość do
bliźniego jest bardziej bezpośrednia i
świadczy o miłości Boga, nie możemy
zapominać, że energia do
prawdziwej służby bliźnim pochodzi
z miłości nadprzyrodzonej: oddanie
siebie i szczere zjednoczenie z
innymi są możliwe «dzięki
najbardziej intymnej jedności z
Bogiem, przez którą stajemy się Nim
przeniknięci — to warunek, który
pozwala tym, co zaczerpnęli ze
źródła miłości Bożej, by oni sami stali



się „źródłami wody żywej” (por. J 7,
38)»[15].

To współoddziaływanie miłości Boga
i miłości bliźniego, nauczane i
przeżywane od początku
chrześcijaństwa, zostało podkreślone
w encyklice Deus caritas est: «Jeżeli
w moim życiu brak zupełnie
kontaktu z Bogiem, mogę widzieć w
innym człowieku zawsze jedynie
innego i nie potrafię rozpoznać w
nim obrazu Boga. Jeżeli jednak w
moim życiu nie zwracam zupełnie
uwagi na drugiego człowieka,
starając się być jedynie „pobożnym” i
wypełniać swoje „religijne
obowiązki”, oziębia się także moja
relacja z Bogiem»[16].

Fakt, że zachowanie stworzeń jest w
pełni ludzkie, gdy rodzi się z miłości,
jest rzeczywistością, która «odnosi
się również do obszaru społecznego:
trzeba, aby chrześcijanie byli jej
głęboko przekonanymi świadkami i



umieli swoim życiem [to]
okazywać»[17]. Z tego powodu
miłość, służba, musi być obecna i
przenikać wszystkie relacje
międzyludzkie: «jest nie tylko zasadą
relacji w skali mikro: więzi
przyjacielskich, rodzinnych, małej
grupy, ale także –podkreśla Benedykt
XVI– w skali makro: stosunków
społecznych, ekonomicznych i
politycznych»[18]. Musimy
przekonać samych siebie i starać się
przekonać innych, że społeczeństwo
nie składa się przede wszystkim z
więzi umownych i utylitarnych, ale z
najgłębszych więzi ludzkich, którym
przewodzi miłość: jest to zatem
zasada, która jest podstawowym
kryterium rozwoju społeczeństwa i
winna być uważana za duszę całego
porządku społecznego[19]. Miłość,
naucza Kompendium nauki
społecznej Kościoła, jest «siłą
zdolną zbudzić nowe drogi
podejmowania problemów
współczesnego świata i głębokiego



odnowienia od środka struktur,
organizacji społecznych, systemów
prawnych. W tej perspektywie
miłość staje się miłością społeczną i
polityczną: miłość społeczna
umożliwia nam umiłowanie dobra
wspólnego i przyczynia się do
rzeczywistego poszukiwania dobra
wszystkich osób, uznając je nie tylko
indywidualnie, ale także w łączącym
je wymiarze społecznym»[20].

Stąd potrzeba, która dotyczy
wszystkich elementów
społeczeństwa - przede wszystkim
chrześcijan i samej wspólnoty
kościelnej - aby starać się kochać
bliźniego uczynkami i prawdą, nie
tylko w „bliskich związkach” (np. w
rodzinie), ale z miłością, która w
sposób uporządkowany obejmuje
nawet najbardziej odległych jego
członków. Jeśli chcemy budować
społeczeństwo bardziej ludzkie,
bardziej godne osoby, konieczne jest
nadanie odpowiedniej rangi miłości



społecznej, aby mogła ona
inspirować, oczyszczać i podnosić
wszystkie więzi ludzkie, polityczne,
ekonomiczne itp. Krótko mówiąc,
podstawowym kryterium postępu
wszystkich i postępu społecznego jest
przykazanie miłości[21]: miłość musi
przenikać wszystkie struktury
społeczne od wewnątrz. Z tego
powodu Ojciec Święty podsumował
funkcję doktryny społecznej Kościoła
jako «„caritas in veritate in re sociali”,
głoszeniem prawdy miłości
Chrystusa w rzeczywistości
społecznej»[22].

Niektóre konsekwencje

Mamy do czynienia z
rzeczywistością, która pociąga za
sobą różne konsekwencje praktyczne
dla drogi Kościoła i każdego
konkretnego wiernego; zobaczmy
niektóre z nich.

Potrzeba głoszenia Boga-Miłości
ukazuje, że także w sferze społecznej



zaangażowanie na rzecz miłości nie
może być uważane za coś dobrego,
lecz drugorzędnego; stanowi raczej
istotną część misji Kościoła i każdego
chrześcijanina. Z tego powodu
kościelna organizacja charytatywna
rozpoczęła swe działanie wraz z
pierwszymi krokami samego
Kościoła, a następnie, na różne
sposoby, była kontynuowana i będzie
kontynuowana przez całą historię.
Tak to wyrażał św. Josemaría:
«Bardzo zrozumiałe są
niecierpliwość, smutek i niespokojne
pragnienia [spójnych chrześcijan,
którzy] nie godzą się z
niesprawiedliwością osobistą czy
społeczną, jaką może wytworzyć
ludzkie serce. Tyle wieków życia
ludzi ze sobą, a wciąż jeszcze tyle
nienawiści, tyle zniszczenia, tyle
fanatyzmu nagromadzonego w
oczach, które nie chcą widzieć, i w
sercach, które nie chcą kochać.
Dobra ziemskie rozdzielone są
między niewielu; dobra kultury



ograniczone są do zamkniętych
kręgów. A poza nimi - głód chleba i
wiedzy, ludzkie życie, które jest
święte, bo pochodzi od Boga,
traktowane jest jak zwykła rzecz, jak
liczba w statystyce. Rozumiem i
podzielam tę niecierpliwość, która
każe mi patrzeć na Chrystusa
zapraszającego nas ciągle do
praktykowania nowego przykazania
miłości»[23].

Promowanie miłości społecznej
dotyczy zatem każdego i stanowi
zadaniekonieczne na poziomie
indywidualnym, stowarzyszeniowym
i kościelnym. Sobór Watykański II
podkreślił to w sposób zdecydowany:
«Niech dla wszystkich będzie rzeczą
świętą zaliczanie solidarności
społecznej do głównych obowiązków
dzisiejszego człowieka oraz
przestrzeganie jej», przypominając
ponadto, że «chrześcijanin,
zaniedbujący swoje obowiązki
doczesne, zaniedbuje swoje



obowiązki wobec bliźniego, co
więcej, wobec samego Boga i naraża
na niebezpieczeństwo swoje
zbawienie wieczne»[24]. Zgodnie z tą
logiką, św. Josemaría nauczał, że
«chrześcijanie - zachowując zawsze
jak największą wolność w
studiowaniu i wprowadzaniu w życie
różnych rozwiązań, a więc z
rozsądnym pluralizmem - powinni
jednak być zgodni w jednym i tym
samym pragnieniu służenia
ludzkości. W przeciwnym razie ich
chrześcijaństwo nie będzie Słowem i
Życiem Jezusa: będzie tylko
udawaniem, oszustwem wobec Boga
i wobec ludzi»[25].

Miłosierdzie – które jest miłością –
winno obejmować samo stworzenie
w jego integralności, cielesnej i
duchowej: «Ludzie potrzebują
ziemskiego chleba, który będzie
podtrzymywać ich życie, ale także
chleba niebieskiego, który będzie
oświecać i ogrzewać ich serca»[26].



Bezlitosne braki wymagają pilnie
ofiarowania pomocy materialnej w
tak wielu specyficznych momentach,
ale pomoc duchowa nigdy nie może
zostać zapomniana: dobroczynność
musi w jakiś sposób ukazać miłość
Bożą. W tym sensie chrześcijańska
działalność charytatywna musi mieć
specyficzną cechę, która nie może
być utracona lub rozmyta w czysto
ludzkiej filantropii, dobrej, ale
niewystarczającej do wypełnienia
misji powierzonej nam przez
Chrystusa. Ponadto należy
podkreślić, że siła wszelkiej pracy
charytatywnej zależeć będzie od siły
wiary i miłości Boga tych, którzy ją
wykonują: jak stwierdza Benedykt
XVI, «tylko w oparciu o codzienne,
pełne zaangażowania przyjmowanie
miłości Boga i życie jej pełnią można
promować godność każdej bez
wyjątku istoty ludzkiej. (…) Kiedy
brak nam transcendentnych
podstaw, odniesienia do Boga
Stwórcy i zrozumienia, że naszym



przeznaczeniem jest życie wieczne,
wtedy możemy paść ofiarą
szkodliwych ideologii»[27].

Jednocześnie, aby nie pozostać w
bezpłodnej fantazji, trzeba pokazać,
że miłość społeczna wymaga jej
instytucjonalizacji: «Pod wieloma
względami bliźni, którego należy
miłować, staje przed nami „w
społeczności” (...): miłować bliźniego
na poziomie społecznym znaczy – w
zależności od sytuacji – korzystać ze
społecznego pośrednictwa w celu
polepszenia warunków jego życia albo
usuwać te czynniki społeczne, które są
przyczyną jego ubóstwa.
Niewątpliwie dzieło miłosierdzia,
przez które odpowiada się tu i teraz
na rzeczywiste i naglące potrzeby
bliźniego, jest aktem miłości, lecz
równie niezbędnym aktem miłości
jest angażowanie się w 
organizowanie i budowanie
społeczeństwa w taki sposób, aby
bliźni nie znalazł się w nędzy,



zwłaszcza jeśli staje się ona sytuacją,
z którą boryka się ogromna ilość
osób, a nawet całe narody»[28].

Należy podkreślić, że chociaż
struktury społeczne są potrzebne, ich
celem nie jest zastąpienie miłości
między ludźmi, ponieważ godność
ludzka staje się mierzalna tylko
miłością, a nie tylko tym, co
sprawiedliwe, rozsądne itp.: «Bądźcie
pewni, że sama sprawiedliwość
nigdy nie rozwiąże wielkich
problemów ludzkości. Jeśli
sprawiedliwość wymierza się w
sposób oschły, nie dziwcie się, że
ludzie czują się zranieni. Godność
człowieka wymaga o wiele więcej,
człowiek jest przecież dzieckiem
Bożym. To miłość winna przenikać i
towarzyszyć sprawiedliwości, gdyż
osładza i przebóstwia wszystko: Bóg
jest miłością (1 J 4,16). Zawsze
winniśmy kierować się miłością do
Boga, która sprawia, że miłość
bliźniego staje się łatwiejsza i która



oczyszcza oraz uszlachetnia wszelką
ziemską miłość»[29]. Ponadto,
«opinie, według których
sprawiedliwe struktury czyniłyby
zbytecznymi dzieła charytatywne,
faktycznie kryją w sobie również
materialistyczną koncepcję
człowieka»[30]. Dlatego też instytucje
i prawa nie wystarczą, aby zbudować
społeczeństwo godne osoby; również
potrzeba miłości osobistej jako
solidnej podstawy życia społecznego.

To, co zostało wyrażone, odnosi się
do każdej sytuacji społecznej, ale
konieczne jest działanie zwłaszcza w
odniesieniu do najuboższych grup
społecznych; to znaczy, wcielać w
życie preferencyjną miłość do
ubogich, w jej wymiarze społecznym
i ogólnoświatowym, promując formy
współpracy na rzecz rozwoju, które
przezwyciężają podziały religijne,
rasowe, ideologiczne, terytorialne
itp. Św. Josemaría przypominał, że
«Opus Dei [ma być obecne], gdzie jest



ubóstwo, gdzie jest brak pracy, gdzie
jest smutek, gdzie jest ból, aby ból był
niesiony z radością, aby ubóstwo
zniknęło, aby nie ma brakowało
pracy - ponieważ kształcimy ludzi,
aby mogli ją mieć - tak, aby wnosić
Chrystusa do życia każdego, o ile
tylko zechce, ponieważ jesteśmy
wielkimi przyjaciółmi wolności»[31].
I jak wskazywał przy innej okazji,
«istnieje więc tylko jedna rasa: rasa
dzieci Bożych. Istnieje tylko jeden
kolor: kolor dzieci Bożych. I istnieje
tylko jeden język, przemawiający do
serca i do umysłu, bez hałasu słów,
który jednak pozwala nam poznać
Boga i sprawia, że miłujemy się
nawzajem»[32].

Nawet zmysł praktyczny porusza w
tym samym kierunku współpracy na
rzecz rozwoju wszystkich, ponieważ
każda grupa ludzka może osiągnąć
swój własny rozwój, tylko jeśli
sprzyja rozwojowi innych.
Błogosławiony Jan Paweł II



przypominał, że «współpraca nad
rozwojem całego człowieka i każdego
człowieka jest bowiem obowiązkiem 
wszystkich wobec wszystkich, i
powinna zarazem być powszechna w
całym świecie (...) Jeśli natomiast
usiłuje się urzeczywistniać rozwój w
jednej tylko części lub w jednym
świecie, czyni się to kosztem innych;
tam zaś, gdzie rozwój zaczyna się
dokonywać — właśnie dlatego, że nie
bierze pod uwagę innych, podlega
przerostowi i wypaczeniu»[33]. Ale
oprócz tego pragmatycznego
rozumowania współpraca dla
rozwoju, zwłaszcza najbardziej
potrzebujących, jest nakazem
etycznym i chrześcijańskim, który
zakłada wyrzeczenie się wszelkich
form egoizmu. To zjednoczenie tego,
co ludzkie i tego, co boskie jest
centralnym punktem przesłania św.
Josemaría; podkreślał, że życie
wiernych Dzieła zawiera w sobie
«służbę o celach wyłącznie
nadprzyrodzonych, ponieważ Opus



Dei nigdy nie będzie - ani nie będzie
mogło być - narzędziem doczesnym;
ale jednocześnie jest służbą wobec
ludzi, ponieważ staracie się osiągnąć
chrześcijańską doskonałość w
świecie w sposób czysty, poprzez
swoje wolne i odpowiedzialne
działanie na wszystkich polach
działalności obywatelskiej.
Bezinteresowną służbą, która nie
poniża, ale raczej kształci, która
powiększa serce - czyni jerzymskim,
w najwyższym tego słowa znaczeniu
- i prowadzi nas do poszukiwania
czci i dobra ludzi w każdym kraju:
tak, by mogło być coraz mniej
ubogich, mniej niewykształconych,
mniej dusz bez wiary, mniej
zdesperowanych, mniej wojen, mniej
niepewności, więcej miłości i więcej
pokoju»[34].

Podobnie jak wszystko, co odnosi się
do życia chrześcijańskiego, powyższe
kryteria również nie sprowadzają się
do pięknej teorii głoszenia, lecz



stanowią przede wszystkim bodziec
do skutecznego działania na rzecz
integralnego rozwoju człowieka, bez
wykluczeń[35]. Rozwój ten należy
postrzegać jako bezsporny cel, który
wymaga wysiłku - zaplanowanego,
odpowiedzialnego i regulowanego -
do którego realizacji wszyscy - każdy
z nas - według swojego miejsca w
Kościele i w społeczeństwie
obywatelskim - jesteśmy
powołani[36].Aby to osiągnąć, być
może konieczne będzie
przyczynienie się do zmiany stylu
życia, struktur władzy rządzących
społeczeństwem, modeli produkcji i
konsumpcji, ukierunkowując je
zgodnie z prawidłowym
rozumieniem wspólnego dobra całej
ludzkości[37].

Nikt nie może unikać wysiłków, aby
żyć w ten sposób, z zamiarem
pomagania naszym braciom. Ale
równie nieodzowne jest
przekazywanie go innym, to znaczy



pomaganie im, jak wskazuje św.
Josemaría, «pokonywać egoizm i
używać swego czasu
wspaniałomyślnie w posłudze tym,
którym gorzej się wiedzie — przez
udział w pracach odpowiednich dla
ich wieku, niech objawia się w nich
zapał solidarności ludzkiej i
boskiej»[38].

Ponieważ inicjatywy Harambee są
adresowane do świata
afrykańskiego, chciałbym
wspomnieć kilka słów Benedykta XVI
z Adhortacji apostolskiej Africae
munus z ubiegłego 19 listopada: «Na
płaszczyźnie społecznej ludzkie
sumienie niepokojone jest
poważnymi niesprawiedliwościami,
istniejącymi w całym świecie, a w
szczególności w Afryce. (...)
Sprawiedliwość, przeżywana we
wszystkich wymiarach życia
prywatnego i publicznego,
gospodarczego i społecznego musi
być wspierana przez pomocniczość i



solidarność, a nawet więcej, musi być
ożywiana miłosierdziem»[39].

Harambee narodziło się z okazji
kanonizacji świętego Josemaríi.
Składając Wam dzisiaj życzenia z
okazji szczęśliwej rocznicy, dziękuję
za Waszą pracę i zapewniam o moich
modlitwach, aby coraz więcej ludzi
uczestniczyło w tym wspólnym
wysiłku, który ma na celu wspieranie
ludzi i różnych podmiotów w Afryce,
którzy z kolei chcą być
budowniczymi i protagonistami w
rozwoju swoich narodów. Wraz z
wami dziękuję Bogu za wiele
projektów edukacyjnych, które
zostały już uruchomione w Afryce
Subsaharyjskiej w ciągu ostatniej
dekady, a także za wiele działań,
które wspieraliście w pozostałej
części świata, również w celu
rozpowszechnienia obrazu Afryki,
który jest daleki od stereotypu: na
tym waszym kontynencie z
pewnością koncentrują się niektóre



niesprawiedliwości, które nie mogą
nikogo pozostawić obojętnym; ale
Afryka jest również krajem wartości
duchowych, które są bardzo ważne
dla naszych czasów.

*****

Pojutrze rozpoczyna się XIII
Zgromadzenie Synodu Biskupów na
temat „Nowa ewangelizacja dla
przekazywania wiary
chrześcijańskiej”. Zachęcam Was do
modlitwy w tej intencji. W dziesiątą
rocznicę kanonizacji św. Josemaríi
możemy uciec się do jego
wstawiennictwa: aby to
Zgromadzenie kościelne służyło, aby
przypomnieć światu, że świętość nie
pozostaje celem uprzywilejowanych,
ale raczej, jak potwierdził Sobór
Watykański II, jest uniwersalnym
zaproszeniem, dostępnym dla
każdego mężczyzny czy kobiety
dobrej woli. Prośmy Pana, aby ten
Synod przyczynił się również, przy



nadchodzącym Roku Wiary, aby
poszerzyć wiele serc «na miarę
miłości Serca Chrystusa». Serca,
które - z Bożą łaską - będą motorem
innych nawróceń i przemian
środowiska społecznego w zgodzie z
godnością człowieka i jego
przeznaczeniem na chwałę Boga, w
Afryce i na całym świecie.

[1] Kolekta Mszy ze wspomnienia św.
Josemarii Escrivy de Balaguer,
kapłana (26 czerwca).

[2] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 167.

[3] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 164.

[4] BENEDYKT XVI, Enc. Deus caritas
est, 1.



[5] BENEDYKT XVI, Przemówienie na
X Międzynarodowym Forum
Młodych, 24-III-2010 (tłum. własne).

[6] Por. ŚW. JAN PAWEŁ II, Enc.
Redemptor hominis, 10.

[7] Por. ŚW. JOSEMARÍA, Oddanie
prawdzie, 8 (Wypowiedzi o
uniwersytecie).

[8] Por. ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 48.

[9] BENEDYKT XVI, Do uczestników
Kongresu Diecezji Rzymskiej, 6-
VI-2005 (za: opoka.org.pl).

[10] ŚW. JOSEMARÍA, Rozmowy, 62.

[11] BENEDYKT XVI, Enc. Spe salvi,
28.

[12] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 42.

[13] BENEDYKT XVI, Spotkanie z
członkami organizacji zajmujących



się duszpasterstwem społecznym, 13-
V-2010 (za: opoka.org.pl).

[14] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 98.

[15] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 42.

[16] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 18.

[17] Kompendium nauki społecznej
Kościoła, 580.

[18] BENEDYKT XVI, Enc. Caritas in
veritate, 2.

[19] Por. Kompendium nauki
społecznej Kościoła, 32.

[20] Kompendium nauki społecznej
Kościoła, 207.

[21] Jezus Chrystus «objawia nam
(...), że «Bóg jest miłością» (1 J 4, 8), a
zarazem uczy, że prawem
fundamentalnym doskonałości



ludzkiej, a w następstwie tego i
prawem przekształcania świata, jest
nowe przykazanie miłości. (…)
Zarazem upomina, żeby szukać tej
miłości nie w samych tylko wielkich
sprawach, lecz również, i to przede
wszystkim, w powszednich
okolicznościach życia». SOBÓR
WATYKAŃSKI II, Konst. duszp.
Gaudium et spes, 38.

[22] BENEDYKT XVI, Enc. Caritas in
veritate, 5.

[23] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 111.

[24] SOBÓR WATYKAŃSKI II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, 30 i 43.

[25] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 167.

[26] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 49.



[27] BENEDYKT XVI, Przemówienie
doCaritas Internationalis, 27-V-2011
(za: opoka.org.pl).

[28] Kompendium nauki społecznej
Kościoła, 208.

[29] ŚW. JOSEMARÍA, Przyjaciele
Boga, 172.

[30] BENEDYKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 28 b).

[31] ŚW. JOSEMARÍA, Spojrzenie ku
przyszłości z serca Vallecas, Madryt
1998, str. 135 (słowa wypowiedziane
1-X-1967) (tłum. własne).

[32] ŚW. JOSEMARÍA, To Chrystus
przechodzi, 106.

[33] ŚW. JAN PAWEŁ II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 32.

[34] ŚW. JOSEMARÍA, List 31-IV-1943,
1 (tłum. własne).



[35] Por. ŚW. JAN PAWEŁ II, Enc.
Centesimus annus, 57.

[36] Por. ŚW. JAN PAWEŁ II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 42-45.

[37] Por. ŚW. JAN PAWEŁ II, Enc.
Centesimus annus, 58.

[38] ŚW. JOSEMARÍA, Rozmowy, 111.

[39] BENEDYKT XVI, Adh. ap. Africae
munus, 24.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/milosc-spoleczna-motorem-

rozwoju/ (20-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-spoleczna-motorem-rozwoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-spoleczna-motorem-rozwoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-spoleczna-motorem-rozwoju/

	Serce chrześcijańskie motorem rozwoju społecznego

