
opusdei.org

Miłość ogarniająca
świat (Stworzenie II)

Rozważywszy w poprzednim
artykule biblijne opowiadania o
stworzeniu, zastanawiamy się
głębiej, dlaczego w XXI w. dalej
jest racjonalne mówić o
stworzeniu?

04-12-2017

To piękna oraz inspirująca idea, że
Miłość jest centralną rzeczywistością
świata. Ale być może takie
stwierdzenia częściej są efektem
pewnej nostalgii niż przekonania.
Mówi się, że świat byłby lepszy,



gdybyśmy wszyscy kierowali się w
życiu tą zasadą. Doświadczenie zła,
niesprawiedliwości, niedoskonałości
świata zdają się przekształcać Miłość
bardziej w jakiś niedościgniony ideał
niż w fundament, na którym
możemy zbudować gmach
prawdziwej rzeczywistości:
„współczesnemu człowiekowi
wydaje się bowiem, że kwestia
miłości nie ma nic wspólnego z
prawdą. Miłość jawi się dziś jako
doświadczenie, związane ze światem
niestałych uczuć, a nie związane już
z prawdą”[1].

A jednak chrześcijańska wiara
uznaje, że przyczyną świata jest
nieskończenie kreatywna Miłość
osobowa, która do tego stopnia się
zaangażowała, że jako jedna z wielu
wzięła udział w życiu Swojego
stworzenia, aby je wyzwolić:
„Ukochałem cię odwieczną miłością,
dlatego też zachowałem dla ciebie
łaskawość” (Jr 31,3). Wiele osób,



które pracują z pragnieniem
poprawy świata uznają wielkość tej
wizji rzeczywistości, ale nie mogą
przestać widzieć ideę wiecznego bytu
osobowego –bytu, który poprzedza
świat– jako coś, co ostatecznie
reprezentuje sposób myślenia
„mityczny i przeciwny
systemowi”[2], coś obcego
konstrukcji racjonalnej, którą
możemy się dzielić, w miarę jak
bazuje na naszym wspólnym
doświadczeniu świata. Rozważywszy
w poprzednim artykule biblijne
opowiadania o stworzeniu, możemy
teraz jeszcze raz zapytać się,
dlaczego w XXI w. dalej jest
racjonalne mówić o stworzeniu?

Gdzie jest Bóg?

Często możemy słyszeć, nawet od
osób wierzących, stwierdzenie, że
wiedza naukowa opiera się na
pewnych dowodach, natomiast idea
Boga na różnych tradycjach i



niesprawdzalnych domysłach. Na
pierwszy rzut oka jest trudno
zarzucić coś takiemu spojrzeniu. A
jednak, jeśli weźmiemy pod uwagę,
że te „pewne dowody” znaczą tu
„twierdzenia bazujące na
doświadczeniu”, to staje się jasne, że
ta pewność jest ograniczona przez
samą naukę, która celowo skupia się
na empirycznych i wymiernych
aspektach rzeczywistości. Ta
strategiczna cecha pozwoliła nauce
wzrastać w tempie błyskawicznym,
ale jednocześnie sprawia, że te
badania nie są w stanie ogarnąć
wszystkich aspektów rzeczywistości,
albo co najmniej, nie jest w stanie
zanegować, że jest coś, co się nauce
wymyka. Z drugiej strony, jak każda
dyscyplina naukowa –i to dotyczy
także teologii–, nauki
eksperymentalne posiadają
założenia, których one same nie
mogą udowodnić. Jednym z nich jest
istnienie rzeczywistości, które są
badane. To wymaga racjonalnej



refleksji innego typu. Rozumie się
przez to, że nauczanie
chrześcijańskie nie kwestionuje
metod naukowych, ani ich
ewidentnych sukcesów, ale je
poprzedza i otwiera im szersze
horyzonty.

Rzeczywiście, przez szczególny
sposób, w którym Bóg staje się
obecny w świecie, może się On
wydawać właśnie nieobecny. Św.
Augustyn pisał, że „nie ma nic
bardziej ukrytego i bardziej
obecnego niż On; z trudnością daje
się znaleźć tam, gdzie jest, i jeszcze
trudniej, tam gdzie go nie ma”[3].
Ten paradoks, to skrzyżowanie „tak”
z „nie”, które wydaje się „błędnym
kołem”, w rzeczywistości zachęca do
otwarcia się na racjonalność innego
poziomu, by „mieć odwagę otworzyć
się na wielkie możliwości
rozumu”[4]. Bóg nie jest
rzeczywistością, jak inne na tym
świecie, ani nie interweniuje w



sposób konieczny w procesy
naturalne na sposób empirycznie
weryfikowalny. Bóg działa w sposób
głębszy, podtrzymując sam byt
wszystkich rzeczy, sprawiając, że
rzeczy istnieją.

Rozmawiając o Nim, nawet, by
zanegować Jego istnienie, mowa
ludzka zawsze sięga poza precyzyjne
granice metodologii nauk
doświadczalnych i przybiera inny
język. Jego istnienie zakłada także
nauka. On także posiada swoje
własne ścisłe zasady. Chodzi o język
filozoficzny zwany też
metafizycznym. Tak więc bóg,
którego chciałoby się zmusić do
objawienia za pomocą instrumentów
obserwacji naukowej, nie byłby
prawdziwym Bogiem, ale Jego
karykaturą. Prawdziwy Bóg nie
interferuje z naukami ścisłymi, bo
znajduje się na bardziej
fundamentalnym poziomie
rzeczywistości niż sama nauka. Bóg



nie mieści się w prawach fizycznych,
bo to raczej prawa fizyki „mieszczą
się” w Nim. „Albert Einstein
powiedział, że w prawach natury
«objawia się rozum tak doskonały, że
cała racjonalność myśli i dzieł
ludzkich jest, w porównaniu z nim,
absolutnie nieznaczącym
błyskiem» (…). Dlatego pierwsza
drogą, która prowadzi do odkrycia
Boga jest kontemplacja stworzenia
uważnym spojrzeniem”[5].

Wkład nauki był determinujący, aby
człowiek stał się świadomy wielkości
świata i jego dynamicznych
przemian, aby zrozumieć jego prawa,
jak również trajektorię ewolucji,
która tworzy jakby prehistorię
biologiczną pojawienia się na ziemi 
homo sapiens. A jednak nauka nie
może wyjaśnić do końca początków
świata, ponieważ to wydarzenie
łączy się z dwoma „stanami”
rzeczywistości. Poza możliwościami
nauki znajduje się wyjaśnienie



„prawa”, które pozwala przejść z 
niczego do pierwszej, embrionalnej
formy świata. Ponadto samo pojęcie 
niczego wymyka się jakiemukolwiek
opisowi naukowemu. Cała teoria
kosmologiczna przyjmuje jako punkt
wyjścia strukturę przestrzenno-
czasową, a więc „nic” w sensie
radykalnym, znaczy niebyt, zawsze
znajdzie się poza tą strukturą.
Granica, która oddziela byt od
niebytu jest metafizyczna[6].
Rozumie się więc, że dialog między
naukami ścisłymi i przyrodniczymi a
teologią nie tylko, że jest potrzebny,
ale nawet niezbędny. Ten dialog
potrzebuje mediacji filozofii, nie
tylko, by zapewnić pokój pomiędzy
stronami „kłótni”, ale jako rozmówca
zdolny zrozumieć zasięg i granice
wszystkich tych nauk.

W sercu rzeczywistości

Nawet zbliżając się bardzo blisko
początków świata, nauka zawsze



pozostanie po tej stronie
rzeczywistości bytu. Jest wielu
naukowców, którzy odkrywają tę
granicę i zdają sobie sprawę z
potrzeby podjęcia refleksji
filozoficznej, z której jest możliwe
zrozumieć potrzebę Stwórcy u
początków świata. „Bez wątpienia,
wielką jest księgą już samo piękno
stworzenia. Kontempluj, patrz, czytaj
jej treść widzialną i ukrytą. Bóg nie
napisał liter atramentowych, dzięki
którym mógłbyś go poznać, lecz
postawił ci przed oczy same rzeczy,
które stworzył. Dlaczego szukasz
jeszcze potężniejszego głosu? Do
ciebie wołają niebo i ziemia: «uczynił
mnie Bóg»”[7].

A jednak i sama filozofia zderza się z
pytaniami granicznymi. Dlaczego
„byt”, a nie „nicość”? Dlaczego
istnieję? W tej dziedzinie wiara
chrześcijańska przynosi “nowy obraz
Boga, wyższy, którego nigdy nie
mógłby opisać i pomyśleć rozum



filozoficzny. Ale wiara nie zaprzecza
doktrynie filozoficznej Boga; (…)
chrześcijańska wiara w Boga
akceptuje w sobie samej doktrynę
filozoficzną o Bogu i ją stosuje”[8].
Jeśli chodzi o pytanie „dlaczego?”
wobec ostatecznego sensu istnienia –
pytanie, które w pewnym momencie
życia dla każdego staje się
kluczowe–, zapada cisza. Podnosi się
więc wiara chrześcijańska i
spokojnie odpowiada: Bóg był zanim
zaistniał świat, pomyślał o nim i
stworzył go z miłości.

To proste stwierdzenie powoduje w
rzeczywistości coś przeciwnego niż
się czasami zarzuca pojęciu
„stworzenia”, mianowicie
demistyfikuje świat. Zrozumienie
świata jako stworzenia Boga jest
„decydującą „Ilustracją” historii (…),
zerwaniem z obawami, które
hamowały ludzi. Znaczy wyzwolenie
świata przez rozum, uznanie jego
racjonalności i wolności”[9]. Chociaż



nauki ścisłe i przyrodnicze są zdolne
odczytać ważną część wewnętrznej
logiki natury, bez Boga nie wyzwolą
świata od mitów, bo zawsze będą
narażone na pęknięcia, przez które
wciskałyby się inne fałszywe
wyjaśnienia. Wielu naukowców tak
to właśnie rozumie. Wystarczy
wymienić Einsteina, który bazując na
idei Boga powiedział „nauka bez
religii jest kulawa, religia bez nauki
jest ślepa”[10]. Albo Georges
Lemaître, ksiądz-fizyk, który położył
fundamenty pod to, co później miało
się nazywać, najpierw z ironią, a
potem na serio Big Bang.

Nie jest możliwe, aby przez
samoograniczenie się nauki do
doświadczenia, ona sama wypełniła
kiedyś wspomniane braki. Także
człowiek nigdy nie przestanie
stawiać sobie cytowanych już pytań.
Zarówno te pytania jak i pragnienie
zajmowania się nauką pokazuje, że
człowiek potrzebuje pójść jeszcze



dalej niż to, co doświadczalne. Duch
ludzki, który się ujawnia między
innymi przez to, że każdy z nas
dostrzega swoją własną tożsamość w
odróżnieniu od świata, przez
stawianie różnych niewygodnych dla
nauki pytań, a nawet przez to, że
możemy uważać te pytania za
głupie… wszystko to ukazuje, nawet
umysłom niezbyt filozoficznym, że
my sami –choć jako mikrokosmos
mamy ze światem wspólne aspekty–
jesteśmy czymś więcej niż tylko 
światem.

Wolność osobowa i
samoświadomość, dzięki którym
każdy spostrzega się jako różny od
świata, są także wielkimi
szczelinami, przez które człowiek
może zajrzeć w transcendencję. One
właśnie świadczą o Bogu osobowym,
który jest jeszcze bardziej radykalnie
różny od świata, i który go stwarza z
wolnością. I vice versa, w uznaniu, że
rzeczywistość ma swój początek w tej



stwórczej Wolności spoczywa
gwarancja wolności ludzkiej, a więc
godność każdej osoby. “Jeśli,
poczynając od rzeczywistości,
osobowość nie jest możliwa, nie
może istnieć także w żadnym innym
miejscu. Wolność, albo jest możliwa
poczynając od fundamentu
rzeczywistości, albo nie istnieje”[11].
To jest właśnie jedno z
fundamentalnych znaczeń
słówKsięgi Wyjścia „stworzył więc
Bóg człowieka na swój obraz” (Rdz
1,27). My sami jesteśmy lustrem, w
którym można dostrzec Boga.
Dlatego właśnie błogosławiony John
Henry Newman uważał, że sumienie
to „nasz wielki mistrz religijnego
wnętrza”, „punkt łączący stworzenie
ze Stworzycielem” [12].

Wiara w stworzenie nie doda jakby z
zewnątrz „świata duchowego” światu
materialnemu, lecz jest
zdecydowanym głoszeniem, że Bóg
obejmuje cały świat materialny.



Poetycka intuicja Dantego wyraziła
to w sposób nieśmiertelny: „Bóg jest
miłością, która porusza słońce i
pozostałe gwiazdy”[13]. Bóg jest w
samym sercu rzeczywistości i kocha
świat, i każdego z nas „kluczem
miłości otworzył swoja dłoń, by
dokonać dzieła stworzenia”[14]. Ma
swą głębię teologiczną myśl św.
Josemaríi, który mówił, że w
godzinie czynu najbardziej
nadprzyrodzonym powodem
działania jest ludzkie „bo tak
chcę”[15]. Wolność i miłość,
fundamenty racjonalności świata
mówią o Bogu. Dlatego, jeśli św.
Augustyn rozpoznawał Boga w
księdze natury, potrafił spotkać Jego
piękno także w intymności swojej
duszy: „i oto Ty byłaś w moim
wnętrzu, a ja na zewnątrz, i na
zewnątrz krążyłem szukając Cię (…).
Zawołałaś i krzyknęłaś, rozdarłaś
głuchotę moją. Zabłysnęłaś,
zajaśniałaś jak błyskawica,
rozświetliłaś moją ślepotę”[16].



Cud istnienia świata

Rzeczywistość cudów posiada to
samo pierwszeństwo, co wobec
świata posiada wolność, miłość i
mądrość Boga. Chesterton pisał
swoim specyficznym stylem
paradoksu: „jeśli ktoś wierzy w
nienaruszalność praw przyrody, nie
może wierzyć w żaden cud w
jakiejkolwiek epoce. Jeśli jakiś
człowiek wierzy w wolę
poprzedzającą prawa, może
wierzyć w jakikolwiek cud
jakiejkolwiek epoki”[17]. Trzy
ewangelie synoptyczne mówią o
trędowatym, który zbliża się do
Jezusa prosząc o uzdrowienie. Jezus
mu odpowiada „Chcę, bądź
oczyszczony!” (Mt 38,3). Bóg leczy
tego człowieka, bo chce, tak samo jak
stworzył świat, i każdego z nas, bo
chce, z miłości. Komentując inny cud,
uleczenie niewidomego, Benedykt
XVI zauważał, że „nie jest
przypadkiem, że końcowy komentarz



ludzi po cudzie przypomina ocenę
stworzenia z początków Księgi
Rodzaju «Dobrze uczynił
wszystko» (Mk 7,37). W leczniczym
działaniu Jezusa ma oczywisty udział
jego modlitwa ze spojrzeniem w
niebo. Siła, która uzdrowiła
głuchoniemego powodowała się z
pewnością współczuciem, ale
pochodzi z faktu zwrócenia się do
Ojca. Spotykają się te dwie relacje,
relacja ludzka współczucia do
człowieka, która nachodzi na relację
z Bogiem i tak dokonuje się
uzdrowienie”[18].

Cuda nie są wyjątkami, które
stawiają pod znakiem zapytania
oczywistość i racjonalność świata, ale
wskazują sam korzeń tej
oczywistości. Manifestują
prawdziwy, wielki cud, którym jest
istnienie świata i życia. Prawdziwy
cud –miraculum, coś przed czym
pozostaje tylko stanąć w podziwie– to
stworzenie dokonane przez Boga.



Otwarcie rozumu na ten początek
początków nie tylko czyni
racjonalnymi cuda, ale przede
wszystkim czyni racjonalnym sam
świat. „Spójność i powszechność
praw natury (…) przywodzi na myśl,
że natura wystarcza sama sobie. A
jednak nie ma rozwiązań, które
pokazują ciągłość między
stworzeniem, a najbardziej
banalnymi i codziennymi
wydarzeniami. To właśnie
interwencja cudu przekonuje nas o
tym”[19].

Odnosząc się do zaskakujących
sposobów, w jakie się rozwiązują
pewne problemy czy zagrożenia,
mówi się czasem, że “żyjemy
cudem”. W rzeczywistości to
wyrażenie zawiera głęboką prawdę.
Każdy moment naszego życia
codziennego odgrywa się wobec
cudu istnienia świata, który istnieje z
powodu miłości. „Każdy z nas, każdy
mężczyzna i każda kobieta, jest



cudem Boga, jest przez Niego
kochany i poznany osobiście przez
Niego”[20]. Jak mówił św. Paweł do
słuchaczy na Areopagu w Atenach:
„w Nim żyjemy, poruszamy się i
jesteśmy” (Dz 17,28). Dlatego „w
tradycji judeochrześcijańskiej 
stworzenie to znacznie więcej niż
natura, ponieważ związane jest z
Bożym planem miłości, gdzie każda
istota ma wartość i znaczenie”[21].

***

„Dziękuję Ci, że mnie stworzyłeś tak
cudownie” (PS 139,14). Wiara w
stworzenie wpisuje się w głęboką
postawę dziękczynienia, mimo bólu i
zła obecnego na świecie. Cała
rzeczywistość –a szczególnie własne
istnienie oraz tych, którzy nas
otaczają– jawi się jak obietnica
szczęścia: „O, wszyscy spragnieni,
przyjdźcie do wody, przyjdźcie, choć
nie macie pieniędzy! Kupujcie i



spożywajcie, (…) bez pieniędzy i bez
płacenia za wino i mleko!” (Iz 55,1).

Człowiek czuje się bezbronny –i
rzeczywiście taki jest–, ale
jednocześnie jest adresatem
nieskończonej hojności, która go
powołuje do życia, i to do życia na
zawsze. Święty Ireneusz streścił to w
maksymie „Albowiem chwałą Boga
jest człowiek żyjący, a życiem
człowieka jest oglądanie Boga”[22].
Patrząc właśnie w ten sposób, życie
ludzkie nie jest tylko zwyczajną
walką o sukces albo o przeżycie,
choćby w najbardziej ekstremalnych
warunkach. Jest przestrzenią
dziękczynienia i adoracji, w których
człowiek znajduje prawdziwe
szczęście.

Stworzenie, cud, adoracja,
dziękczynienie... Nie jest
przypadkowe, że te aspekty łączą się
w Misterium Eucharystycznym:
„Eucharystia jednoczy niebo i ziemię,



obejmuje i przenika całe stworzenie.
Świat, który wyszedł spod ręki Boga,
powraca do Niego w radosnej i pełnej
adoracji”[23]. „Jakże wspaniałą jest
pewność, że życie każdej osoby nie
gubi się w beznadziejnym chaosie, w
świecie rządzonym przez czysty
przypadek lub przez powtarzające
się bez sensu cykle! Stwórca może
powiedzieć każdemu z nas: «zanim
ukształtowałem cię w łonie matki,
znałem cię» (Jr 1, 5). Zostaliśmy
poczęci w sercu Boga i dlatego
«każdy z nas jest owocem myśli
Bożej. Każdy z nas jest chciany, każdy
jest kochany, każdy jest
niezbędny»”[24].

Marco Vanzini / Carlos Axelá

tłum. Paweł Błażewicz

Lektury do pogłębienia tematu



Katechizm Kościoła Katolickiego, nn.
279-324.

Papież Franciszek, enc. Laudato si’,
rozdział II, “El evangelio de la
creación” (nn. 62-100)

Benedykt XVI,

* Audiencja 6 II 2013,

* Audiencja 9 XI 2005, 9-XI-2005

* Homilia z Wigilii Paschalnej 23 IV
2011,

* Homilia z Wigilii Paschalnej 7 IV
2012,.

* Przesłanie na XXXIII Meeting
Przyjaźni Między Narodami, 10-
VIII-2012.

– Przemówienie do Papieskiej
Akademii Nauk, 31-X-2008.

– Przemówienie na Uniwersytecie w
Ratyzbonie, 12-IX-2006.

https://www.katechizm.opoka.org.pl/rkkkI-2-1.htm
https://opusdei.org/pl-pl/article/encyklika-papiez-laudate-si/
https://opusdei.org/es-cr/document/la-creacion-2/%E2%80%93%09http:/w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130206.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://doczz.pl/doc/3442773/przes%C5%82anie-papie%C5%BCa-benedykta-xvi-na-xxxiii-meeting-przyja%C5%BAni
https://doczz.pl/doc/3442773/przes%C5%82anie-papie%C5%BCa-benedykta-xvi-na-xxxiii-meeting-przyja%C5%BAni
https://doczz.pl/doc/3442773/przes%C5%82anie-papie%C5%BCa-benedykta-xvi-na-xxxiii-meeting-przyja%C5%BAni
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/przemowienia/pan_31102008.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/przemowienia/pan_31102008.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/podroze/ben16-ratyzbona_12092006.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/podroze/ben16-ratyzbona_12092006.html


Jan Paweł II:

* Katechezy o stworzeniu,kilka z nich
8-I-1986 – 23-IV-1986.

* Pamięć i tożsamość, red. P.
Ptasznika i P, Sarni, Znak, Kraków
2011.

Artigas, M.; Turbón, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofía y religión,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G. K. Święty Tomasz z
Akwinu, tł. A. Chojecki, Wyd. Pax,
Warszawa 1999 (On Saint Thomas
Aquinas).

Guardini, R. El principio de las cosas:
Meditaciones sobre los tres primeros
capítulos del Génesis; w: Meditaciones
Teológicas, Cristiandad, Madrid,
1965, 13-113. (Der Anfang der Dinge

https://www.apostol.pl/czytelnia/katechezy-jpii-bog-ojciec
https://www.apostol.pl/czytelnia/katechezy-jpii-bog-ojciec


[Meditationen über Genesis, Kapitel
1-3]).

Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, w Tanzella-
Nitti, G. y Strumia, A. (ed.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, https://
inters.org/science-theology

Ratzinger, J. Bóg i świat, z kard.
Josephem Ratzingerem rozmawia
Peter Seewald, Znak, Kraków 2001,
rozdz. 3. O stworzeniu i 4. O ładzie i
porządku, ss. 102-132 (Gott und die
Welt. Glauben und Leben in unserer
Zeit).

Tanzella-Nitti, G. Creation, w
Tanzella-Nitti, G. y Strumia, A. (ed.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, https://
inters.org/creation

Więcej pozycji pod tekstem
hiszpańskim na: https://opusdei.org/
es-es/document/la-creacion-2/

https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology
https://inters.org/creation
https://inters.org/creation
https://inters.org/creation
https://opusdei.org/es-es/document/la-creacion-2/
https://opusdei.org/es-es/document/la-creacion-2/


[1] Papież Franciszek, enc. Lumen
fidei, 29-VI-2013, 27.

[2] Joseph Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, s. 25, wyd.
polskie Święto wiary. O teologii Mszy
świętej, wyd. Salwator, Kraków 2006;
oraz w: Opera omnia, t. XI, Teologia
liturgii, Wydawnictwo KUL, Lublin
2012.

[3] Św. Augustyn, De quantitate
animae, 34, 77.

[4] Benedykt XVI, Przemówienie na
Uniwersytecie w Ratyzbonie, 12 IX
2006.

[5] Benedykt XVI, Audiencja 14-
XI-2012; w języku angielskim,
francuskim itd. na: https://
w2.vatican.va/content/benedict-xvi/



en/audiences/2012/documents/
hf_ben-xvi_aud_20121114.html.

[6] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologica I, q. 45, 5, ad 3; I, q. 104, 1.

[7] Św. Augustyn, Mowa 68, 6.

[8] J. Ratzinger, El Dios de la fe y el
Dios de los filósofos (Bóg wiary i Bóg
filozofów), Encuentro, Barcelona
2007, s. 13.

[9] J. Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 2005, s. 37.

[10] A. Einstein, Pensieri, idee,
opinioni [1934-1950], Newton
Compton, Roma 1996, s. 29.

[11] J. Ratzinger, La fiesta de la fe, ss.
25-26.

[12] Błogosławiony John Henry
Newman, An Essay in Aid of a
Grammar of Assent, Longmans Green
and Co, Londyn 1903, s. 389, 117.



[13] Dante Algieri, Boska komedia,
Raj, XXXIII, 145.

[14] Św. Tomasz z Akwinu, 
Commentum in secundum librum
Sententiarum, Prologus, cyt. w: 
Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
293.

[15] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, nr 184.

[16] Św. Augustyn z Hippony, 
Wyznania, tł. Zygmunt Jakubiak X,
27.

[17] G. K. Chesterton, Orthodoxy,
New York, Dover 2012, s. 67; wyd.
polskie: Ortodoksja, tł. M.
Sobolewska, Fronda, Warszawa 2014.

[18] Benedykt XVI, Audiencja
generalna, 14-XII-2011.

[19] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, ss.176-177.



[20] Benedykt XVI, Audiencja
generalna, 23-V-2012.

[21] Papież Franciszek, enc. Laudato
si, nr 76.

[22] Św. Ireneusz, Adversus haereses,
4, 20, 7; cyt. w: Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 293.

[23] Papież Franciszek, enc. Laudato
si, nr 236.

[24] Tamże, nr 65.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/milosc-ogarniajaca-swiat-
stworzenie-ii/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-ogarniajaca-swiat-stworzenie-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-ogarniajaca-swiat-stworzenie-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-ogarniajaca-swiat-stworzenie-ii/

	Miłość ogarniająca świat (Stworzenie II)

