
opusdei.org

Miłość małżeńska

Chrześcijańskie małżeństwo
„umacnia, oczyszcza i
wywyższa” właściwości
wszelkiej miłości małżeńskiej.
Nowy artykuł z cyklu o miłości
ludzkiej.

24-06-2018

„Bóg, który stworzył człowieka z
miłości, wezwał go także do miłości –
fundamentalnego i wrodzonego
powołania każdej istoty ludzkiej”[1].
Kiedy Bóg stworzył człowieka,
stworzył istotę zdolną do kochania i
bycia kochaną, gdyż Bóg jest Miłością



i uczynił ją na swój obraz i
podobieństwo[2].

Mężczyzna i kobieta zostali
stworzeni dla siebie nawzajem.
Widać tu wyraźnie wolę Stwórcy, by
uczynić z dwóch osób, różniących się
naturą płciową, istoty równe w
godności, wzajemnie się
uzupełniające. Małżeństwo jest
„wpisane w samą naturę mężczyzny
i kobiety, odkąd wyszli z ręki
Stwórcy. Małżeństwo nie jest
instytucją czysto ludzką, chociaż w
ciągu wieków mogło ulegać licznym
zmianom w różnych kulturach,
strukturach społecznych i postawach
duchowych. Ta różnorodność nie
powinna prowadzić do zapomnienia
o jego wspólnych i trwałych cechach
(...) We wszystkich kulturach istnieje
pewne poczucie wspaniałości
związku małżeńskiego”[3].

„Małżeństwo – twierdził św.
Josemaría – nie jest dla



chrześcijanina zwykłą instytucją
społeczną, a tym bardziej remedium
na ludzkie słabości: jest
autentycznym nadprzyrodzonym
powołaniem”[4].

Miłość współmałżonków, miłość
Boga

Jak wskazuje Katechizm Kościoła
Katolickiego: „Bóg, który stworzył
człowieka z miłości, powołał go także
do miłości, która jest podstawowym i
wrodzonym powołaniem każdej
istoty ludzkiej. Człowiek został
bowiem stworzony na obraz i
podobieństwo Boga, który sam jest
Miłością. Ponieważ Bóg stworzył
mężczyznę i kobietę, ich wzajemna
miłość staje się obrazem absolutnej i
niezniszczalnej miłości, jaką Bóg
miłuje człowieka. Jest ona dobra, co
więcej bardzo dobra, w oczach
Stwórcy”[5].

Człowiek – kiedy kocha – realizuje się
w pełni jako osoba. Przypomina o



tym Sobór Watykański II: „Człowiek,
jedyne ziemskie stworzenie, które
Bóg umiłował dla niego samego, nie
może odnaleźć swojej pełni poza
szczerym darem samego siebie dla
innych”[6]. Każdy człowiek dobrej
woli jest w stanie to zrozumieć. Dar z
siebie dla innych jest źródłem
bogactwa i odpowiedzialności,
zapewnia Jan Paweł II, a Benedykt
XVI dodaje, że jest to
zainteresowanie bliźnim i jego
dobrem.

Ale grzech pierworodny zerwał tę
harmonijną więź między mężczyzną
a kobietą. Wzajemna atrakcyjność
stała się relacją panowania i
pożądania. „Mimo wszystko
porządek stworzenia przetrwał,
chociaż został poważnie naruszony.
Aby leczyć rany spowodowane przez
grzech, mężczyzna i kobieta
potrzebują pomocy łaski, której Bóg
w swoim nieskończonym
miłosierdziu nigdy im nie odmawiał.



Bez tej pomocy mężczyzna i kobieta
nie mogliby urzeczywistnić
zjednoczenia swoich egzystencji, do
którego Bóg stworzył ich na
początku”[7].

I oto przyszedł Jezus Chrystus, aby
przywrócić pierwotny porządek
Stworzenia. Przez swoją Mękę i
Zmartwychwstanie uczynił
mężczyznę i kobietę zdolnymi do
kochania się nawzajem tak, jak On
nas umiłował. „Daje im siłę i łaskę,
by przeżywali małżeństwo w nowym
wymiarze Królestwa Bożego”[8].

Dwie osoby, jedno serce

Jak mówi Katechizm Kościoła
Katolickiego: „Miłość małżeńska
obejmuje całość, w której mieszczą
się wszystkie elementy osoby –
impulsy ciała i instynktu, siła uczuć i
przywiązania, dążenie ducha i woli.
Miłość zmierza do jedności głęboko
osobowej, która nie tylko łączy w
jedno ciało, ale prowadzi do tego, by



było tylko jedno serce i jedna dusza.
Wymaga ona nierozerwalności i
wierności w całkowitym wzajemnym
obdarowaniu i otwiera się ku
płodności. Jednym słowem chodzi o
normalne cechy charakterystyczne
dla każdej naturalnej miłości
małżeńskiej, ale w nowym
znaczeniu, gdyż sakrament nie tylko
je oczyszcza i wzmacnia, ale wynosi
tak, że stają się wyrazem wartości
prawdziwie chrześcijańskich”[9].

Dar i akceptacja są jednoczesne i
wzajemne: w rzeczywistości dar jest
prawdziwie małżeński tylko wtedy,
gdy przechodzi przez akceptację
drugiej osoby, która z kolei daje
siebie i jest przyjmowana jako
współmałżonek.

Każde z małżonków – poprzez akt
miłości, który jest aktem wolnej woli
– składa Bogu i współmałżonkowi
zobowiązanie. A Bóg pieczętuje to
przymierze i stawia nam jako wzór



wierność między Chrystusem a
Kościołem, który jest Jego
Oblubienicą tak, że „przez sakrament
małżeństwa małżonkowie są
uzdolnieni do życia tą wiernością i
do świadczenia o niej”[10].

Jednym z owoców i celów
małżeństwa jest otwartość na życie,
„ponieważ miłość małżeńska ze
swojej natury zmierza do tego, by
być płodną. Dziecko nie przychodzi z
zewnątrz jako dodane do wzajemnej
miłości małżonków; wyłania się w
samym centrum tego wzajemnego
obdarowywania, którego jest
owocem i wypełnieniem”[11].
Dziecko jest „najwspanialszym
darem małżeństwa”[12]; przyjmować
je to „uczestniczyć w stwórczej mocy
i w ojcostwie Boga”[13]. Intymne i
hojne zespolenie małżonków –
ukochane przez Boga – buduje i
umacnia miłość rodziców. Zachęca
do wzajemnego obdarowywania się,
którym się nawzajem ubogacają w



atmosferze radosnej
wdzięczności[14]. Natomiast
działanie wbrew moralnym
wymaganiom miłości małżeńskiej
jest sprzeczne z szacunkiem
należnym współmałżonkowi i z jego
godnością.

W kontekście płodności ważne jest
rozważenie sytuacji tych małżeństw,
które nie mogą mieć dzieci. Posiadają
one łaskę niezbędną, aby wylewać
bogactwo swojej miłości małżeńskiej
na różne sposoby, co da małżonkom
szczęście i uczyni pełną ich
wzajemną miłość.

Szczególna moc sakramentu

Sakrament Małżeństwa daje parom
chrześcijańskim szczególną łaskę,
która pozwala im doskonalić miłość,
wzmacniać swój nierozerwalny
związek, „podnosić się po upadkach,
przebaczać sobie nawzajem, nosić
wzajemnie swoje ciężary i miłować
się miłością nadprzyrodzoną i



delikatną… W radościach miłości i
życia rodzinnego daje im już tutaj
przedsmak uczty Godów
Baranka”[15].

W tym sensie miłość małżeńska – aby
mogła trwać i osiągać pełnię – musi
być kultywowana. Ma wymagania –
mówi św. Paweł. Aby stawić czoła
próbom, potrzebna jest siła i
wytrwałość. Św. Josemaría ujął to
następująco: „Małżeństwo jest drogą
boską, wielką i cudowną i – jak
wszystko, co jest w nas Boże – ma
konkretne przejawy odpowiedzi na
łaskę, hojności, poświęcenia,
służby”[16].

Trzeba nauczyć się kochać. „Kochać
to (...) żywić tylko jedną myśl, żyć dla
osoby, którą się kocha, nie należeć do
siebie, poddawać się szczęśliwie i
swobodnie, sercem i duszą, woli
cudzej (...), a jednocześnie
własnej”[17].



Miłość potrzebuje czasu i wymaga
wysiłku. Trzeba uczyć się pogłębiać
swoją miłość do współmałżonka,
starając się mieć coraz lepszą,
bardziej intensywną i ufną wiedzę o
ukochanej osobie. Koniecznie trzeba
poszerzać serce własne i
współmałżonka, starać się szczodrze
zaradzać ich ograniczeniom, a
przede wszystkim przebaczać i być
miłosiernym: czynić wszystko, co
możliwe, aby żyć czyniąc z siebie dar
w służbie drugiej osobie.

Chrystus jest naszym wzorem:
„Dlatego miłuje Mnie Ojciec, bo Ja
życie moje oddaję, aby je [potem]
znów odzyskać. Nikt Mi go nie
zabiera, lecz Ja od siebie je
oddaję”[18]. To jest powołanie do
małżeństwa: oddawać życie za tego,
kogo się kocha. Dlatego małżonkowie
muszą pozwalać się odnawiać
Jezusowi Chrystusowi, który działa i
przemienia ich serca. Modlitwa
małżonków jest niezbędna, aby oboje



mogli pozostawać w Bogu, aby
posiadali nadprzyrodzony pokój w
obliczu trudności – które da się
rozpatrzyć w odpowiedni dla nich
sposób – ale również, aby wiedzieli,
jak ofiarowywać swoje smutki i
słabości, a także radości.

„Małżonkowie są powołani do
uświęcania swego małżeństwa i
uświęcania siebie w tym związku;
dlatego też popełnialiby poważny
błąd, gdyby budowali sobie życie
duchowe skrycie i poza swoim
domem”[19].

Miłowanie przejawia się w „małych
rzeczach”: słowach, gestach miłości,
szczegółach. Sekret szczęścia
małżeńskiego tkwi w codziennym
życiu, a nie w sennych marzeniach.
Polega na odnajdowaniu utajonej
radości w powrocie do domu; w
czułym traktowaniu dzieci; w pracy
każdego dnia, w której
współuczestniczy cała rodzina; w



dobrym humorze wobec trudności,
którym musimy stawiać czoło w
sportowym duchu; w korzystaniu ze
wszystkich osiągnięć
cywilizacyjnych, aby uczynić dom
przyjemniejszym, życie prostszym,
itp.[20].

Mężowie i żony powinni być
prawdomówni i kochający, szczerzy i
prości, wyrażać się inteligentnie,
przedstawiając problemy
pozytywnie i konstruktywnie;
łagodzić małe czy duże tarcia, które
pojawiają się w codziennym życiu.
Nie powinni próbować kształtować
drugiej osoby na miarę swojego
pragnienia, lecz zaakceptować ją
taką, jaka jest, z jej wadami i
zaletami, starając się jednocześnie
pomóc jej, cierpliwie i z prawdziwą
miłością.

Będą starać się być pokorni, uznając
swoje własne ograniczenia, aby nie
dramatyzować tych, którymi cechuje



się bliźni. Będą usiłować dostrzegać
bogactwo współmałżonka bardziej
niż jego słabości.

Będą przede wszystkim miłosierni,
jak Chrystus był miłosierny. Uraza i
ponure miny duszą i zamykają.
Nostalgie i porównania niszczą i
izolują.

W małżeństwie kryzysy są jednak
zjawiskiem normalnym. Są znakiem,
że coś należy zmienić. Mężowie i
żony podejmą wysiłki, żeby ożywiać
swój związek, decydować, co trzeba
zrobić lub powiedzieć, by miłość
mogła odradzać się, wzrastać i
stawać się silniejsza. Zapewnią
środki do stworzenia atmosfery
bezpieczeństwa i zaufania, ponieważ
nie ma nic gorszego niż
„obojętność”[21], a przede wszystkim
będą polegać na Bożej pomocy, której
im nie zabraknie, ponieważ
posiadają specyficzną łaskę
sakramentu małżeństwa.



Poza tym będą musieli wnieść to
pozytywne dotknięcie, to wspaniałe,
nieodzowne pociągnięcie pędzlem,
żeby dawać bez miary, aby najpierw
kochać, a potem działać, powierzając
się Panu. Będą postrzegać to drugie
jako drogę do osobistego uświęcenia,
pogłębienia wiary: aby kochać więcej
i lepiej.

Pascale Laugier

Tłum. Anna Józefowicz

[1] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1604.

[2] Por. Rdz 1, 26-27.

[3] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1603.

[4] To Chrystus przechodzi, 23.



[5] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1604.

[6] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et Spes, 24.

[7] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1608.

[8] Tamże, 1615.

[9] Tamże, 1643. Por. św. Jan Paweł II,
Adhortacja apostolska Familiaris
consortio, 13.

[10] Tamże, 1647.

[11] Tamże, 2366.

[12] Tamże, 2367.

[13] Tamże.

[14] Gaudium et Spes, op. cit., 49.

[15] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1642.

[16] Rozmowy z prałatem Escrivą, 93.



[17] Bruzda, 797.

[18] J 10, 17-18.

[19] To Chrystus przechodzi, 23.

[20] Rozmowy z prałatem Escrivą, 91.

[21] Franciszek, List na Wielki Post
2015.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/milosc-malzenska/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-malzenska/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-malzenska/

	Miłość małżeńska

