
opusdei.org

Miłość małżeńska i
życie pobożnością

„Rodzina, która razem się
modli, pozostaje razem”. To
powiedzenie wskazuje, że Bóg
pragnie wnieść swój wkład do
każdej rodziny. Oto nowy
artykuł z serii poświęconej
rodzinie.

01-02-2017

My, małżonkowie, mamy wielkie
szczęście, gdyż małżeństwo nie jest
wspólnotą dwóch, ale trzech osób.
Ale kim jest ta trzecia – zapewne
zapytacie? Poza dwojgiem



małżonków w małżeństwie znajduje
się ktoś jeszcze, ktoś, komu warto
poświęcić uwagę w kontekście
każdego małżeństwa, czyli drogi do
świętości każdego z małżonków. Tym
kimś jest Bóg.

Chrystus podniósł naturalne
małżeństwo do rangi sakramentu,
aby obdarzyć je specjalną łaską
przeznaczoną dla każdego z
tworzących je małżonków, którzy
wybierają tę fascynującą drogę, aby
budować tzw. kościół domowy. Co
więcej, Chrystus nie zostawia nas
samych, ale umiejscawia się w
naszym życiu w taki sposób, jakby się
mówiło: „Ja się pozwalam
zaangażować we wszystko to, co jest
wasze, małe lub duże, stałe lub
chwilowe; podążajcie moimi śladami,
żyjcie każdą chwilą, chodźmy do
Nazaretu, do Betanii… i na Kalwarię;
ale nie kończmy na niej, bo zaraz
potem będzie Zmartwychwstanie:
ufajcie, ponieważ ja będę zawsze z



Wami podczas wszystkich Waszych
dni”.

Święty Josemaría powiadał:
„Małżeństwo dokonuje się, ponieważ
ci, którzy je zawierają, uświęcają nie
tylko samych siebie, ale także innych
poprzez swoje małżeństwo właśnie:
dlatego małżonkowie cieszą się
specjalną łaską, która jest im dana za
pośrednictwem sakramentu
ustanowionego przez Jezusa
Chrystusa. Kto jest powołany do
stanu małżeńskiego, znajdzie w nim,
z łaską Bożą, wszystkie środki
niezbędne, aby zostać świętym, aby
identyfikować się każdego dnia
bardziej z Chrystusem oraz aby
prowadzić do Pana osoby, z którymi
żyje” [1].

Życie małżeńskie jest autentyczną
drogą świętości chrześcijańskiej i
sekretem, który stara się odkryć
każda para małżonków, po to, aby
osiągnąć szczęście, na które składa



się pełnienie woli Bożej w każdej
sytuacji i wielkie, wielkie kochanie,
tak, jak sam Pan Bóg nas ukochał.
Dlatego to w rodzinie, której żyje
ktoś, kto jest zależny od innych, to
jest on tam bardziej szczęśliwy,
ponieważ jego szczęściem zajmują
się inni, i naturalnie, Bóg, a Bóg
nigdy nie rozczarowuje. Jak
powiedział Papież Franciszek w
jednej ze swoich katechez
poświęconych rodzinie: „(…) Wiara
czerpie ją z mądrości stworzenia
Boga, który powierzył rodzinie nie
pielęgnowanie wewnętrznych więzi
jako cel sam w sobie, lecz
fascynujący projekt przekształcania
świata w «dom». Właśnie rodzina jest
u początku, u podstaw tej światowej
kultury, która nas ocala; ocala nas od
wielu, wielu ataków, od wielu
zniszczeń, wielu kolonizacji, takich
jak kolonizacja pieniądza czy
ideologii, które tak bardzo zagrażają
światu. Rodzina jest podstawą
pozwalającą się bronić!”[2].



W tym sensie warto przywrócić
znaczenie małżeństwa
sakramentalnego. Małżeństwa
rozumianego nie tylko w kategoriach
wydarzenia o charakterze
świątecznym czy rodzinnym – choć
nie ulega kwestii, że jest ono również
wydarzeniem o takiej randze – ale
małżeństwa, które spróbujemy
zrozumieć, co do jego
fundamentalnej istoty, czyli:
wzajemnego obdarowania się,
akceptacji osób w ich odmienności, i
jednoczesnego uczestniczenia w
tajemnicy miłości Chrystusa i Jego
Kościoła. Oto, dlaczego etap
narzeczeństwa jest tak ważny: aby
zacząć stawiać Boga w centrum
naszego życia osobistego. W ten
sposób dochodzi się do udziału w
„ty”, „ja” i „my”, którzy powinni się
stać otwarci na dzieci i inne rodziny.
Mężczyzna nie może otrzymać tego,
co najlepsze od kobiety, jeśli nie
znajduje się blisko Boga, a kobieta
nie może otrzymać tego, co najlepsze



od mężczyzny, jeśli nie znajduje się
blisko Boga. Bycie blisko Boga
stanowi klucz do szczęścia
małżeńskiego.

Ponadto, z naszym życiem
małżeńskim możemy być – bez
żadnej zasługi z naszej strony –
światłem dla innych: światłem, które
pokazuje – także bez użycia słów – że
Bóg jest obecny w naszym życiu,
ponieważ w naszych relacjach
małżeńskich i rodzinnych
wydarzenia i rzeczy w sposób
naturalny uzyskują perspektywę
nadprzyrodzoną; nie robimy nic
dziwnego: pracujemy tak jak inni,
wychodzimy i bawimy się tak jak
inni, śmiejemy się tak jak inni, mamy
swoje zmartwienia,
charakterystyczne dla naszego
wieku, marzenia i pragnienia, które
być może staną się rzeczywistością, a
być może nigdy nią nie będą. Ale
zachowujemy się w ten sposób, że
wszystko wkładamy w ręce Boga: to



jest różnica… i żyjemy każdą sytuacją
z radością wewnętrzną, co w
praktyce oznacza, że gdy mamy
dziecko z problemami albo gdy
wydaje się, że dzieci się nie pojawią,
albo gdy mamy do czynienia z
chorobą, płaczemy, tak jak inni, z
nogami postawionymi mocno na
ziemi, ale z oczami zwróconymi w
niebo.

„W ten sposób miłość wypełni
wszystko i będzie prowadzić do
dzielenia się radościami i
ewentualnymi zmartwieniami;
pozwoli uśmiechać się i zapominać o
własnych troskach, żeby zajmować
się innymi; słuchać współmałżonka
oraz dzieci i okazywać im, że są
naprawdę kochani i rozumiani;
przechodzić do porządku dziennego
ponad drobnymi starciami, które
egoizm mógłby wyolbrzymić;
wkładać wiele serca we wszystkie
drobne przysługi, które składają się



na codzienne współżycie z
innymi”[3].

Modlić się wspólnie w rodzinie –
szanując wolność i wiek, każdego z
jej członków, gdyż wiarę się
przekazuje, a nie narzuca – jest
czymś, co tradycja chrześcijańska
zaleca, ponieważ poprzez te małe, ale
bardzo konkretne praktyki
pobożności rodzinnej, wiara była
przekazywana przez pokolenia:
modlitwa poranna – ofiarowanie
Bogu całego naszego dnia, Anioł
Pański w południe, a wieczorem trzy 
Zdrowaś Mario; przywoływanie Boga
na początku podróży, wspólny udział
w niedzielnej Mszy Świętej; a czasem
wspólna, rodzinna modlitwa
różańcowa, ponieważ, jak to się
mówi, „rodzina, która modli się
razem, pozostaje razem” na zawsze.
Wśród tych praktyk pobożności
jedną z bardzo rodzinnych praktyk
jest błogosławieństwo wspólnego
posiłku, o czym przypomina nam



encyklika Laudato si: „Wyrazem tej
postawy jest zatrzymanie się, by
podziękować Bogu przed i po
posiłku. Proponuję wszystkim
wierzącym, aby wznowili ten cenny
zwyczaj i przeżywali go głęboko. Ta
chwila błogosławieństwa, choć
bardzo krótka, przypomina nam o
naszej zależności od Boga, umacnia
nasze poczucie wdzięczności za dary
stworzenia, wyrażając uznanie dla
tych, którzy swoją pracą zapewniają
te dobra, oraz ugruntowuje
solidarność z najbardziej
potrzebującymi”[4].

My, małżonkowie, posiadamy
obowiązek wzajemnej pomocy, którą
obiecaliśmy sobie w dniu naszego
ślubu, a pomaganie drugiemu
oznacza umożliwienie mu
otrzymania tego, co najlepsze, z
pewnością pomagając sobie
nawzajem być blisko Boga – bez
zgorzknienia czy bez nadmiernego
naprzykrzania się; właśnie najlepszy



i najbardziej skuteczny sposób
przyciągania do Boga, ewangeliczne
„przymuszenie do wejścia” (Łk
14,23), w rzeczywistości składa się z
kochania i modlenia się za
współmałżonka i za dzieci –
ponieważ najważniejszą rzeczą dla
każdego z nas jest doprowadzenie
współmałżonka do nieba, ale
pomagając mu dostrzegać i doceniać
dobro w samym sobie.

Musimy szanować okresy każdego z
nas i musimy być gotowi
skonfrontować się z ewentualnymi
kryzysami: z obecnością, z
towarzystwem, z modlitwą, ale bez
gnębienia. Musimy dbać także o
poszanowanie współmałżonka w
jego momentach intymności z
Bogiem, jeśli nie ma się pragnienia
ich dzielenia, co jest czymś, co nie
powinno utrudniać relacji
małżeńskich, ale je ubogacać. Bardzo
ważny jest wzajemny szacunek,
szczególnie w kwestiach związanych



z sumieniem – obszarem, w którym
każdy otwiera swoje życie
wewnętrzne przed Bogiem,
miejscem, w którym nasza wolność
podejmuje najważniejsze decyzje dla
naszego życia. Intymność z Bogiem
jest osobista i każdy musi odkryć
swoją osobistą drogę, która go do
Niego doprowadzi, a która
przechodzi oczywiście poprzez
współmałżonka: to również
wzbogaca oboje małżonków.

Bóg chciał się zaangażować z nami w
przygodę zwaną małżeństwem,
ponieważ chciał właśnie tego,
ponieważ nas głęboko kocha i chce
naszego szczęścia; ale także dlatego,
że chce, abyśmy byli światłem dla
innych, gdyż w ten sposób razem z
naszymi dziećmi formujemy
autentyczny kościół domowy.
„Zależnie od tego, w jakim stopniu
rodzina chrześcijańska przyjmie
Ewangelię i dojrzeje w wierze, staje
się ona wspólnotą ewangelizującą



(...). To apostolskie posłannictwo
rodziny jest zakorzenione w chrzcie
świętym, a przez łaskę sakramentu
małżeństwa otrzymuje nową moc dla
przekazywania wiary, dla
uświęcania i przemiany
współczesnego społeczeństwa wedle
zamysłu Bożego”[5].

Jak wielka jest misja, do której Bóg
powołał małżonków i którą włożył w
ich ręce! Jaką cudowną
odpowiedzialność stanowi bycie
obecnymi przy narodzinach
społeczeństwa odnowionego przez
miłość Chrystusa i jaka pilna jest
potrzeba jego pomocy!

Rosamaría Aguilar

[1] Św. Josemaría Escrivá, Rozmowy,
nr 91.



[2] Papież Franciszek, Audiencja
generalna, 16.09.2015 r.

[3] Św. Josemaría Escrivá, To
Chrystus przechodzi, nr 23.

[4] Papież Franciszek, Laudato Si, nr
227.

[5] Św. Jan Paweł II, adhort. apost. 
Familiaris consortio, nr 52.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/milosc-malzenska-i-zycie-
poboznoscia/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-malzenska-i-zycie-poboznoscia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-malzenska-i-zycie-poboznoscia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/milosc-malzenska-i-zycie-poboznoscia/

	Miłość małżeńska i życie pobożnością

