
opusdei.org

Miejsce spotkania

Walka, Bliskość, Misja (XIV).
«Mów, mów do Pana: „Jestem
zmęczony, Panie, nie mogę już
więcej. Panie, nie potrafię tego
zrobić; jak Ty byś to
zrobił?”» (święty Josemaria).

11-06-2025

Bycie sławnym wcale nie jest łatwe:
ludzie szukają cię wszędzie, a
czasami nie masz jak się ukryć, aby
cieszyć się odrobiną spokoju.
Jezusowi zdarzało się to często.
Dlatego czasami unikał miast lub
wycofywał się ze swymi apostołami



do miejsc, w których był mniej znany,
chociaż nie zawsze się to udawało.
Tak jak wtedy, gdy udali się do
Fenicji, w okolice Tyru i Sydonu,
mając nadzieję, że pozostaną
niezauważeni...

Strumień wzajemnego zaufania

W okolicy tych miast spotykają
Syrofenicjankę, która bardzo
cierpiała z powodu swojej córki,
opętanej przez szczególnie
szkodliwego demona. Ta matka
potrzebuje pomocy i słyszała o
Jezusie, więc zaczyna wołać do Pana,
aby się nad nią zlitował. Lecz Jezus
— jak mówi nam Ewangelia — «nie
odezwał do niej ani słowem» (por. Mt
15, 21-23).

Uczniowie nie do końca rozumieją,
jak Jezus może pozostać głuchy na
tak natarczywe prośby. Jednak po
chwili podchodzą do niego i mówią:
«Odpraw ją, bo krzyczy za nami!».
Lecz Pan nie tylko nie przychyla się



do ich prośby, ale wydaje się ją
odrzucać wprost taką możliwość:
«Jestem posłany tylko do owiec, które
poginęły z domu Izraela». Matka,
pełna bólu i miłości do córki, nie
zniechęca się. Rzuca się na ziemię
przed Jezusem, zatrzymując Jego
marsz. Nie chce pozwolić, by Pan
przeszedł, mówiąc: «Panie, dopomóż
mi!» (Mt 15, 23-25).

Być może dramatyzm tej sytuacji
skłania apostołów do myślenia, że
teraz Jezus zamierza się tym zająć.
Jednak odpowiedź jest jeszcze
bardziej zaskakująca i
nieoczekiwana. Kiedy jeszcze leżała
na ziemi, Jezus rzekł do niej: «Nie
godzi się brać chleba dzieciom i
rzucać go psom». Kobieta również
nie jest zrażona tą odmową. W jej
replice nie ma gniewu, nie ma złości,
ale jest głęboka pokora: «Tak, Panie,
lecz i szczenięta jedzą z okruszyn,
które spadają ze stołów ich
panów» (Mt 15, 26-27).



W centrum dialogu między tą
kobietą a Jezusem bije źródło
wzajemnego zaufania. Pan zna
śmiałość jej wiary, a ona całkowicie
ufa dobroci serca Jezusa... Nie wie o
tym, ale oprócz udzielenia jej łaski, o
którą prosi, Bóg zamierza polegać na
niej w formowaniu swoich uczniów.
Poprzez tę kobietę Jezus
przygotowuje serca Dwunastu na
apostolskie horyzonty, które wkrótce
zostaną przed nimi otwarte. Ci,
którzy otrzymają polecenie pójścia i
głoszenia ewangelii na całym
świecie, odkrywają, że pogańska
kobieta może mieć w sercu więcej
wiary niż rabin, a nawet niż oni
sami, którzy są z Jezusem przez cały
czas.

Co więcej, podczas dialogu z Jezusem
kobieta ta demonstruje niektóre z
kluczowych dyspozycji koniecznych
dla dobrej modlitwy, takich jak
pokora wynikająca ze świadomości,
że potrzebujemy pomocy, czy



niezachwiana ufność w miłość Boga
do nas, pomimo Jego pozornego
braku odpowiedzi. Być może
Ewagriusz z Pontu miał to na myśli,
gdy "Nie smućcie się, jeśli nie
otrzymacie natychmiast od Boga
tego, o co prosicie: to On chce wam
uczynić jeszcze więcej dobra przez
wasze wytrwanie w trwaniu z Nim
na modlitwie"[1].

Wróćmy jednak do punktu
kulminacyjnego rozmowy. Jezus
zachowywał, na ile było to możliwe,
to «napięcie pedagogiczne» wobec
kobiety i swoich uczniów. Teraz, w
obliczu prostoty, z jaką ona mówi Mu
o okruchach pod stołem, Jezus już
wyjawia swoje prawdziwe uczucia:
«O niewiasto wielka jest twoja wiara;
niech ci się stanie, jak chcesz!» (Mt
15, 28). Wiara tej matki, jej modlitwa
pełna wytrwałości i pokory z
pewnością pozostawi głęboki ślad w
apostołach.



Z drugiej strony ta kobieta, mimo że
jest cudzoziemką, symbolicznie
reprezentuje cały Lud Boży. W nim
po raz kolejny rozgrywa się owa
tajemnicza walka, w której Jakub
walczył z Bogiem. W wyniku tej
walki Jakub „wyrywa” Boże
błogosławieństwo; a wraz z
błogosławieństwem otrzymuje imię
Izrael, które oznacza «Ten, który
zmagał się z Bogiem» (por. Rdz 32,
25-30) i które powierza mu nową
misję życiową. Między Jezusem a
kobietą toczy się także pewna walka,
walka, która wystawia na próbę jej
wiarę i wytrwałość. Gest padania na
twarz przed Panem, aby On nie
przeszedł obok, jest wspaniałym
wyrazem wytrwałej modlitwy, która
nie słabnie w obliczu trudności. I,
podobnie jak to się stało ze
starożytnym patriarchą, również ta
walka kończy się błogosławieństwem
Boga, który chwali wiarę matki i
uwalnia jej córkę.



Stale rozmawiając

«"Duchowa walka" nowego życia
chrześcijanina jest nieodłączna od
walki modlitwy» — czytamy w
Katechizmie[2].Ta kobieta dzięki tej
walce osiągnęła wiele: pogłębiła
swoją osobistą relację z Bogiem, a z
tej relacji mogą wynikać tylko dobre
rzeczy. Dlatego droga do świętości
polega bardziej na pogłębianiu
dialogu z Panem we wszystkim, co
robimy, niż na osiąganiu szeregu
wyzwań lub poziomów cnoty, które
niekoniecznie są dla nas
odpowiednie lub które w każdym
razie nie pojawią się z dnia na
dzień[3]. W rzeczywistości być może
jedna rzecz prowadzi do drugiej, ale
istnieje między nimi wyraźny prymat
łaski, a więc i modlitwy[4]. «Ponieważ
beze Mnie nic nie możecie
uczynić» (J 15, 5).

Wyobraźmy sobie na przykład, że
ktoś postanowił wprowadzić w swoje



życiu nieco więcej porządku.
Postawił sobie za cel, aby kłaść się
spać wcześniej, o godzinie, która
pozwoli mu się odpowiednio wyspać,
aby był bardziej wydajny w pracy,
mieć lepszy nastrój i znaleźć kilka
minut na modlitwę każdego ranka.
To wspaniała rzecz i być może
jednego dnia i następnego mu się
uda, ale kolejnego poniesie porażkę
lub zostanie pochłonięty przez
chaos... Jak w każdym
przedsięwzięciu, nie zabraknie
zwycięstw i porażek. Ale decydujące
nie są wyniki. Ważny jest nie tyle
bilans zwycięstw i porażek, co to, w
jaki sposób walczymy, a dokładniej z
kim walczymy. Ponieważ bitwa może
toczyć się w pojedynkę, przy
poleganiu głównie lub prawie
wyłącznie na własnych siłach; albo
też otworzyć się, wręcz przeciwnie,
na swoją relację z Bogiem, czyniąc z
tego celu temat rozmowy z Panem:
«Panie, myślę, że Ty też chcesz,
żebym wcześniej kładł się spać, ale



musisz mi pomóc...»; «Jezu, wlej
miłość i nadzieję w moje serce...
Pomóż mi się podnieść... jeśli jestem
trochę bardziej uporządkowany,
mogę zrobić wiele dobrego»; «Panie,
przebacz mi, bo dzisiaj ogarnął mnie
chaos; pomóż mi bardziej»; «Jezu,
zamierzam ofiarować to za ludzi,
którzy też tak próbują...».

W tym przypadku jesteśmy
świadkami walki skoncentrowanej
na Bogu, w której dialog z Panem
karmi się tym, co mamy w ręku. I na
odwrót: codzienne rzeczy otwierają
się na naszą relację z Bogiem. Aby
konkretny cel doskonalenia był
skuteczny, Ewangelia pokazuje nam,
że przede wszystkim musi stać się
przedmiotem wielu rozmów z
Bogiem. Chodzi o to, by otworzyć
wszystkie nasze sfery działania na
ten wielki horyzont i dostrzec tego
sens: czym jest nasza relacja z
Panem. «Jeśli pracujemy z
Chrystusem, wszystkie nasze wysiłki



mają sens, nawet wtedy, gdy nie
osiągają rezultatów, na które liczymy,
ponieważ echo dzieł dokonanych z
miłości zawsze dociera aż do
Nieba»[5].

To, co naprawdę cieszy serce ojca lub
matki, to nie tyle to, że ich małe
dziecko robi wszystko dobrze, ale to,
że od czasu do czasu na nie patrzy i
uśmiecha się do nich; aby podzielić
się z nimi swymi bitwami. Maluchy,
nawet jeśli próbują, mają tendencję
do łatwego popełniania błędów.
Nieustannie jednak poszukują
dialogu z rodzicami, poprzez ich oczy
lub gesty, a zawsze za
pośrednictwem serca. I ten nurt
miłości i komunikacji jest tym, czego
jego rodzice pragną najbardziej. Nasz
Bóg Ojciec oczekuje od nas tego
samego: wzrastającego zaufania,
miłości i komunikacji. A całe życie
jest środowiskiem, w którym musi
rozwijać się ta ufna relacja z naszym
Ojcem Bogiem. Święty Josemaría



zachęcał wszystkich, aby szli
naprzód tą drogą: «Mów, mów do
Pana: „Jestem zmęczony, Panie, nie
mogę już więcej. Panie, nie potrafię
tego zrobić; jak Ty byś to zrobił?”»[6].

Życie dzięki tej relacji

Apostołowie, być może nie zdając
sobie z tego sprawy, żyli w ciągłym
dialogu z Panem, który czerpał
inspirację z najzwyklejszych
okoliczności dnia codziennego.
Ewangelie zawierają niezliczone
sytuacje, w których Jezus i jego
uczniowie rozmawiali ze sobą w
atmosferze zaufania. Zadawali Mu
pytania, okazywali swoje zdziwienie
lub entuzjazm. Dwunastu apostołów,
oprócz tego, że byli uczniami i
świadkami, byli również
przyjaciółmi, z którymi Jezus dzielił
swoją intymność (por. J 15,15).
Osobowość Jezusa fascynowała ich i
jednocześnie napełniała
zdumieniem: dla nich Jezus był



wielkim przyjacielem, a jednocześnie
wielką tajemnicą.

Jedną z rzeczy, która uderzyła ich
najbardziej, była relacja Jezusa z
Ojcem. Widzieli, jak często udawał
się na spoczynek, aby się modlić.
Stopniowo zdawali sobie sprawę, że
Jezus zawsze prowadził intymną
rozmowę ze swoim Ojcem Bogiem.
Sam Jezus daje im do zrozumienia, że
to, co On mówi i czyni, wypływa z
Jego relacji z Ojcem: «Nie mówiłem
bowiem sam od siebie, ale Ten, który
Mnie posłał, Ojciec, On Mi nakazał,
co mam powiedzieć i oznajmić» (J 12,
49); «Gdy wywyższycie Syna
Człowieczego, wtedy poznacie, że JA
JESTEM i że Ja nic od siebie nie
czynię, ale że to mówię, czego Mnie
Ojciec nauczył» (J 8, 28).

Czasami nasz Pan ujawniał swoją
intymną rozmowę z Ojcem. Na
przykład po powrocie
siedemdziesięciu dwóch uczniów,



których wysłał przed sobą do
różnych miast i wsi, a którzy
powrócili zachwyceni
doświadczeniem działania w imieniu
Jezusa Chrystusa: uzdrawiali,
wypędzali demony... «Panie, przez
wzgląd na Twoje imię, nawet złe
duchy nam się poddają» – mówili
pełni radości (Łk 10,17). Wtedy Jezus
zwraca się głośno do Ojca i pełen
radości mówi: «Wysławiam Cię,
Ojcze, Panie nieba i ziemi, że
zakryłeś te rzeczy przed mądrymi i
roztropnymi, a objawiłeś je
prostaczkom. Tak, Ojcze, gdyż takie
było Twoje upodobanie» (Łk 10,21).
Innym momentem, w którym słyszą
Jezusa przemawiającego głośno do
Ojca, jest uroczysta chwila
uzdrowienia Łazarza. W atmosferze
smutku po śmierci przyjaciela Jezus
zabiera głos i woła: «Ojcze, dziękuję
Ci, żeś mnie wysłuchał. Ja
wiedziałem, że mnie zawsze
wysłuchujesz. Ale ze względu na
otaczający Mnie lud to



powiedziałem, aby uwierzyli, żeś Ty
Mnie posłał» (J 11,41-42). Możemy
sobie wyobrazić zdumienie tych,
którzy słyszeli, jak rozmawiał w ten
sposób ze swoim Ojcem Bogiem. Jak
te słowa mogłyby nie zapisać się w
ich pamięci?

Mówiąc w ten sposób, Jezus odkrywa
przed swoimi przyjaciółmi tajemnicę
swojej boskiej intymności: swoje
życie wewnętrzne. Najbardziej
intymną częścią Jezusa jest jego
relacja z Ojcem. Jezus żyje tą relacją.
Relacja ta jest nieprzerwanym
dialogiem poznania i miłości, który
konkretyzuje się w nieustannym
pragnieniu wypełniania Jego woli.
Tak właśnie pokazuje to swoim
uczniom: «Moim pokarmem jest
wypełnić wolę Tego, który Mnie
posłał, i wykonać Jego dzieło» (J 4,
34). Jezus na wiele sposobów mówi
im, że żyje dzięki swojej relacji z
Ojcem, że jego osobista intymność
polega właśnie na tej relacji. Teologia



wyrazi to stwierdzeniem, że Syn jest
relacją subsystentną: wszystko w
Drugiej Osobie Trójcy Świętej jest
synostwem, relacją z Ojcem[7].

Krok po kroku, a zwłaszcza wraz z
zesłaniem Ducha Świętego,
uczniowie zrozumieją, że to ukryte
źródło, ta relacja Jezusa z Ojcem, jest
Jego najbardziej osobistą
tożsamością. I będą chcieli w niej
uczestniczyć. Dlatego pewnego razu
Filip powie do Pana: «Panie, pokaż
nam Ojca, a to nam wystarczy» (J 14,
8). Dlatego też proszą Jezusa, aby
nauczył ich modlić się, odkrywać to
źródło życia, z którego On czerpie.
Wtedy Jezus nauczy ich Ojcze Nasz.
(por. Łk 11, 1-4).

Dzięki Jezusowi, Słowu, w którym
wszystko zostało stworzone (por. Kol
1, 16), również my znajdujemy się w
najbardziej intymnej części naszego
jestestwa naszego jestestwa w
głębokiej relacji z Ojcem[8]. Święty



Ignacy Antiocheński odczuwał to
bardzo mocno w swoim sercu, gdy
pisał: «Woda żywa przemawia we
mnie i mówi mi: Przyjdź do Ojca»[9].
Fakt, że Bóg mnie kocha, że stworzył
mnie, abym był szczęśliwy z Nim,
stanowi moją najgłębszą istotę,
najbardziej fundamentalny sens
tego, kim jestem; i odwrotnie, «kto
nie widzi w sobie dziecka Bożego, ten
nie poznał najgłębszej prawdy o
sobie»[10].Dlatego modlitwa nie jest
dodatkiem do naszego życia.
Rozmowa z Bogiem pozwala nam być
sobą. Dialog z Bogiem oznacza
przebywanie w naszym
wewnętrznym domu, bycie tym, kim
naprawdę jesteśmy. Jeśli życie
wewnętrzne Jezusa polega na
nieprzerwanym dialogu z Ojcem, to
również nasze życie wewnętrzne
musi czerpać siłę z tego samego
dialogu z Bogiem, który jest
dialogiem miłości.



«Bóg kocha objawiać się nie tyle w
huku grzmotu i trzęsieniu ziemi, ile
w „szmerze delikatnego powiewu” (1
Krl 19, 12) lub, jak tłumaczą
niektórzy, w „subtelnym głosie
ciszy”. To jest ważne spotkanie,
którego nie można przeoczyć»[11] –
powiedział papież Leon XIV dwa dni
po swoim wyborze. A miejscem tego
spotkania jest serce: «jest
mieszkaniem, w którym jestem, gdzie
przebywam (...). Jest naszym
ukrytym centrum (...) miejscem
spotkania, albowiem nasze życie,
ukształtowane na obraz Boży, ma
charakter relacyjny»[12].Jednak są
serca, które żyją w ciągłym
wewnętrznym monologu. A kiedy
serce żyje w ten sposób, owoce nie
mogą być owocami miłości. Będą
raczej owocami egoizmu. Jeśli
wewnętrzna rozmowa koncentruje
się na „ja”, działania będą zasadniczo
odnosiły się również do mnie
samego. Częste narzekania, zły
humor, gniew... mogą być objawami



frustracji wywołanej tym
wewnętrznym monologiem,
ponieważ; «Dobry człowiek z
dobrego skarbca swego serca
wydobywa dobro, a zły człowiek ze
złego skarbca wydobywa zło. Bo z
obfitości serca mówią jego usta» (Łk
6, 45).

Prawdziwym skarbem serca,
jedynym prawdziwym skarbem, jest
jego miłosna relacja z Bogiem. To jest
źródło, z którego wyrosną dobre
owoce, w słowach i czynach. Dlatego
Jezus mówi, że «nikt nie jest dobry,
tylko sam Bóg» (Mk 10, 18); poza Nim
nie ma nic prócz ciemności, smutku,
niedorzeczności. To pustka, izolacja
kogoś, kto stworzony jest do relacji,
ale w głębi duszy czuje się straszliwie
samotny. Samotny w obliczu
przyszłości, śmierci, trudności. «Nie
jest dobrze, żeby mężczyzna był
sam» (Rdz 2, 18), mówi Bóg w
opowieści o stworzeniu człowieka. A
kiedy Archanioł zapowiada



Najświętszej Maryi Pannie wzniosły
moment Wcielenia, mówi Jej, że
nazwie swojego syna Emmanuel, co
oznacza Bóg-z-nami. Zbawiciel ma
imię, które wyraża właśnie
towarzyszenie, osobistą relację.
«Beze Mnie nic nie możecie
uczynić» (J 15, 5): to relacja z
Jezusem nas zbawia i czyni nas
narzędziami zbawienia innych.

* * *

«Chrystus przebywa z nami. Czasami
przed rozpoczęciem pracy święty
Josemaría zwracał się do Pana w ten
sposób: „Jezu, zróbmy to razem”.
Jezus jest z nami, a my jesteśmy Jego
narzędziami. Wymaga to dobrego
postępowania, dobrej pracy; w
przeciwnym razie, w pewnym sensie,
jest to tak, jakbyśmy „stawiali Pana w
złym świetle” z powodu wadliwego
narzędzia. Jezus i ja. Jest to relacja
osobista, wyjątkowa,
niezastępowalna. Ale jednocześnie



zjednoczenie z Chrystusem – jeśli jest
autentyczne – staje się
zjednoczeniem z Ciałem Chrystusa,
którym jest Kościół: komunią z
Bogiem, komunią świętych. Relacja
„Jezus i ja” staje się zjednoczeniem
dla innych, z innymi»[13].

[1] Ewagriusz z Pontu, De oratione, nr
34 (cytowane w KKK nr 2737).

[2] KKK, nr 2725.

[3] Por. Franciszek, Gaudete et
Exsultate, nry 11, 50.

[4] Por. Święty Jan Paweł II, Novo
millennio ineunte, nr 38.

[5] Od Ojca, «Światło, którego
potrzebuje świat», Medytacja, 11
maja 2020 r.



[6] Od naszego Ojca, Notatki ze
spotkania w Valladolid, 22
października 1972 r., zebrane w
filmie dokumentalnym „El corazón
del trabajo” (Serce pracy),
opusdei.org.

[7] Por. Święty Tomasz, Summa
Theologiae, I, q. 29 a. 4 co.

[8] Por. Święty Tomasz, Summa
Theologiae, I, q. 13 a. 7 co; De
Veritate, q. 4 a. 4 co.

[9] Święty Ignacy z Antiochii, Ad Rom.
[Do Rzymian] 7, 2.

[10] Przyjaciele Boga, 26.

[11] León XIV, Spotkanie z
kardynałami, 10 maja 2025 r.

[12] KKK, nr 2563.

[13] Od Ojca, A la luz del Evangelio,
«Entre los dos»



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/miejsce-spotkania/
(28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/miejsce-spotkania/
https://opusdei.org/pl-pl/article/miejsce-spotkania/

	Miejsce spotkania

