
opusdei.org

Męstwo życia
codziennego

Często musimy uznać, że nie
jesteśmy w stanie zrealizować
zadań, które teoretycznie są w
naszym zasięgu. Odnajdujemy
w sobie skłonność do
zniechęcenia. Jak więc być
mężnym?

24-08-2022

1. „Per aspera ad astra!"

Przez trudy do gwiazd. To słynne
zdanie Seneki wyraża w sposób
obrazowy ludzkie doświadczenie, że



aby osiągnąć to, co najlepsze,
potrzebny jest wysiłek, bo „co ma
wartość, kosztuje". Aby móc osiągnąć
najwyższe dobra, trzeba walczyć
przezwyciężając stale pojawiające się
trudności. Dzieła literackie różnych
kultur przedstawiają bohaterów,
którzy wcielają słowa łacińskiej
mądrości, której każdy człowiek
pragnąłby również dla siebie: nil
difficile volenti - „dla chcącego nic
trudnego”.

A zatem, nawet na poziomie ludzkim,
męstwo jest doceniane i podziwiane.
Ta cnota, funkcjonuje razem ze
zdolnością do poświęcenia się i
została precyzyjnie opisana już przez
starożytnych. Grecka filozofia
uważała więc męstwo (andreia) za
jedną z cnót głównych zwanych
kardynalnymi (cardo-zawias)[1].

2. „Quia tu es fortitudo mea”

Bo Ty jesteś moją mocą (Ps 31, 5). Do
ludzkiego doświadczenia należy



stwierdzenie naszej słabości, która
stanowi drugą stronę medalu w
stosunku do cnoty męstwa. Często
musimy uznać, że nie jesteśmy w
stanie zrealizować zadań, które
teoretycznie są w naszym zasięgu.
Odnajdujemy w sobie skłonność do
zniechęcenia, do bycia miękkimi
wobec samych siebie, do rezygnacji z
pracowitości ze względu na wiążący
się z nią wysiłek. Innymi słowy,
ludzka natura, stworzona przez Boga
do rzeczy najwyższych, ale zraniona
przez grzech, jest zdolna do wielkich
poświęceń, a równocześnie do
wielkich potknięć.

Chrześcijańskie objawienie ofiaruje
pełną sensu odpowiedź na tę
paradoksalną, podwójną kondycję,
wokół której obraca się nasza
egzystencja. Z jednej strony
przyjmujemy wartości właściwe dla
ludzkiej cnoty męstwa. Jest ona
wielokrotnie sławiona w Biblii.
Wspominają o tym księgi



mądrościowe, dając do zrozumienia
np. w Księdze Hioba, że życie
człowieka na ziemi jest bojowaniem
(Hi 7,1). Pan Jezus, w dość
tajemniczej wypowiedzi, także
zwraca uwagę, że królestwo Boże
zdobywa się przemocą-violenti
rapiunt (Mt 11, 12).

Ta idea została zobrazowana w
ikonografii średniowiecznej, na
przykład w kaplicy Wszystkich
Świętych w Ratyzbonie, gdzie
personifikacja męstwa walczy ze
lwem. Jednocześnie liczne teksty
Pisma Świętego podkreślają, że
mężne postępowanie (cierpliwość,
wytrwałość, wielkoduszność,
odwaga, zdecydowanie, szczerość,
łącznie z gotowością do oddania
życia) jest możliwe, jeśli jest
zakotwiczone w Bogu: quia tu es
fortitudo mea - bo Ty jesteś moją
ucieczką (Ps 31,5)[2]. Innymi słowy,
doświadczenie chrześcijanina uczy,
że „cała nasza siła jest



otrzymana”[3]. Św. Paweł w celny
sposób przedstawia paradoks
aspektu ludzkiego i
nadprzyrodzonego cnoty męstwa: 
ilekroć niedomagam, tylekroć jestem
mocny, ponieważ -jak zapewnił go
Pan- wystarczy ci Mojej łaski. Moc
bowiem w słabości się
doskonali( 2Kor 12, 9-10).

3. „Beze Mnie nic nie możecie
uczynić"

Wzorcem i źródłem męstwa dla
chrześcijanina jest w związku z tym
sam Chrystus. Daje on stały przykład,
dochodzący do skrajności oddania
własnego życia z miłości do ludzi.
Ponadto oświadcza: beze Mnie nic nie
możecie uczynić (J 15, 5). W ten
sposób chrześcijańskie męstwo
każdego dnia umożliwia
naśladowanie Chrystusa tak, żeby
strach, przedłużający się wysiłek,
cierpienia fizyczne lub moralne czy
niebezpieczeństwa nie zaciemniały



chrześcijaninowi przekonania, że
prawdziwe szczęście polega na
wypełnianiu Bożej woli. Ostrzeżenie
Jezusa Chrystusa jest jasne: Wyłączą
was z synagogi. Owszem, nadchodzi
godzina, w której każdy, kto was
zabije, będzie sądził, że oddaje cześć
Bogu (J 16,2).

4. “Błogosławiona, która bez
śmierci zasłużyła na palmę
męczeńską” — męczeństwo życia
codziennego

Od początku chrześcijanie uważali
męczeństwo za zaszczyt, ponieważ
uznawali, że jest ono doskonałym
naśladowaniem Chrystusa. Kościół
zawsze podtrzymywał tradycję
szczególnej czci dla męczenników,
którzy przelewali krew, żeby dać
świadectwo swojego przywiązania
do Jezusa. W ten sposób dawali nie
tylko najwyższy przykład męstwa,
ale również chrześcijańskiego
świadectwa[4].



Chociaż w każdej epoce historycznej,
włącznie z naszą, nie brakowało
takich świadków Ewangelii, w życiu
codziennym większości
współczesnych chrześcijan rzadko
spotkamy takie sytuacje. Jednak, jak
przypominał Benedykt XVI, istnieje
również „męczeństwo życia
codziennego”, którego świadectwa
szczególnie potrzebuje dzisiejszy
świat: milczące i heroiczne
świadectwo tak licznych chrześcijan,
bezkompromisowo żyjących
Ewangelią, spełniających swoje
obowiązki i wielkodusznie
poświęcających się służbie ubogim[5].

W tym względzie nasz wzrok kieruje
się na Maryję, bo Ona, choć nie
doświadczyła osobiście fizycznej
śmierci, swoją wiernością do końca
męki swojego Syna dała przykład
nadzwyczajnego męstwa. Tak więc
za słowami antycznej modlitwy
można powiedzieć, że była



męczennikiem, choć nie umarła od
męki[6].

Podziwiaj męstwo Maryi Panny. U
stóp Krzyża, pod ciężarem
największego ludzkiego cierpienia —
jakiż ból da się z nim porównać? —
stoi pełna siły. — Módl się do Niej o
taką samą siłę, abyś potrafił również
stanąć przy Krzyżu[7].

5. „Omnia sustineo propter
electos"

Matka Boża Bolesna jest wiernym
świadkiem miłości Boga i bardzo
dobrze ukazuje najwłaściwszy akt
cnoty męstwa, który polega na
znoszeniu (sustinere) przeciwieństw,
tego, co nieprzyjemne, trudne itd.[8].
Oczywiście chodzi o wytrwanie w
dobrym, bo bez dobra nie ma
szczęścia. Dla chrześcijanina pełnia
szczęścia oznacza kontemplację
Trójcy Przenajświętszej w Niebie. W
Maryi wypełniają się słowa psalmu: 
si consistant adversum me castra, non



timebit cor meum... chociażby stanął
naprzeciw mnie obóz /
nieprzyjacielski/, moje serce bać się
nie będzie (Ps 27,3). Także święty
Paweł, zanim złożył najwyższe
świadectwo wiary w Chrystusa,
praktykował przez całe życie cnotę
męstwa tak, że mógł powiedzieć 
Znoszę wszystko przez wzgląd na
wybranych (2 Tm 2, 10).

Męstwo konieczne, aby trwać w
trudnościach, pochodzi zatem z
jedności z Chrystusem przez wiarę.

Aby wyrazić ten aspekt cnoty
męstwa jakim jest wytrwałość, Pismo
Święte zwykło odnosić się do obrazu
skały. Jezus w jednej ze swoich
przypowieści nawiązuje do
konieczności budowania na skale, to
znaczy, nie tylko słuchania Jego słów,
ale wprowadzenia ich w czyn (Łk
6,47-49). Jest jasne, że w
ostateczności skałą jest Bóg. Pismo
Święte nie męczy się powtarzaniem



tej prawdy: Panie, ostojo moja i
twierdzo, mój wybawicielu! Boże mój,
skało moja, na którą się chronię,
tarczo moja, mocy zbawienia mego i
moja obrono![9]. Nic więc dziwnego,
że święty Paweł dochodzi do
stwierdzenia, że skałą jest sam
Chrystus (1Kor 10, 4). On jest siłą
Boga (1Kor 1, 24).

Męstwo, by przezwyciężyć trudności
pochodzi z jedności z Chrystusem
przez wiarę. Jak oświadcza św. Piotr: 
resistite fortes in fide! - mocni w
wierze przeciwstawcie się jemu!
(diabłu)[10]. Tak więc można
powiedzieć, że chrześcijanin staje się,
jak Piotr, skałą, na której Chrystus
opiera się budując i podtrzymując
Swój Kościół (Mt 16, 18).

6. „In patientia vestra possidebitis
animas vestras" (Łk 21,19)

Częścią męstwa jest cnota
cierpliwości, którą Józef Ratzinger
opisał jako codzienną formę



miłości[11]. Ze słów św. Augustyna
możemy wywnioskować powód dla
którego w chrześcijaństwie
przywiązuje się do tej cnoty tak
wielką wagę. W traktacie o
cierpliwości opisuje ją jako tak wielki
dar Boga, że powinna być ogłoszona
śladem Boga, który w nas
pozostaje[12].

Cierpliwość jest więc cechą Boga
historii Zbawienia[13], jak nauczał
Benedykt XVI na początku swojego
pontyfikatu: To jest znakiem Boga: On
sam jest Miłością. Ileż to razy
chcieliśmy, aby Bóg okazał się
silniejszym. Aby zdecydowanie
uderzył, zniszczył zło, i stworzył
lepszy świat. Wszystkie ideologie
władzy usprawiedliwiają się w ten
sposób, tak usprawiedliwiają
zniszczenie wszystkiego, co mogłoby
oprzeć się rozwojowi i wyzwoleniu
ludzkości. Cierpimy z powodu
cierpliwości Boga. Tymczasem
wszyscy potrzebujemy Jego



cierpliwości. Bóg stał się barankiem,
mówi nam, że świat jest zbawiony
przez Ukrzyżowanego, a nie przez
tych, którzy krzyżują. Świat jest
zbawiany dzięki Bożej cierpliwości, a
niszczony przez ludzką
niecierpliwość[14].

Z tego rozważania można wyciągnąć
wiele praktycznych konsekwencji.
Cierpliwość prowadzi do cierpienia
w milczeniu, do znoszenia
przeciwności wynikających ze
zmęczenia, z cudzego charakteru, z
niesprawiedliwości, i tak dalej. Pokój
ducha umożliwia również, żebyśmy
się stawali wszystkim dla wszystkich
(1Kor 9, 22), przystosowywali się do
innych niosąc im jednocześnie
naszego ducha, ducha Chrystusa.
Dlatego chrześcijanin nie narazi na
niebezpieczeństwo swojej wiary i
swojego powołania dla błędnej wizji
miłości. Będzie działał zgodnie z
powiedzeniem, że dla dobra innych
można zajść aż pod bramy piekła, ale



nie dalej, bo dalej już nie można
kochać Boga. W ten sposób w
chrześcijaninie spełniają się słowa
Chrystusa: Przez swoją wytrwałość
ocalicie wasze życie (Łk 21,19).

7. „Kto wytrwa do końca, ten
będzie zbawiony"

Cierpliwość jest ściśle związana z
wytrwałością. Wytrwałość jest
zwykle definiowana jako trwanie w
realizacji cnotliwych uczynków
mimo trudności i zmęczenia
wynikających z ich przedłużania się
w czasie. Ściślej rzecz biorąc, zwykle
mówi się o stałości, kiedy chodzi o
przezwyciężenie pokusy porzucenia
wysiłku w momencie, gdy pojawia
się konkretna przeszkoda. Natomiast
o wytrwałości mówi się, kiedy
przeszkodą jest po prostu
przedłużanie się wspomnianego
wysiłku w czasie[15].

Nie chodzi jedynie o ludzką cechę,
niezbędną, aby osiągnąć bardziej lub



mniej ambitne cele. Wytrwałość na
wzór Chrystusa, który był posłuszny
wyrokom Ojca aż do końca (Flp 2, 8),
zgodnie ze słowami Ewangelii, jest
niezbędna do Zbawienia: kto wytrwa
do końca, ten będzie zbawiony (Mt
10,22). Rozumie się wówczas
prawdziwość stwierdzenia św.
Josemaríi Escrivy: Zaczynać może
każdy, wytrwać mogą tylko
święci[16]. Stąd pochodzi u tego
świętego kapłana miłość do dobrze
zakończonej pracy, którą opisywał
jako umiejętność położenia ostatnich
kamieni[17].

Każda wierność musi przejść przez
próbę najbardziej wymagającą:
wytrwałość (…). Jest łatwym być
spójnym przez jeden dzień, albo przez
kilka dni (…). Wiernością można
nazwać tylko spójność, która trwa
przez całe życie[18]. Te słowa św.
Jana Pawła II pomagają zrozumieć
wytrwałość w jeszcze jaśniejszym
sensie, nie jako zwykłe wytrwanie,



ale jako autentyczna spójność całego
życia, jako wierność, która zasługuje
na pochwałę Pana z przypowieści o
talentach, którą się stosuje jako
ewangeliczną formułę kanonizacji: 
Dobrze, sługo dobry i wierny! Byłeś
wierny w rzeczach niewielu, nad
wieloma cię postawię: wejdź do
radości twego pana! (Mt 25, 23.).

8. Magnus in prosperis, in adversis
maior

„Wielki w pomyślności, większy w
przeciwnościach. Te słowa z
epitafium angielskiego króla Jakuba
II, w kościele w Saint-Germain-en-
Layes, w pobliżu Paryża, wyrażają
harmonię między różnymi
aspektami cnoty męstwa: z jednej
strony cierpliwość i wytrwałość,
które łączą się z aktem trwania w
dobru, co już rozważaliśmy. Z drugiej
strony wspaniałość i wielkoduszność,
które odnoszą się bezpośrednio do
aktu podejmowania i dokonywania



wielkich czynów, również w
drobnych przedsięwzięciach życia
codziennego. W istocie, według
teologii moralnej, „męstwo, jako
cnota pożądania gniewliwego, nie
tylko opanowuje nasze obawy
(cohibitiva timorum), ale poza tym
kieruje odważnymi i śmiałymi
działaniami (moderativa
audaciarum). W ten sposób męstwo
oddziałuje na strach i odwagę,
uniemożliwiając to pierwsze i
narzucając równowagę temu
drugiemu”[19].

Wielkoduszność to szybkość w
podejmowaniu decyzji, by
przedsiębrać działania cnotliwe
wybitne i trudne, godne szczególnego
wyróżnienia. Natomiast
wspaniałomyślność odnosi się do
skutecznej realizacji wielkich dzieł, a
szczególnie do znajdowania i
stosowania środków materialnych
odpowiednich do wypełnienia



wielkich dzieł w służbie Bogu i dobra
wspólnego[20].

Być wielkodusznym to znaczy mieć
wielkie serce, wielką duszę, otwartą
dla wszystkich. Wielkoduszność to
siła, która uzdalnia nas do wyjścia
poza siebie i do podjęcia wielkich dzieł
dla dobra wszystkich. W
wielkoduszności nie zagnieździ się
ciasnota; nie znajdzie się skąpstwo
ani egoistyczne wyrachowanie, ani też
nastawiona na zyski intryga.
Człowiek wspaniałomyślny bez
zastrzeżeń poświęca wszystkie swoje
siły temu, co wartościowe; dlatego jest
zdolny do oddania siebie samego. Nie
zadowala się dawaniem, ale oddaje
siebie. I tak dochodzi do najwyższego
wyrazu wielkoduszności: do oddania
siebie Bogu[21].

Wielkoduszność jest wskazana, by
każdego dnia pracować nad własnym
uświęceniem i by apostołować
pośrodku świata i trudności które



zawsze się pojawiają, z
przekonaniem, że wszystko jest
możliwe dla tego, kto wierzy (Mk
9,23). Właśnie dlatego wielkoduszny
chrześcijanin nie boi się, w
środowisku, w którym się znajduje,
bronić i głosić z przekonaniem nauki
Kościoła, także w sytuacjach, gdy
trzeba iść pod prąd[22]. Takie
postępowanie ma głębokie korzenie
ewangeliczne. Tak więc chrześcijanin
traktuje z wyrozumiałością różne
osoby, zachowując jednocześnie 
świętą nieustępliwością w
nauczaniu[23]. Będzie wierny
słowom św. Pawła veritatem facientes
in caritate, postępując zgodnie z
prawdą i z miłością (Ef 4, 15), co
prowadzi do obrony pełni wiary bez
przemocy. To znaczy, że
posłuszeństwo wobec Nauki Kościoła
nie sprzeciwia się poszanowaniu
wolności opinii. Wręcz przeciwnie,
bo pomaga dobrze rozróżnić prawdę
wiary od zwykłych ludzkich opinii.



* * *

Na początku wspomnieliśmy o
cierpliwej wytrwałości Maryi u stóp
Krzyża. Przykład męstwa tej naszej
Matki jest znakiem jej
wielkduszności, co już wcześniej
zaowocowało okrzykiem
skierowanym do swojej kuzynki św.
Elżbiety: Magnificat anima mea
Dominum ... quia fecit mihi magna qui
potens est, - Wielbi dusza moja Pana
(...), gdyż wielkie rzeczy uczynił mi
Wszechmocny (Łk 1,46-49). Okrzyk
Maryi zawiera dla nas ważną lekcję.
Jak przypomina Benedykt XVI 
Człowiek jest wielki tylko jeśli Bóg jest
wielki. Z Maryją możemy zrozumieć,
że właśnie tak jest. Nie powinniśmy
oddalać się od Boga, ale czynić, by
Bóg był obecny, starać się, by Bóg był
wielki w naszym życiu, a w ten sposób
także my będziemy boscy, będziemy
posiadali cały splendor boskiej
godności[24].



Santiago Sanz Sánchez

Podstawowa bibliografia:

Katechizm Kościoła Katolickiego, 736,
1299, 1303, 1586, 1805, 1808, 1811,
1831-1832, 2473

Jan Paweł II, Cnota męstwa,
Audiencja ogólna, Rzym, 15 listopada
1978 r.

Św. Augustyn, De patientia (PL 40), O
cierpliwości, tł. i wstępks. Z. Wróbel,
w: Vox Patrum (nr 36-37) 1999, ss.
477-496.

Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, II-II, qq. 123-140

Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 77-80.

[1] Zob. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale



speciale, EDUSC, Roma 2008, ss. 284 i
289.

[2] Zob. też: Wj 15, 2, Ezd 8, 10; Iz
25,1; Ps 31,4; 46, 2; 71,3; 91,2; 1Tm
1,12; 2Tm 1, 7; Kol 1, 11; Flp 4, 1; Rz 5,
3-5.

[3] Św. Josemaria, Droga, nr 728.

[4] Zob. Katechizma Kościoła
katolickiego, nr 2473. Jak wiadomo,
łaciński termin martyr pochodzi od
greckiego mártys (świadek).

[5] Benedykt XVI, Anioł Pański, 28 .
10. 2007. Św. Josemaría opisywał
takie męczeństwo w Drodze (nr 848).

[6] “Błogosławiona Dziewica Maryja,
która nie umierając zasłużyła na
palmę męczeńską u stóp
Krzyżanaszego Pana”. To tekst 
Communio z uroczystości Matki Bożej
Bolesnej z Mszału Piusa V, który z
małymi zmianami przeszedł do
tekstów Formy zwyczajnej obecnego



rytu łacińskiego jako antyfona nr 11
przed czytaniem Ewangelii „Beata est
Maria Virgo, quae sine morte meruit
martyrii palmam sub cruce Domini”.
Zob. Pedro Rodríguez, nr 622, 
Camino, edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2004 (wydanie
krytyczne Drogi św. Josemaríi).

[7] Św. Josemaría, Droga, nr. 508.

[8] Zob. Á. Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo..., s. 291.

[9] Ps 18,3; zob. też 1 Sam 2,2; 2 Sam
22, 47; Dt 32,4; Iz 26,4; Ps 19,15; Ps
28,1; Ps 31,3-4; Ps 62,3.7-8; Ps 89,2; Ps
94,22; Ps 144,1; etc.

[10] 1P 5, 9.

[11] Cytat za G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio e
dell'insegnamento nel ricordo dei
colleghi e degli allievi (1946-1977),
San Paolo Edizioni, Cinisello Balsamo
(Milano) 2008, s. 11.



[12] Św. Agustyn, De patientia, 1 (PL
40,611). Cierpliwość jest jednym z
owoców Ducha świętego wśród
wymienionych przez św. Pawła w 
Gal 5,22; zob. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nn. 736 i 1832.

[13] Odnoszą Się do Boga niektóre
teksty Nowego Testamentu: 1P 3,20; 
2P 3, 9. 15; Rz 2,4; Rz 3, 26; Rz 9,22; Rz
15,5; 1Tm 1, 16.

[14] Benedykt XVI, Homila na
uroczysta inaugurację pontyfikatu,
Rzym, 24.04.2005 za https://
opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/
benedykt_xvi/...

[15] Zob. Á. Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo..., s. 298.

[16] Św. Josemaría, Droga, nr 983.

[17] Lubię ostatnie kamienie, które
oznaczają zakończenie długiego i
cierpliwego wysiłku: św. Josemaría,

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/homilie/inauguracja_24042005.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/homilie/inauguracja_24042005.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/homilie/inauguracja_24042005.html


wywiad dla El Cruzado Aragonés,
3.05.1969, nr 16.

[18] Jan Paweł II, Homilia w katedrze
metropolitalnej, Meksyk, 26.01.1979.

[19] R. Cessario, Las virtudes, Edicep,
Valencia 1998, s. 206.

[20] Á. Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo... ss. 294 y 296.
Wielkoduszność i
wspaniałomyślność są tradycyjnie
uważane za owoce działania Ducha
Świętego; zob. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1832.

[21] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 80. Fundator opus Dei za
manifestację wielkoduszności
uważał dbałość o małe rzeczy: 
wielkie dusze bardzo cenią małe
rzeczy (Droga, nr 818).

[22] Zob. św. Josemaría, Droga
krzyżowa, Stacja XIII, pk. 3.



[23] Zob. św. Josemaría, Droga, nn.
393-398.

[24] Benedykt XVI, Homilia na
Uroczystość Wniebowzięcia,
Castelgandolfo, 15.08.2005.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/mestwo-zycia-codziennego/

(15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/mestwo-zycia-codziennego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/mestwo-zycia-codziennego/

	Męstwo życia codziennego

