
opusdei.org

Matka Pięknej
Miłości

"Maryja uczy nas kochać świat i
wielbić jego Stwórcę. Przede
wszystkim jednak uczy nas
kochać innych ludzi" pisze Jutta
Burggraf.

08-12-2018

W naszych społeczeństwach widać
oznaki tłumionego, skrytego
niezadowolenia. W głębi serca
oczekujemy czegoś więcej niż po
prostu życia, jak by nie były wielkie
jego obietnice, uroki i przyjemności.
Pragniemy nie tylko być bogaci i



szanowani; chcemy kochać i być
kochani, chcemy być dla kogoś
innego najważniejsi i przyjmować
drugiego człowieka z radością w
sercu. ,,Cała [ ... ] egzystencja
[człowieka] jest krzykiem do jakiegoś
«ty»”[1], poszukiwaniem drugiej
osoby. Przez samą naszą naturę
jesteśmy powołani do bycia
miłującymi, kochankami, z w
najpełniejszym i najgłębszym sensie
tego słowa[2]. Papież Jan Paweł II
podkreśla: „Człowiek nie może żyć
bez miłości. Człowiek pozostaje dla
siebie istotą niezrozumiałą, jego
życie jest pozbawione sensu, jeśli nie
objawi mu się Miłość, jeśli nie spotka
się z Miłością, jeśli jej nie dotknie i
nie uczyni w jakiś sposób swoją, jeśli
nie znajdzie w niej żywego
uczestnictwa” (RH 10).

Chrześcijanin to ten, kto znalazł w
życiu miłość. Chrześcijanin rozumie,
że sam Bóg pragnie wypełnić jego
najbardziej żywotne potrzeby i



zaprasza go do intymnej przyjaźni ze
sobą. Chrześcijanin pamięta, że „Bóg
jest Miłością” (1 J 4,8.16), wielkim i
pierwszym Miłującym, który u
zarania życia mówi do człowieka:
„Chcę, byś istniał. To dobrze, to 
bardzo dobrze, że jesteś... Cudownie,
że jesteś na świecie!” [3] Dlatego Jan
Paweł II może zawołać: „Człowiek
jest kochany przez Boga! Oto proste, a
jakże przejmujące orędzie, które
Kościół jest winien człowiekowi” [4].
My zaś jesteśmy powołani, by to
orędzie „przyjąć i obwieszczać”

naszym współczesnym[5].

1. Wstąpić do szkoły Maryi

Trzeba jednak zapytać, jak możemy
odpowiedzieć na Bożą miłość? Jak
kochać czystym sercem, które nie
zawiedzie i nie zdradzi? Aby nauczyć
się takiej miłości, musimy wyjść na
spotkanie osób, które
urzeczywistniły ją w swoim życiu, a
dziś są już na wieczność zjednoczone



z Chrystusem. Spojrzenie osoby
wierzącej spontanicznie kieruje się
zatem ku Dziewicy Maryi — ku „łaski
pełnej” (zob. Łk 1,28; RMa 8),
najpiękniejszej spośród istot
stworzonych. Maryja jest piękna,
ponieważ jest kochana; jest tak
piękna, że zostaje nazwana świętą[6].
Odbija się w Niej majestat Boga. Jan
Paweł II mówi, że „historia «pięknej
miłości»” zaczyna się właśnie od Niej
(112 20) — od sympatycznej i prostej
kobiety, która promieniuje dobrocią.
Przez swoje fiat Maryja stała się
Matką Boga, a Miłość nieskończona
uczyniła się widzialną w naszym
świecie[7]. W tej samej chwili Maryja
stała się także naszą Matką, bowiem
łaska czyni nas braćmi Jej boskiego
Syna[8]. Maryja nigdy nie
powiedziała miłości „nie”; poruszona
mocą Ducha Świętego, przeżyła
Swoje ziemskie życie w Bogu i dla
Boga, równocześnie zawsze mając
prawdziwą, głęboką i rzeczywistą
miłość dla wszystkich ludzi.



Dziewica Maryja, jak dobra matka,
chce nauczyć nas sztuki miłości[9].
Jeśli wstąpimy do szkoły Maryi i
pozwolimy Jej łagodnie nami
pokierować, nasze serce otworzy się i
rozkochamy się coraz bardziej w
życiu, w innych ludziach i w
Bogu[10].

2. Spotkać miłość

W oczach Boga wszyscy jesteśmy
jedynymi dziećmi. Każdy człowiek
jest „szczęśliwcem”, wybrańcem
spośród milionów. Boża miłość, jak
każda inna miłość, jest czystym
darem; nie możemy na nią zasłużyć
ani jej się domagać. Zostaliśmy
stworzeni, by z góry otrzymać ten
dar; jesteśmy powołani do
przyjmowania go z wdzięcznością i
do współpracy w jego rozwoju[11].
Możemy też ten dar odrzucić, jak
czynią „ludzie ambitni”, o których
mówi Nietzsche — owi ludzie
samowystarczalni i zamknięci,



którzy „w tajemnicy lub otwarcie nie
chcą, żeby ich kochano”[12]. Widać
stąd, że miłość to jednocześnie dar i
zadanie; nigdy niewiemy, gdzie
kończy się dar, a zaczyna zadanie.
Mówiąc obrazowo, to jak gdybym
wiosłowała z wiatrem; nie potrafię
powiedzieć, jaka część prędkości, z
którą płynę, bierze się z pracy moich
ramion, a jaka — z siły wiatru.

To, czym Bóg chce nas obdarować —
tłumaczy Jan Paweł II — nie jest
obietnicą życiowego powodzenia; On
nie kocha nas tak mało. Bóg pragnie
sam wejść do naszych serc, pragnie
nas oczyścić i odnowić, zaczynając
od najbardziej intymnej cząstki
naszego bytu, udzielając nam swojej
łaski, która jest światłem i życiem,
„początkiem nieba na ziemi” [13].

Jeśli z pomocą wiary zaakceptujemy
ten dar, cud miłości ogarnie nasze
dusze. Doświadczymy radości
istnienia i bycia traktowanymi jako ci



jedyni, wyjątkowi. Będziemy mogli
przezwyciężyć pierwotną i radykalną
samotność, na którą cierpi każda
istota ludzka (zob. MD 7). Spotkanie z
miłością daje człowiekowi
świadomość własnej wartości,
własnego piękna, pozwala mu
„wzrastać i rozkwitać” po to, by mógł
całkowicie szczerze odpowiedzieć
drugiemu: „Potrzebuję ciebie, abym
mógł być sobą” [14].

Kiedy słyszymy, że ktoś „jest inny,
odkąd się zakochał”, dostajemy
wskazówkę pomagającą nam
zrozumieć, co może przydarzyć się
chrześcijaninowi: może on zostać
naznaczony przez Bożą dobroć i w
rezultacie zmienić swój sposób
myślenia i postępowania. Miłość
może przeniknąć całe jego jestestwo.

Ale ta pierwsza, olśniewająca miłość
powinna być stale oczyszczana i
pielęgnowana. Aby osiągnąć czystość
serca, nie potrzeba mnóstwa



zewnętrznych działań; te mogą
wręcz nas przytłoczyć i stać się
naszym nałogiem. Są ludzie, których 
życie upływa na bardzo gorliwym
wypełnianiu obowiązków i
uporczywej codziennej walce o
pozbycie się swoich wad – aż do
czasu, kiedy zaczynają rozumieć, że
gdyby rozpalili we wnętrzu własnego
serca ogień wielkiej miłości,
wszystko stałoby się łatwiejsze: ogień
z łatwością wypaliłby wady. Nie
chodzi o to, co ja mogę zrobić dla
Boga, ale – jak mogę Mu pozwolić, by
mnie kochał? [15] Nie musimy
wszystkiego osiągać samemu; 
możemy być słabi (zob. 2 Kor 12,10).
Człowiek nie jest miły Bogu przez
swoje zasługi i cnoty, lecz przede
wszystkim przez bezgraniczne
zaufanie, jakie w Nim pokłada.

Z rąk Maryi – mówi Jan Paweł II –
otrzymujemy naukę o pięknej
miłości[16]. Uczymy się, że
przeżywane przez nas zdarzenia



stanowią przestrzeń, w której w
każdej chwili możemy spotkać się z
Bogiem. Niekiedy uciekamy przed
tymi spotkaniami, obawiamy się ich,
jesteśmy zmęczeni. Właśnie w takich
chwilach Maryja stoi u naszego boku:
zna nasze potrzeby, dodaje odwagi
naszym szlachetnym marzeniom,
rozumie nasze ułomności i słucha
naszych słów. Maryja kocha nas
bezwarunkowo – takich, jacy
jesteśmy – i zachęca do stawania się
takimi, jacy możemy być.

3. Doświadczać piękna świata

Kochać – to znaczy żyć dla dobra i
doświadczać świata w sposób
najpełniejszy i najpiękniejszy[17].
Kiedy kochamy, patrzymy na
wszystkich przychylnie i chcemy
każdej rzeczy, tak samo jak chce jej
Bóg. Dostrzegamy też ślady Boga w
każdym bycie, nawet w rzeczach
najmniejszych, na przykład w
dmuchawcu: „Bez ciebie drzewo / nie



byłoby już drzewem. / Nic bez ciebie /
nie byłoby tym, czym jest” –mówi
poeta[18].

„Pełnia życia” nie polega na ilości
zebranych doświadczeń, na tym, że
wszystkiego się zakosztowało: ktoś
może uczestniczyć w tysiącach
naukowych kongresów i nadal mieć
dziecinny charakter. 1 odwrotnie,
ktoś inny być może nigdy nie opuścił
okolicy, w której się urodził, a jednak
doszedł do mądrości. Chodzi nie oto,
by więcej robić, ale by bardziej być:
być naprawdę obecnymi, otwartymi
na naukę i dojrzewanie. Zachwycać
się pierwszymi wiosennymi
kwiatami i barwami jesiennych
drzew, potrafić cieszyć się piosenką,
wierszem, obecnością przyjaciela.

Ta radość z korzystania z ziemskich
bogactw nie zawsze była
odpowiednio rozumiana. Tradycja
przekazuje pewien epizod z życia
Petrarki. Ten słynny renesansowy



poeta znalazł się kiedyś gdzieś we
Włoszech wysoko w górach;
podziwiał stamtąd cudowny
krajobraz dolin i wzgórz
porośniętych kwiatami. Zachwycony
tym pięknem, zawołał: „Panie, jak
piękny jest twój świat!”. W tej samej
chwili przeląkł się, przeżegnał i
otworzył brewiarz, by się pomodlić.
Nie chciał oddawać swojego serca
pejzażowi, a tylko Bogu[19].

Nie wiadomo, czy ta anegdota jest
prawdziwa, czy też została
wymyślona, by wpoić chrześcijanom
innych epok pogardę dla „padołu
łez”, w którym przebywamy[20]. W
Piśmie Świętym znajdujemy jednak
zupełnie inne rady. „W weselu chleb
swój spożywaj i w radości pij swoje
wino!” (Koh 9,7; zob. Koh 3,13; Ps
104,14 i nast.; Ps 128,2) — czytamy w
Starym Testamencie. Również Jezus
Chrystus cieszył się naturą, a także
architekturą świątyni (zob. Mt 21,1).
Kochał harmonię i piękno (zob. Mt



6,26.28—30) i wolał, gdy mówiono o
Nim: „żarłoki pijak”, niż gdy uważano
Go za smutnego ascetę (zob. Mt
11,19).

Czasami zapominamy kontemplować
rzeczy piękne. Tymczasem właśnie
tego uczymy się w naszej relacji z
Maryją: uczymy się, jak się
zatrzymać i podziwiać to, co stworzył
Bóg. Podziwiać dzieła Stwórcy[21].
Namiętnie kochać świat[22].
Albowiem świat jest „podnóżkiem
stóp Jego” (Iz 66,1).

Chodzi nie tylko o inny sposób
przedstawienia tych kwestii, ale o
dostrzeżenie czegoś nowego: nie z
perspektywy czasu, ale z
perspektywy wieczności (zob. RMi
20). Jeśli zamykamy się w naszych
możliwościach, najgłębsze
przyjemności łączą się zwykle ze
smutnym doświadczeniem
nietrwałości: wszystko przemija,
wszystko się kończy, życie to



nieustanne pożegnania. Oczywiście,
nie możemy zupełnie wyeliminować
z naszego życia właściwego mu
„smutku pożegnań”. Ale jednocząc
się z Bogiem, w pewnym sensie
uczestniczymy w Jego wiecznej
teraźniejszości. W Bogu nie ma
przeszłości ani przyszłości; wszystko,
co istnieje, zawarte jest wiecznie w
Jego myśli i sercu. W Stwórcy chwile
naszego „ulotnego szczęścia” są
zawsze obecne. Uczestnicząc w
Bożym życiu, cieszymy się niejako tą
właśnie wiecznością; możemy
przezwyciężyć niedogodności
związane z czasem i posiąść pokój,
którego „świat dać nie może”. Jeśli
cała moja miłość na tej ziemi jest
częścią mojej miłości do Boga, to
mojej teraźniejszej radości nigdy nie
utracę, nigdy nie dosięgnie jej
przemijanie, bowiem wiecznie Nowy
żyje we mnie, a ja w Nim (VS 25).

Gdybyśmy się nauczyli widzieć każdą
rzecz, każde zdarzenie, każdy



przemijający moment jako wiecznie
żywe w Bogu, mniej smucilibyśmy
się z powodu nietrwałości życia i
łatwiej byłoby nam o dystans do
świata. Wówczas zaś, paradoksalnie,
moglibyśmy prawdziwie kochać, na
boku zostawiając nasze korzyści.

4. Kochać innych

Maryja uczy nas kochać świat i
wielbić jego Stwórcę. Przede
wszystkim jednak uczy nas kochać
innych ludzi. Wszyscy zostaliśmy
stworzeni do światłości i możemy
być dla siebie nawzajem źródłem 
życia i zbawienia.

Miłość realistyczna

Aby móc realizować nasze najwyższe
możliwości, musimy najpierw
pogodzić się z naszymi najbardziej
elementarnymi potrzebami, z
„ziemią”, z której zostaliśmy stworze
ni. Dlatego ważne, byśmy nie
zamykali oczu na nasze aspiracje i



frustracje, na gniew i rozczarowania,
strach i opuszczenie, a także na
ociężałość i bezmyślność, które
grzech zaszczepił w każdym ludzkim
sercu (MD 9).

Dla chrześcijanina żadne ludzkie
życie nie jest bezwartościowe,
ponieważ każde życie — oprócz tego,
które pozostaje w grzechu — zostało
przyjęte i oświetlone przez
Chrystusa. Chcąc wspiąć się do
poziomu Bożego, nie można
„przeskoczyć” tego ziemskiego.
Przypomina się tu grecki mit o
olbrzymie Anteuszu, który był
niezwyciężony, dopóki dotykał
ziemi[23].

Relacja z Maryją — Matką, która

bardzo dobrze zna ułomności swoich
dzieci — uzbraja chrześcijanina w
realizm i wyrozumiałość. Uczy go
być solidarnym z innymi ludźmi i
okazywać wszystkim radość z tego,
że stoi u ich boku. Uczy go pomagać



innymi przyjmować pomoc, dawać i
brać. Człowiekowi nie wystarczy, że
daje drugiej osobie „rzeczy”. Po
dobnie jak jego Pan, chce dać coś z
siebie samego, z własnego życia, z
tego, co żyje w nim samym (DeV 11).
Chrześcijanin dzieli się swoimi
radościami i troskami, złudzeniami i
rozczarowaniami, doświadczeniami i
planami na przyszłość; jednym
słowem, daje samego siebie,
ofiarowuje swoją przyjaźń. Są ludzie,
którzy z zapałem udzielają się
społecznie, lecz którym nigdy nie
udało się prawdziwe spotkać z
drugim człowiekiem, tak by każda z
dwóch osób pozwoliła drugiej
poznać siebie taką, jaka naprawdę
jest[24].

Na niewiele się zda jednokierunkowa
pomoc udzielana z pozycji wyższości.
Jałmużna może obrazić, a sposób, w
jaki dajemy radę, może być dla kogoś
problemem. Jezus Chrystus, który
prosił Samarytankę (zob. J 4,7–9) o



wodę, prosi wszystkich, którzy Go
naśladują, by opuścili swój bastion
wyższości. Każda osoba zasługuje na
szacunek i podziw; od każdej osoby
można wiele się nauczyć. Tylko z
takim nastawieniem można
zbudować prawdziwą przyjaźń z
drugim człowiekiem, zawsze będącą
źródłem wzajemnych korzyści (CA
58).

5. Wybaczać i prosić o wybaczenie

Pewien chrześcijański pisarz mówi:
„Bądźcie dobrzy, bądźcie dobrzy, a
będziecie święci'[25].Łatwo być
dobrym dla naszych przyjaciół, ale
gdzie znajdziemy siłę do bycia takim
również dla tych, którzy nas irytują
bądź atakują, którzy nami gardzą lub
nas szkalują? I znów pomocą jest dla
nas wpatrzenie się w Dziewicę
Maryję. „Nie ma w Niej nic srogiego,
nic, co napawa lękiem; jest tylko
słodycz” – mówi święty Bernard.



W szkole Maryi dowiadujemy się, że
jedną z nowości chrześcijańskiego
przesłania jest miłość nieprzyjaciół
(zob. Łk 6,27–28; DiM 14).
„Nieprzyjaciel”, o którym mówi
Ewangelia, to nie tylko wróg podczas
wojny. Nieprzyjaciel zawsze jest w
pobliżu; jest nim ten, kogo nie
interesują nasze potrzeby, kto
wyrządził nam jakąś krzywdę lub
zagraża naszej wolności. Ten, przed
kim uciekamy i z kim nie chcemy
mieć styczności.

Wszyscy doznajemy w życiu zranień,
które nas naznaczają. Możemy ukryć
je i pogrzebać najgłębiej wewnątrz
nas, za barykadami, które wznosimy,
by się bronić. Ale taka postawa nie
doprowadzi nas do szczęścia.
Nienawiść jest jak gangrena, która
nas opanowuje. Zemsta i uraza
zatruwają życie. Sprawiają, że rany
w naszych wnętrzach ulegają
zakażeniu, powodując ogólne
rozjątrzenie i niezadowolenie.



Chińskie przysłowie mówi: „Ten, kto
szuka zemsty, musi wykopać dwa
groby”.

Mamy zdumiewające świadectwa
ludzi, którzy potrafili przebaczyć.
Niektórzy z nich to chrześcijanie,
inni – nie. Ale serce każdego – w
sposób tajemniczy i także dla nich
samych niezrozumiały – oświetliła
miłość Maryi. Na przykład
amerykańska czarnoskóra
dziennikarka w książce
zatytułowanej Moja pierwsza biała
przyjaciółka wyznaje, że w zamian za
krzywdy doznane przez Murzynów
w Stanach Zjednoczonych przez całą
swoją młodość nienawidziła białych,
„ponieważ nas mordowali i
okłamywali, więzili, truli i
likwidowali” [26]. Autorka opowiada,
jak po pewnym czasie zdała sobie
sprawę, że jej nienawiść, nawet jeśli
była uzasadniona, niszczyła jej
osobowość i osobistą godność.
Czyniła ją na przykład ślepą na



przyjazne gesty białej szkolnej
koleżanki. Dziennikarka bardzo
powoli odkrywała, że zamiast czekać,
aż biali zaczną ją prosić o
wybaczenie murzyńskich krzywd, to
ona powinna prosić o wybaczenie
swojej nienawiści i tego, że nie
umiała patrzeć na białego człowieka
jak na osobę, a tylko jak na
przedstawiciela rasy ciemięzców.
Znalazła we własnym wnętrzu
nieprzyjaciela stworzonego przez
uprzedzenia i urazy, które nie
pozwalały jej być wolną.

Trzeba odważnie zastanowić się nad
tym, co jest przyczyną naszych ran:
nie okoliczności zewnętrzne, jak by
nie były dla nas bolesne, ale to, że
ktoś zamyka się na miłość, kapituluje
w walce o darowanie siebie
drugiemu, odczuwa zmęczenie w
staraniach o dobro, rozczarowuje się;
jednym słowem, nie chce już kochać.
W konsekwencji jego serce staje się



oschłe, oziębłe i pozbawione nadziei
(zob. DeV 46).

Przyczyny mogą być jak najbardziej
zrozumiale. W ostateczności to, co
inni mi uczynili, liczy się jednak
mniej niż moja reakcja. „Nie jestem
stworzona, aby nienawidzić. Jestem
stworzona tylko po to, by kochać” –
powiada Antygona w klasycznym
dziele Sofoklesa[27]. Coś podobnego
wyznaje w swoim dzienniku z
czasów drugiej wojny światowej Etty
Hillesum. Kiedy ta młoda Żydówka w
nazistowskim niemieckim obozie
koncentracyjnym doświadczyła
obecności Boga, na swoich oprawców
zaczęła patrzeć miłosiernie: „Gdyby
jakiś esesman zbił mnie na śmierć,
rzucając ostatnie spojrzenie na jego
twarz zapytałabym ze zdziwieniem,
w zwykłym ludzkim odruchu: «Mój
Boże, biedny chłopcze, jakie straszne
rzeczy musiałeś przeżyć, żeby zrobić
coś takiego?»”[28].



W 1994 roku w Algierii wraz z
innymi mnichami, którzy nie chcieli
opuścić klasztoru położonego w
niebezpiecznej okolicy,
zamordowany został trapista o
imieniu Christian. Zostawił on swojej
rodzinie list, który miał być
przeczytany po jego śmierci;
dziękował w nim wszystkim, których
znał: „W moje podziękowanie [ ... ]
włączam oczywiście was, moi
wczorajsi i dzisiejsi przyjaciele [ ... ].
A także ciebie, przyjacielu ostatniej
chwili, który nie będziesz wiedział,
co czynisz. Tak, za ciebie również
pragnę podziękować, a także
powiedzieć Ci na pożegnanie: «Z
Bogiem» [ ... ]. Oby nam obu,
szczęśliwym łotrom, było dane
spotkać się znów w Raju, jeśli taka
jest wola Boga, naszego wspólnego
Ojca” [29].

Niełatwo pokonać przeszkody
utrudniające nam miłość – ale jest to
możliwe dzięki łasce. W sytuacji



zupełnie skrajnej pokazała nam to
Maryja. Zjednoczona z Jezusem
Chrystusem, dała nam najlepszy
przykład bezwarunkowej miłości.
Słysząc, jak Jej umęczony Syn modli
się: „Ojcze, przebacz im, bo nie
wiedzą, co czynią” (Łk 23,34), Maryja
pojmuje, czego Bóg pragnie także od
Niej, i czyni to samo co Jezus: wyba
cza. Pokonuje gorycz, urazę i
pragnienie zemsty, które mogą rodzić
się wtedy, kiedy doznajemy tak
głębokiego niezrozumienia i
niesprawiedliwości, i modli się za
morderców Swojego Syna.

„Mur przeskakuję dzięki mojemu
Bogu” (Ps 18,30) - głosi psalmista. Tak
jakby sam Bóg mówił nam: „Chociaż
cię pobito, kocham cię i pragnę
ciebie. Chcę zamieszkać tam, gdzie
zamknąłeś swoje serce, bowiem
twoje serce należy do mnie. Chcę
wejść do mojego domu”.



Poza tym powinniśmy nie tylko
wybaczać, ale i prosić o wybaczenie.
Wpadanie w złość z powodu winy
kogoś drugiego bardzo łatwo może
zagłuszyć poczucie własnej winy.
Powinniśmy wybaczać jako
grzesznicy, którymi jesteśmy, nie zaś
jako sprawiedliwi, dla których
przebaczenie jest bardziej czymś z
kimś dzielonym niż komuś udzie‐
lanym. Wszyscy potrzebujemy
przebaczenia, ponieważ wszyscy
krzywdzimy innych, choć czasem nie
zdajemy sobie z tego sprawy.

Prawdziwa wina dosięga korzeni
naszego istnienia i naznacza naszą
relację z Bogiem. I właśnie w obliczu
Boga chrześcijanin może
doświadczyć radości z otrzymanego
przebaczenia. Podczas gdy w krajach
totalitarnych osoby, które w opinii
władz „zbłądziły”, są zamykane w
więzieniach lub klinikach
psychiatrycznych, w Ewangelii
Jezusa Chrystusa są zaproszone na



ucztę: ucztę przebaczenia. Bóg
zawsze przyjmuje naszą skruchę i
zachęca nas do przemiany[30]. Jego
łaska działa głęboko w nas: uwalnia
nas od wewnętrznego chaosu i
opatruje nasze rany. Wpatrując się w
Maryję, Matkę Miłosierdzia,
otrzymujemy pocieszenie i nadzieję,
że jesteśmy kimś więcej niż tylko
grzesznikami (zob. DiM 9, 15).

6. Kochać wszystkich

Chcemy kochać innych tak, jak Bóg
kocha nas. Przypowieść o dobrym
Samarytaninie uczy, że bliźnim jest
nie tylko ten, kto cierpi, ale też obcy
(zob. Łk 10,36). Jest nim ten, kto
należy do innej grupy społecznej czy
zawodowej, do innego stronnictwa
politycznego, innej kultury,
narodowości czy religii. Nie
powinniśmy nikomu przyklejać
etykietek. „Bóg mi pokazał, że nie
wolno żadnego człowieka uważać za
skażonego lub nieczystego” - mówi



święty Piotr (Dz 10,28). Miłość
bliźniego nie zna granic.

W gruncie rzeczy należycie
przyglądamy się innym tylko wtedy,
gdy ich kochamy. Wówczas
odsłaniają się przed nami ich często
zupełnie niespodziewane zalety.
Nikt, na kogo patrzy się z miłością,
nie pozostaje taki, jaki jest, bowiem
chce zasłużyć na to spojrzenie, które
odkrywa w nim to, czego nikt dotąd
nie odkrył i odsłania to, co najlepsze.
Czasem zdumiewa, jak bardzo ktoś
może się zmienić, kiedy się mu zaufa;
jak się zmienia, kiedy się go traktuje
zgodnie z tym, co się w nim widzi
najlepszego. Wiele osób potrafi
cichymi dyskretnym podziwem
pobudzać do bycia lepszymi. Takie
osoby upewniają innych, że jest w
nich obecne dobro i piękno;
cierpliwie i wytrwale zachęcają, by je
rozwijać, i w tym pomagają. Maryja,
cicha Dziewica, uczy nas, że



zazwyczaj nie potrzeba wielu słów
(RMa 39).

Jeżeli pozwolimy Maryi, by nas
kształtowała, nauczymy się, co to
znaczy „kochać wszystkich”.
Matczyna miłość pozostaje
bezwarunkowa: nie musimy na nią
zasłużyć i nic nie może nam jej
odebrać[31]. Dla Dziewicy Maryi nic
nie jest zbyt małe, słabe ani grzeszne
(zob. VS 118).

Maryja uczy nas kochać taką
miłością, jaką kocha Bóg, który
zwraca się wprost do każdej istoty
ludzkiej. Do każdego z nas Bóg mówi:
„Wezwałem cię po imieniu; tyś moim
[...] drogi jesteś w moich oczach,
nabrałeś wartości i Ja cię miłuję [ ... ].
Oto wyryłem cię na obu dłoniach” (Iz
43,1—4; 49,16).

Chociaż to prawda, że każdy
człowiek jest kochany przez Boga
„dla niego samego”(GS 24; MD 7, 10,
13, 18, 20, 30), tak samo trzeba



pamiętać, że z natury jesteśmy w
relacjach z innymi ludźmi: kochając
nas, Bóg kocha także innych, a
kochając innych, kocha także nas.
Jego miłość jednym gestem obejmuje
całą ludzkość.

Pamiętając o oczywistych różnicach
— coś podobnego możemy
obserwować w ludziach, którzy się
bardzo kochają[32]. Kiedy ktoś 
głęboko kocha inną osobę, kocha
miłością, która go wypełnia po brzegi
i — mogłoby się wydawać — nie
zostawia miejsca na nic innego,
wtedy jego serce staje się wielkie i
pojemne; chciałby „objąć cały
świat” . Właśnie ta intensywność
miłości zwróconej ku konkretnej
osobie sprawia, że bije nas w oczy
dobro i wspaniałość wszystkich
innych ludzi, a nawet rzeczy. Miłość
wyostrzą nam wzroki powoduje, że
szczerze mówimy: „Jakim cudem jest
świat!” [33]. W tym samym sensie
Goethe stwierdza, że „serce, które



kogoś kocha, nie może czuć
nienawiści do żadnego człowieka” 
[34]. Dante mówi zaś o Beatrycze:
„gdzie ona się zjawiła, tam [ ... ] nie
pozostawała we mnie krzta
nieprzyjaźni” [35]. Wielka miłość nie
pozwala człowiekowi być
czyimkolwiek nieprzyjacielem.

7. Przyjaźń z Bogiem

Gdy idziemy ścieżkami życia
duchowego trzymani za rękę przez
Dziewicę Maryję, powoli uczymy się
kochać świat i ludzi. Jeżeli tak jak
Ona jesteśmy posłuszni Duchowi
Świętemu, nauczymy się także
najważniejszej lekcji życia: tego, jak
odnosić naszą zdolność kochania
bezpośrednio do Chrystusa; jak być
przyjaciółmi Boga[36].

Wzajemna miłość

Miłość, która osiągnęła pełnię,
cechuje się wzajemnością[37]. Każdy,
kto kocha, niejako żyje w drugim; na



nowo otrzymuje siebie samego od
drugiego. Nie przestaje być sobą, lecz
jest dogłębnie naznaczony przez cud
miłości; jest w nim harmonia, która
odbija się w całym jego życiu.
„Dlatego też wszyscy ludzie lubią
tych, którzy kochają” [38].

Coś podobnego można powiedzieć o
przyjaciołach. Także oni są
szczęśliwi, będąc dla siebie
nawzajem uważni, chroniąc jeden
drugiego, starając się o wzajemne
dobro. Ale czy można to samo
powiedzieć o miłości czy też
przyjaźni między człowiekiem a
Chrystusem? Czy możemy dać Bogu
coś, co nie należy już do Niego? Czy
możemy Mu „pomóc”? Maryja —
najlepsza Matka i Przyjaciółka — z
pewnością co dzień starała się o
dobro Swojego boskiego Syna: nosiła
Go w ramionach, karmiła Goi kąpała,
śpiewała Mu; chroniła Go przed nie‐
bezpieczeństwami i uczyła
zwyczajów swojego narodu;



towarzyszyła Mu w Jego działalności
publicznej i pocieszała w godzinie
śmierci ... Teraz zaś Chrystus
Zmartwychwstały siedzi po prawicy
Ojca i jest nieskończenie szczęśliwy
w jedności Trójcy Świętej. Czy
naprawdę możemy być przyjaciółmi,
którzy zabiegają o Jego dobro? Czy
nie jesteśmy raczej biednymi
żebrakami, którzy wszystko dostają
od Boga i nie mogą Mu absolutnie
niczego zwrócić?

Kiedy wpatrujemy się w Maryję,
tajemnica nie rozwiązuje się, ale
staje się jaśniejsza. Bóg w swojej
wszechmocy nie „potrzebował”
pomocy żadnej kobiety, by nas
zbawić. Chciał jednak zależeć od
miłości swojej Matki; chciał oprzeć
się na Niej w odkupieniu świata (zob.
RMa 39). Tak samo chce oprzeć się na
każdym z nas w czynieniu dobra w
naszych społeczeństwach[39]. Chce
nam wyjść naprzeciw; naprawdę
ofiarowuje nam swoją przyjaźń,



która może zaistnieć tylko „między
równymi”, dlatego „wywyższa” nas
poprzez łaskę i „uniża” samego siebie
poprzez miłość. Poruszająca
tajemnica: sam Bóg — absolutna
wielkość, piękno i moc — ukrywa się
w najmniejszym, najsłabszym, w
najbardziej cierpiącym — a nawet w
Chlebie Eucharystycznym[40].

My, ludzie, podziwiamy osoby
znakomite i sławne, a zarazem się
ich lękamy. Zazwyczaj łatwiej kochać
kogoś, kto jest słaby i nas potrzebuje.
Być może to jeden z powodów, dla
których Jezus Chrystus staje się
maluczkim i bezbronnym: chce wejść
z nami w komunię. W ten sposób
pokazuje nam, że logika miłości
różni się od logiki rozumu czy logiki
władzy: kochać to znaczy oddać się
do dyspozycji drugiego[41].

Kiedy Bóg wchodzi do naszego serca,
możemy mówić o Nim jako o naszym
drugim „ja”, naszym najlepszym



przyjacielu; możemy mieć udział w
Jego „sprawach” i „troskach”,
pragnąć tego, czego On pragnie.
Święta Teresa od Jezusa mówi, że
właśnie w takich intymnych
dialogach „zachodzą najbardziej
tajemne rzeczy pomiędzy Bogiem a
duszą” [42].

Okazujemy przyjaźń z Bogiem, kiedy
staramy się wypełniać na ziemi Jego
wolę. Wówczas, w sposób tajemniczy
i całkowicie darmowy, w naszej
relacji z Bogiem zachodzi także
wymiana miłości, wzajemność: my
szukamy tego, co najlepiej pomaga
ustanowić Jego królestwo, On zaś
szuka tego, co najlepsze dla nas[43].
Jako przyjaciele, podtrzymujemy
nieustanną rozmowę i wspólnie
pracujemy dla dobra drugiego, mając
te same troski i te same ideały.

Jedność przeznaczenia

Nie możemy kochać Boga i
pozostawać obojętni. Miłość sprawia,



że ten, kto kocha, jest sobą w sposób
najpełniejszy, a zarazem coraz
bardziej upodabnia się do osoby,
którą kocha.

Osoba, która żyje z Chrystusem, jest
gotowa pójść tam, gdzie On chce,
nawet jeśli niekiedy rozumie nie
wszystko, co się wydarza podczas tej
wędrówki. Pewien niemiecki pisarz
słusznie pisze na ten temat:
„Zauważamy, że właśnie o osobie,
którą kochamy, nie potrafimy wiele
powiedzieć. Po prostu ją kochamy.
Na tym polega miłość, cudowność
miłości, która nakazuje nam pójść
wszędzie za osobą kochaną, być z
nią, gdziekolwiek się uda, na
wszystkich jej drogach” [44].

Gdyby wszystko, o co Bóg nas prosi,
dawało nam szczęście, gdybyśmy
nigdy nie doświadczali sprzeczności
między pragnieniami serca a
decyzjami woli, to powinniśmy
zapytać samych siebie, czy nasze



życie wiarą jest naprawdę żywe. Być
może naśladujemy Chrystusa z
bardzo daleka! Z tak daleka, że nie
doświadczamy nawet śladu Jego
krzyża.

I odwrotnie: jeśli dziwi nas, że
naśladując Chrystusa, napotykamy
Jego krzyż, i jeśli skarżymy się z tego
powodu – również i to może być
znakiem, że nie jesteśmy jeszcze
wystarczająco blisko Pana. Ton
skargi pozostaje sprzeczny z istotą
miłości. Ten, kto kocha, chętnie godzi
się na poświęcenie i nie wypomina
kochanej osobie jej próśb. Z głębi
swojej istoty z radością mówi „tak”
cierpieniu; przyjmuje krzyż, który
jednoczy go z Chrystusem.

Wpatrując się w Dziewicę Maryję,
stopniowo pojmujemy, że nie
możemy rościć sobie praw do życia
łatwiejszego niż życie Jej Syna, jeśli
chcemy być blisko Niego. Skoro
Chrystusa biczowano i opluwano, my



nie możemy oczekiwać, że będzie
nam się oddawać honory. Chcemy
żyć z Nim i tak jak On. Jan Paweł II
nalega: „Nie lękajcie się żyć wbrew
obiegowym opiniom i sprzecznym z
Bożym prawem propozycjom. Odwa‐
ga wiary wiele kosztuje, ale wy nie
możecie przegrać miłości!” [45].
Podobnie Klemens Aleksandryjski
przed wiekami z entuzjazmem pisał
do swoich współczesnych: „piękną
przygodą jest dobrowolnie wstąpić
do Bożego obozu” [46].

Maryja to osoba, która najpełniej
uczestniczyła w losie Chrystusa.
Przez całe życie godziła się na
konsekwencje swojego fiat. Wkrótce
zaznała ich w betlejemskim ubó‐
stwie, w ucieczce do Egiptu, w
wygnaniu, w chwilach gdy zgubiła
Dziecię w świątyni; odczuła je także
we wrogości otaczającej Jej Syna
podczas Jego działalności publicznej,
a w pełni przeżyła je na Kalwarii.



Ostatnie słowo w tym świecie nie
należy jednak do cierpienia i śmierci.
Po krzyżu jest radość
zmartwychwstania – radość, która
nie ma końca. Ten, kto ufa, jest w
swoim wnętrzu niezwyciężony,
nietykalny. Nikt nie może pokonać
osoby zjednoczonej z Chrystusem,
bowiem jej porażka stanowi tylko
przygotowanie końcowego tryumfu.

W szkole Maryi uczymy się kochać
pierwszego Miłującego. Uczymy się
być dla Boga tym, czym On zawsze
był dla nas: przyjacielem, który
poszukuje dobra drugiego. „Historię 
pięknej miłości” można więc
odczytywać także jako historię
naszego zbawienia (LR 20).

Dlatego Jan Paweł II zachęca nas,
byśmy nieustannie wpatrywali się w
Dziewicę z Nazaretu, Matkę Pięknej
Miłości, która „towarzyszy ludziom
wszystkich czasów [ ... ] w ich



«pielgrzymce wiary» do domu Ojca” 
[47].

Jutta Burggraf (1952-2010) *

* Była wykładowcą teologii
dogmatycznej na Wydziale
Teologicznym Uniwersytetu Nawarry
w Hiszpanii

[1]. J. Ratzinger, Wprowadzenie w
chrześcijaństwo, tłum. Z. Włodkowa,
Znak, Kraków 1994, s. 96.

[2]. „Człowiek szuka Boga, ponieważ
w Nim, tylko w Nim może znaleźć
swoje spełnienie - spełnienie swoich
dążeń do prawdy, dobra i piękna".
Jan Paweł II, homilia podczas Mszy
św., Sandomierz, 12.06.1999, 2, w:
tenże, Dzieła zebrane, t IX: Homilie i
przemówienia z pielgrzymek - Europa.
Część I. Polska, Wydawnictwo M,
Kraków 2008, s. 833.



[3]. J. Pieper, O miłości, w: O miłości,
nadziei i wierze, tłum. I. Gano, K.
Michalski, W drodze, Poznań 2000, s.
43 i n., 67 i n., 76 i n.; zob. Rdz 1,31.

[4]. św. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Christifideles laici, 34.

[5]. św. Jan Paweł II, Orędzie na XII 
Światowy Dzień Mlodziezy w 1997 r., 
9 (15.08.1996), w: tenże, Dzieła
zebrane t. IV: Konstytucje apostolskie.
Listy motu proprio i bulle. Orędzia na
Światowe Dni, s. 536. Zob. tenże,
homilia podczas mszy św.,
Sandomierz, 12.06.1999, 2, s. 833:
„Tak, człowiek rzeczywiście szuka
Boga; szuka Go swoim umysłem,
swoim sercem i całą swoją istotą”.

[6].„Kiedy mówimy o «pięknej
miłości», to niewątpliwie mówimy
zarazem o pięknie. Mówimy o
pięknie miłości, ale mówimy też o
pięknie człowieka, który w mocy
Ducha Świętego jest zdolny do takiej



miłości” (LR 20). Zob. Ez 16,8 i nast.; 
PnP 4,1; RMa 8.

[7]. Zob. Łk 1,38; Syr 24,24.26.30
(Wlg): „Jam matka pięknej miłości i
bogobojności, i poznania, i nadziei
świętej. [ ... ] Przyjdźcie do mnie,
którzy mnie pragniecie, nasyćcie się
moimi owocami! L.. ] Kto mi jest
posłuszny, nie dozna wstydu, a
którzy przeze mnie działać będą, nie
zbłądzą” (w Biblii Tysiąclecia
wersety o numeracji Syr 24, 18.19.22
- przyp. red.).

[8].,, ... macierzyństwo Maryi [ ... ]
jest darem: najbardziej osobistym 
darem samego Chrystusa dla każdego
człowieka” (RMa 45). Wyznacza
niepowtarzalną i wyjątkową relację
między każdą osobą a Dziewicą
Maryją.

[9]. Zob. LG 62-63 i Die Mutter der
schonen Liebe, red. G. Royera,
MSIMAK, Würzburg 1982, 7: Maryja
jest „mistrzynią kultury miłości [ ... ].



Kult Maryi wprowadza nas do szkoły
pięknej miłości”.

[10]. Nie było jednak wpierw tego, co
duchowe, ale to, co ziemskie;
duchowe było potem” (1 Kor 15,46).

[11].Miłość, aby była piękna, musi być
darem Bożym, musi być zaszczepiona
w sercach ludzkich przez Ducha
Świętego i stale w nich
podtrzymywana (por. Rz 5, 5)” (LR
20).

[12]. F. Nietzsche, Ludzkie,
arcyludzkie, 603, tłum. K. Drzewiecki,
nakład Jakuba Mortkowicza,
Warszawa 1908.

[13]. Mieć serce czyste to być nowym
człowiekiem, przywróconym przez
odkupieńczą miłość Chrystusa do
życia w komunii z Bogiem” (św. Jan
Paweł II, Homilia podczas Mszy św.,
Sandomierz, 12.06.1999, 2, s. 833).



[14]. R.O. Johann,Building the Human,
Herder and Herder, New York 1968,
s. 161.

[15]. Duch Święty jest „źródłem
pięknej miłości”; rozlewa tę miłość
do ludzkich serc (zob. LR 20).

[16]. Zob. Św. Jan Paweł II, Przesłanie
do narodu meksykańskiego,
08.12.1980: „El encuentro personal
con María nos lleva a una entrega
más generosa a Cristo, a ser testigos
más auténticos de su amor”.
(„Osobiste spotkanie z Marią
prowadzi nas do pełniejszego
oddania się Chrystusowi, do bycia
bardziej autentycznymi świadkami
Jego miłości". Cytowanego
dokumentu brak w tomach: Jan
Paweł II, Nauczanie papieskie, III, 2,
1980 (lipiec-grudzień), Pallotinum,
Poznań-Warszawa 1986 oraz w
wydanych dotychczas tomach I-XIV 
Dzieł zebranych w edycji
Wydawnictwa M - przyp. red.).



[17]. Miłość zmysłowa (erotyczna)
jest pewnego rodzaju zachwytem czy
też oczarowaniem. Chociaż słowo
„eros” oznacza „kwintesencję miłości
w ogóle” (J. Pieper, O miłości, s. 120),
stało się ofiarą wyraźnego i godnego
ubolewania zniesławienia. „Pytam
więc, czy to zniesławienie erosa,
które z całą ostrością podkreśla się
jako jedynie chrześcijańskie i które
głęboko przeniknęło do powszechnej
świadomości, i to nie tylko
chrześcijańskiej, nie przyczyniło się
do drastycznego obecnie
zniesławienia
chrześcijaństwa” (tamże, s. 83)
Trzeba uwolnić się od tego napięcia 1
od tej ciasnoty pojęć. Zob. DCE 3-8.

[18]. G. Caproni, A Rina, w: L'opera in
vers y Mondadori, Milano 1998, s.
639.

[19]. Zob. A. Zotti (red.), 
Weltfrómmigkeit, Eichstatt-Wien
1985, s. 198.



[20]. Od średniowiecza po czasy
baroku powstawała obszerna
literatura na temat contemptus
mundi (pogardy świata), fuga mundi
(ucieczki od świata) i memento mors
(przypomnienia o śmierci). Tę
literaturę trzeba rozumieć jako
przestrogę w kontekście tak
charakterystycznej dla owych epok
radości życia, nie zaś w zgodzie z
późniejszymi, racjonalistycznymi
interpretacjami, które od każdego
chrześcijanina żądają możliwie
najradykalniejszego zerwania ze
światem.

[21]. Zob. Św. Jan Paweł II, Homilia
podczas Mszy św., Sandomierz,
12.06.1999, 2, s. 833-834.

[22]. Zob. Św. Jan Paweł II, List
apostolski Novo millennio ineunte, 1.

[23]. Por. R. Martin, Diccionario de la
mitologia clásica, Espasa, Madrid
1998, s. 8.



[24]. W rzeczy samej może istnieć
niejasna i uporczywa „miłość
bliźniego” bez miłości, łaskawość,
której brak tego, co dla zaspokojenia
potrzeb drugiego najistotniejsze:
uczuciowej jedności. Zob. Św.
Tomasz, Suma teologiczna, II-II, 27, 2.

[25]. Bł. Jan van Ruysbroeck, cyt. za:
G. Vann OP, Aby radość wasza była
pełna, tłum. H. Malewska, Znak,
Kraków 1963, s. 15.

[26]. P. Raybon, My First White
Friend, Penguin, New York 1996, s 4 i
n.

[27]. Sofokles, Antygona, tłum. E.
Bono, Garzanti, Milano 1977-88, s.
127. (W tłum. K. Morawskiego ten
wers brzmi: "Współkochać
przyszłam, nie współnienawidzić” -
Sofokles, Antygona, 521, Zakł. Nar.
im. Ossolińskich, Wrocław 1984, s. 25
- przyp. red.).



[28]. E. Hillesum, Diario (14.03.1941),
cyt. za: P. Lebeau, Etty Hillesum. Un
itinerario spiritual, Sal Terrae, San‐
tander 2000, str. 139. (Cytatu nie
udało się odnaleźć w polskiej edycji
dzienników E. Hillesum: Przerwane
życie. Pamiętnik 1941-1943, tłum. 1.
Piotrowska, WAM, Kraków 2000. Zob
jednak podobnej treści zapiski z
15.03.1941, s. 22-25, i z 27.02.1942, s.
101-102 - przyp. red.).

[29]. Bł. Ch. de Chergé, Testament
spirituel (1994), w: B. Chenu, 
L'invincible espérance, Bayard-
Centurion, Paris 1997, s. 221 (cytat z
łatwo dostępnego w internecie
testamentu bł. o. Ch. de Chergé
tłumaczymy z jęz. francuskiego –
przyp. red.).

[30]. Odtąd już nie grzesz (J 8,11).

[31]. Często mawia się, że matka,
kochając najprawdziwiej, myśli nie o
tym, czy jest kochana, lecz o tym, by



kochać;por. św. Tomasz z Akwinu, 
Suma teologiczna, II-II, 27, 1.

[32]. Zob. P. Ferrer, Persona y amor.
Una clave de lectura de la obra de
Karol Wojtyła, Grafice, Bilbao 2005, s.
103–108.

[33]. Zob. J. Pieper, O miłości, s. 70.

[34]. J.W Goethe, Die Laune des
Verliebten (1768), scena 5 (zob. także
J. Pieper, O miłości, s. 70 – przyp.
red.).

[35]. Dante Alighieri, Życie nowe,
rozdział 11, tłum. E. Porębowicz,
PIW, Warszawa 1960, s. 19, por. także
J. Pieper, O miłości, s. 70 – przyp.
red.).

[36]. Zob. Św. Tomasz z Akwinu, 
Suma teologiczna I-II, 65, 5.

[37]. Zob. tamże, II-II, 23, 1.

[38]. R.W. Emerson, Essays, London
1903, s. 128: „All mankind love a



lover”, cyt. za: J. Pieper, O miłości, s.
121. (W polskim wydaniu Szkiców
R.W. Emersona to zdanie brzmi:
"Wszyscy ludzie kochają człowieka,
który jest zakochany”, R.W. Emerson,
Szkice, rozdział XII: Miłość, tłum. A.
Trzeciak, Instytut Literacki,
Warszawa 1933, s. 295 – przyp. red.).

[39]. Zob. Św. Jan Paweł II, Teologia
małżeństwa XLVI (29.10.1980), s. 217–
219.

[40]. Por. Św. Jan Paweł II, 
Wyzwalająca wiedza, która rodzi
zaufanie, katecheza podczas
audiencji generalnej 16.05.1979, w: 
Dzieła zebrane, t. VII: Katechezy.
Część 3, s. 507-509.

[41]. Logika miłości różni się od
logiki rozumu czy logiki władzy, choć
nie jest z istoty przeciwna rozumowi
ani władzy.

[42]. Św. Teresa od Jezusa, Twierdza
wewnętrzna, 1, 1, 3, tłum. H.P.



Kossowski, Wydawnictwo
Karmelitów Bosych, Kraków 2006, s.
10.

[43]. Skoro Bóg jest naszym
przyjacielem, pragnie dla nas tego, co
najlepsze: pełni życia, którą jest On
sam. Zob. Rz 5, 5.

[44]. M. Frisch, Tagebuch 1946-1949,
Suhrkamp, Frankfurt/M. 1970, s. 31.

[45]. Św. Jan Paweł II, Homilia
podczas Mszy św., Sandomierz,
12.06.1999, 3, s. 834.

[46]. Św. Klemens Aleksandryjski, 
Protreptikos, 10, 93, 2, cyt. za: J.
Morales, Virgo veneranda, „Scripta de
Maria” VIII (1985), s. 432.

[47]. Św. Jan Pawel II, homilia
podczas Mszy św., Sandomierz,
12.06.1999, 4, s. 835.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/matka-pieknej-milosci/
(15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/matka-pieknej-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/matka-pieknej-milosci/

	Matka Pięknej Miłości

