
opusdei.org

Małżeństwo i upływ
czasu

Relacja między dwiema
osobami zmienia się z czasem.
Należy umieć dostosowywać się
do przeobrażeń i okoliczności,
które zmieniają kształt
wzajemnej miłości. Wiara
pomaga w tym procesie. Nowy
artykuł na temat rodziny.

14-02-2019

Jest faktem, że małżeństwo wędruje
przez różne etapy — od „zakochania”
po miłość życzliwości, przechodząc
przez miłość „dojrzałą” — niemniej



jednak, upływ czasu, osobiste
okoliczności każdego z małżonków,
trudności albo inne zwyczajne
aspekty życia, nie zniekształcają
istoty węzła małżeńskiego, który
rozpoczyna się od wzajemnej zgody
małżonków wyrażonej w określony
prawnie sposób: „Z ważnego
małżeństwa powstaje między
małżonkami węzeł z natury swej
wieczysty i wyłączny. W małżeństwie
chrześcijańskim małżonkowie
zostają ponadto przez specjalny
sakrament wzmocnieni i jakby
konsekrowani do obowiązków swego
stanu i godności”[1].

Początkowa zgoda małżonków jest w
związku z tym istotna w
małżeństwie, ustanawia je na takiej
zasadzie, że bez tej zgody
małżeństwo nie istnieje. To w tym
„chcę”, wyrażonym w sposób wolny,
w stosunku do siebie nawzajem,
małżonkowie przeobrażają się w
nową rzeczywistość, w jedność przy



zachowaniu osobistej różnicy. Oboje,
żeby tak powiedzieć, zawierają
stabilne przymierze — małżeństwo
— które jest na całe życie, które
będzie miejscem, gdzie każdy będzie
poszukiwał w dobru i szczęściu
drugiej osoby swojej własnej pełni.
Tylko w małżeństwie mężczyzna i
kobieta stają się rzeczywiście jednym
ciałem, jedną duszą.

Z tego jedynego, wyłącznego,
trwałego związku rodzi się 
wzajemna pomoc, konkretyzująca
się w codzienności małżonków przy
pomocy tysiąca i jednego drobiazgów
związanych ze wsparciem, troską,
zainteresowaniem… Drobiazgów,
które obejmują sprawy od
najbardziej intymnych i duchowych
po materialne — „kocham cię”,
uśmiech, upominek przy określonych
okazjach, przechodzenie „do
porządku dziennego ponad
drobnymi starciami, które egoizm
mógłby wyolbrzymić”; wkładanie



„wiele serca we wszystkie drobne
przysługi, które składają się na
codzienne współżycie z innymi”[2].
To znaczy, rozwój osoby ludzkiej, aby
zrealizować całkowity i
bezinteresowny dar, do którego
małżonkowie są powołani.

Wzajemna pomoc, właściwa dla
miłości zakochanych, która to miłość
zawsze poszukuje więcej, dlatego że
więcej kocha, zwraca się również w
tym kierunku, aby, jeśli chodzi o
drugą osobę, uświadamiać sobie cały 
potencjał, który jeszcze nie jest, lecz
powinien zostać urzeczywistniony. Na
ten temat wypowiada się Viktor
Frankl: „Miłość to jedyna droga, aby
w pełni ogarnąć pełnię jestestwa
drugiego człowieka. Nikt nie zdoła
całkowicie uświadomić sobie istoty
swego bliźniego, o ile go nie pokocha.
Dzięki miłości jesteśmy bowiem
zdolni dostrzec zasadnicze cechy
ukochanej osoby, więcej,
uświadamiamy sobie cały jej



potencjał, który jeszcze nie jest, lecz
powinien zostać urzeczywistniony.
Ponadto poprzez swoją miłość
kochający człowiek daje kochanej
przez siebie osobie moc
urzeczywistnienia tego potencjału.
Uświadamiając drugiemu
człowiekowi, kim może i kim
powinien być, powodujemy, że jego
potencjał znajduje swe odbicie w
rzeczywistości”[3].

Te drobiazgi, które podtrzymują
życie małżeńskie i których nie
powinno się zaniedbywać z powodu
upływu czasu, pomnażają i
doskonalą miłość. Są one
namacalnym — i nieuniknionym,
jeśli chodzi o osoby potrzebujące
właściwych przejawów ludzkiej
miłości — obrazem ilości i jakości
miłości. Poprzez tę miłość może dojść
do urzeczywistnienia tego potencjału.
Nie zapominajmy, że miłość jest
„zadatkiem”, jest śmiała, dzielna i
odważna aż do zuchwalstwa w walce



o swój szczyt — uczynienie lepszym
życia osoby, którą się kocha.

Tym przejawom miłości musi
towarzyszyć optymizm — inna
nazwa chrześcijańskiej nadziei —
pojmowany jako „zdolność
przeobrażania niepowodzeń w 
szanse na naukę i wzrost”[4]. A
zatem wzrost jest końcem
terminowania i to we wszystkich
aspektach życia danej osoby.

Optymizm, któremu muszą
towarzyszyć dobre maniery,
wdzięczność, czyli forma uznania w
drugiej osobie dobra, jakiego
dostarcza nam jej obecność i miłość.
Optymizmowi musi również
towarzyszyć zdolność przebaczania i
przepraszania, świadomość, że
jesteśmy słabi i zależni i w związku z
tym potrzebujemy wsparcia i
pomocy drugiej osoby. Są to
gwarancje małżeńskiej wierności i 



obrony przed nieuniknionymi
przeciwnościami życia.

Papież Franciszek w jednej ze swoich
katechez o małżeństwie i rodzinie
proponował schronienie, niewolne
od walki z własnym egoizmem, drogę
do podtrzymania małżeństwa w 
trzech słowach: „Są to słowa: «czy
można?», «dziękuję», «przepraszam».
Te słowa otwierają bowiem drogę do
dobrego życia w rodzinie, do życia w
pokoju. Są to słowa proste, ale nie
takie proste do zastosowania w
praktyce! Zawierają wielką moc: moc
chronienia domu, również przy
tysiącach trudności i prób; natomiast
ich brak powoli powoduje pęknięcia,
które mogą doprowadzić nawet do
jego zawalenia się”[5].

I Papież mówi dalej: „pierwszym
słowem jest «czy można?». Kiedy
zadajemy sobie trud, by grzecznie
poprosić także o to, czego nawet, jak
sądzimy, możemy wymagać,



naprawdę bronimy ducha
współżycia małżeńskiego i
rodzinnego. Wchodzenie w życie
drugiego, również kiedy należy on do
naszego życia, wymaga delikatności
postępowania w sposób
nieinwazyjny, co odnawia zaufanie i
szacunek. Zażyłość, mówiąc krótko,
nie upoważnia do uznawania
wszystkiego za rzecz oczywistą. A
miłość, im bardziej jest intymna i
głęboka, tym bardziej wymaga
poszanowania wolności i zdolności
czekania, aż drugi otworzy drzwi do
swojego serca”[6].

W odniesieniu do drugiego słowa — 
dziękuję — Papież mówi: „Czasami
wydaje się, że stajemy się cywilizacją
złych manier i niegrzecznych słów,
jakby to był znak emancypacji.
Słyszymy je często, wypowiadane
również publicznie. Uprzejmość i
umiejętność dziękowania są
postrzegane jako znak słabości, a
niekiedy wywołują wręcz nieufność.



Tej tendencji należy się
przeciwstawiać już w łonie rodziny.
Musimy stać się bezkompromisowi w
kwestii wychowania do
wdzięczności, do dziękowania:
godność osoby i sprawiedliwość
społeczna są od tego uzależnione.
Jeśli życie rodzinne zaniedbuje ten
styl, utraci go również życie
społeczne”[7].

Wreszcie w odniesieniu do słowa 
przepraszam: „Słowo trudne,
oczywiście, ale bardzo potrzebne.
Kiedy go brakuje, małe pęknięcia się
powiększają — nawet mimo naszej
woli — aż stają się głębokimi rowami
[…].

Jeśli nie potrafimy poprosić o
przebaczenie, znaczy, że nie
potrafimy również przebaczać. W
domu, w którym się nie przeprasza,
zaczyna brakować powietrza, jest w
nim jak w stojącej wodzie. Wiele
zranień uczuć, wiele podziałów w



rodzinach zaczyna się od utraty tego
cennego słowa: «przepraszam»”[8].

Za podsumowanie mogą służyć
słowa Papieża: „Rodzina żyje tą
subtelnością, która cechuje miłość”.

W codziennym pożyciu małżeńskim i
życiu rodzinnym można łatwo 
zagubić formy z tysiąca powodów: ze
zmęczenia, pośpiechu, trudności,
bardzo wymagającej pod względem
poświęcanego czasu i wyników
pracy, troski o dzieci, i tak dalej.
Niemniej jednak, nie możemy
zapominać, że druga osoba, do której
się zwracamy, jest tą, którą pewnego
dnia dobrowolnie wybraliśmy, żeby
razem pokonywać drogę życia, na
której oddajemy się sobie nawzajem
z miłości.

Przywoływać przeszłość,
oczekiwać przyszłości

W trakcie wspólnego życia pojawiają
się wzloty i upadki, które są



nieuniknione, ale które można
pokonać. Wówczas jest czymś
istotnym przywoływać przeszłość,
chwilę owego pierwszego, jedynego
w swoim rodzaju spotkania i wyboru
tej konkretnej osoby, która na
początku wydawała się nam
wyjątkowa i niepowtarzalna i z którą
dzielę moje dni. Chodzi o niezbędne
ćwiczenie afektywnej pamięci, które
aktualizuje miłość, dlatego że tak
należy, dlatego że czyni to dobrze
miłości pojmowanej jako akt
rozumu, woli i uczucia. Wówczas
przypominamy sobie (ponownie
umieszczamy z największą
ostrożnością w sercu) wszystkie owe
wyróżniające cechy — również wady
i ograniczenia — które sprawiły, że
zobowiązaliśmy się, że pokochaliśmy
„na zawsze”.

Również obserwujemy i wypełniamy 
teraźniejszość gotowością bycia
sobą i czynienia lepszym każdego
dnia drugiej osoby, z odnawianą



nadzieją ponownego potwierdzania
miłości, żeby umocnić związek.

Natomiast przyszłość, która rzuca
nam wyzwanie swoją niepewnością,
równocześnie zachęca nas nadzieją,
że wszystko w naszej ziemskiej
wędrówce ma za cel pełne szczęście
w Niebie z tą pewnością, że — jak
mówił Św. Josemaría — droga do
nieba nazywa się... (imię żony albo
dla niej imię męża).

W nawiązaniu do tego zdania
założyciela Opus Dei Marta
Brancatisano pisze: „zdanie proste
jak to, skierowane do młodych
małżonków i rodziców, ma — mimo
pozornie romantycznego tonu —
głębię i nowatorski sens, które
zachęcają do niemal
niewyczerpanych refleksji. Przy
pomocy tego stwierdzenia Josemaría
Escrivá wykracza poza podejście,
które określa obowiązki małżeńskie
jako coś pobocznego w stosunku do



obowiązków wobec Boga. Te słowa
są początkiem systematycznego
wzajemnego nakładania się na siebie
relacji z Bogiem i relacji ze
współmałżonkiem w tym znaczeniu,
że nie można już przyjmować
hipotezy pełnego życia
chrześcijańskiego a latere życia
małżeńskiego.

Ta perspektywa rzuca nowe światło
na małżeństwo, na ludzką miłość i na
przekazywanie życia. Nie oznacza
nowych norm, ale przede wszystkim
nowego ducha życia i pojmowania
wartości życia małżeńskiego. Budzi
osobistą odpowiedzialność
małżonków, powołanych do wyjścia z
anonimowości, aby być aktorami
założycielskiego i niezastąpionego w
planie Opatrzności dzieła, jako
pierwsza komórka miłości i życia,
która objawia oblicze Stwórcy”[9].

Tak wielka jest waga ludzkiej miłości,
przeżywanej w pełni, która nie



pozostawia niczego dla siebie,
ponieważ wiemy, że „pod wieczór
życia będą cię sądzić z miłości”, jak
mówił Św. Jan od Krzyża.

Życie małżeńskie jest powołane do
nabierania niespodziewanych 
odcieni, które prowadzą do
nadawania pierwszorzędnego
znaczenia małżeństwu ponad
wszelkie inne okoliczności czy każdą
inną rzeczywistość w takim stopniu,
w jakim szczególne powołanie —
ludzkie i nadprzyrodzone — dla
każdego z powołanych do tego stanu.
Aby odkryć takie odcienie, trzeba nie
tylko miłości, ale również dobrego
humoru. Dobry humor przydaje się
w przypadku błędów, które
pozwalają nam się oddalić od
poszukiwanej, a zarazem
nieosiągalnej doskonałości,
przeciwności albo niewielkich
potknięć lub też kiedy sprawy nie idą
tak, jak planowaliśmy… Umiejętność
śmiania się z samego siebie,



przyjmowania z wdzięcznością i
sympatią konstruktywnej krytyki
pomaga w tym, aby nie popaść w 
zranioną dumę, która tak wiele zła
czyni w każdej relacji czy to
przyjacielskiej, synowskiej, czy
małżeńskiej.

Dobry humor jest również źródłem
radości, żeby umieć cieszyć się drugą
osobą i razem z drugą osobą: „kiedy
uznaje się miłość za główne
środowisko wzajemnego daru —
daru z tego, co najlepsze w samym
sobie — ta miłość nabiera
natychmiast siły i piękna tego, co
święte. I ta miłość jest radosna, jest
źródłem radości. Tylko w darze
miłości człowiek jest zdolny
wypowiadać pełne sensu ty. Ty, które
wskazuje najświętsze i najgłębsze
sanktuarium miłowanej osoby”[10].

Radość, która jest możliwa we
wszystkich chwilach i
okolicznościach życia, nawet w tych



bardzo bolesnych, które sprawiają,
że stroni się od śmiechu, od
spoglądania na to, co piękne, a nawet
od postrzegania dobroci jako
wszechobecnej rzeczywistości. W
bólu objawia się prawda miłości. Jak
lubił mówić Św. Josemaría: „Nie
zapominaj, że Cierpienie jest
kamieniem probierczym
Miłości”[11].

Wszystkie cechy wzajemnej pomocy,
wartość maleńkich i większych
drobiazgów, subtelność, która cechuje
miłość, a do której nawiązuje Papież
Franciszek, optymizm i poczucie
humoru, wszystko bez wyjątku,
przyczynia się do ukazania cudu i
zdumienia wobec drugiej osoby. Tam
jest wielkość i piękno miłości
małżeńskiej, które przechodzi
bezpośrednio na dobro dzieci.

Często mówi się: „jeśli małżeństwo
ma się dobrze, dzieci też mają się
dobrze”. Można utrzymywać, że tym,



czego najbardziej chcą dzieci, jest 
widzieć wzajemną miłość rodziców,
dlatego że dzieci czują, wyczuwają tę
miłość. Wiedzą wówczas, że są
bezpieczne, że są częścią stabilnego
projektu rodzinnego, gdzie każde z
nich ma swoje miejsce i jest kochane
bezwarunkowo z powodu samego
faktu bycia dziećmi. Miłość leży u
podstaw każdego procesu
wychowawczego czy to rodzinnego,
czy dydaktycznego. Dlatego jest
zrozumiałe, że pierwszym aktem
wychowawczym dla każdego dziecka
jest miłość między jego rodzicami.

„Nikt nie może dać tego, czego nie
posiada”, to znaczy, że jeżeli nie mam
miłości, nie mogę dać miłości, ale
również nie mogę jej wymagać,
natomiast wychowanie bez miłości
pozbawia godności osoby, ponieważ
nie osiąga zasadniczej,
konstytutywnej istoty osoby ludzkiej.
Miłość między rodzicami jest 
pierwotna — jest uprzednia, jest



źródłem, zawsze idzie przodem —i 
poczynająca w stosunku do dziecka
— pro-kreacyjna albo nawet, mówiąc
śmielej, współ-stwórcza — dlatego
miłość między rodzicami również jest
początkiem dla dziecka, dlatego że
ustanawia w nim — od środka —
zdolność kochania, która jest
podstawą oryginalności dziecka, tej
nowatorskiej osobowości, która
zaczęła istnieć i rozwinie się w
twórczy sposób w jego biografię.

Zostaliśmy stworzeni, żeby dawać
siebie, a w niezwykle szczególny
sposób rodzice są powołani do
okazywania dzieciom miłości.
Miłości, która wyraża się, między
innymi, w otwarciu na życie, co
umożliwia zrodzenie i wychowanie
dzieci (właściwy cel małżeństwa); w
poświęceniach, żeby rosły zdrowe i
bezpieczne; w kierowaniu nimi i
towarzyszeniu im w poszukiwaniu
szczęścia, przy poszanowaniu ich



wolności, która jest jednym z
największych przejawów miłości.

Jeżeli zawodzi miłość między
małżonkami, ulega załamaniu
naturalny porządek wzajemnego
oddania, którego beneficjentami są
nie tylko małżonkowie, ale również
dzieci. Każdy człowiek zasługuje na
to, żeby czuć się kochanym miłością,
którą tylko oboje rodzice —
mężczyzna i kobieta — są w stanie
dać i przekazać.

Jutro dzieci zostaną powołane przez
Boga do założenia rodziny, do
celibatu apostolskiego lub do życia
zakonnego. I w przeważającej
większości przypadków będą tym, co
widzieli u swoich rodziców. Dzisiaj
wychowujemy nie tyle lekarzy,
inżynierów czy adwokatów jutra, co
mężczyzn i kobiety, którzy pewnego
dnia podejmą powołanie, które
ukaże im Bóg i będą zdolni do
szacunku, miłości, hojności i oddania



w takim stopniu, w jakim widzieli to
wszystko u swoich rodziców i
przeżywali w swoich rodzinach.

Patrzeć na przeszłość z
wdzięcznością, na teraźniejszość z
determinacją i na przyszłość z
nadzieją pomaga w pełnym
przeżywaniu oddania, w
przyjmowaniu upływu czasu w
małżeństwie z radością, ponieważ
jest to znak, że miłość rozwinęła się
w harmonijny sposób, że umożliwiła
przeobrażenie, wzrost i oddanie
małżonków i że próbowano
przekazać ją dzieciom, które nie
potrzebują prezentów, tylko uczuć.

Carolina Oquendo

Tłumaczył Bronisław Jakubowski

[1] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1638.



[2] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 23.

[3] FRANKL, Viktor: Człowiek w
poszukiwaniu sensu, tłum.
Aleksandra Wolnicka, Warszawa
2009.

[4] MAJERES, Kevin: “Mindfulness as
Practice for Purity” (https://
purityispossible.com/index.php/
mindfulness-as-practice-for-purity).

[5] Papież Franciszek, Audiencja
ogólna, 13 maja 2015 r.

[6] Tamże.

[7] Tamże.

[8] Tamże.

[9] El paraíso de los enamorados
(www.es.josemariaescriva.info/
articulo/el-paraiso-de-los-
enamorados).

https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/el-paraiso-de-los-enamorados


[10] PIRFANO LAGUNA, Iñigo: 
Ebrietas: El poder de la belleza. Ed.
Encuentro. Madrid, 2012.

[11] Św. Josemaría, Droga, 439.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/malzenstwo-i-uplyw-czasu/

(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/malzenstwo-i-uplyw-czasu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/malzenstwo-i-uplyw-czasu/

	Małżeństwo i upływ czasu

