
opusdei.org

Małe rzeczy (hasło ze
słownika św.
Josemaríi)

Z książki 'Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer' -
Słownika św. Josemaríi Escrivy
de Balaguer.

29-06-2021

MAŁE RZECZY

1. Pojęcie. 2. Zakres małych rzeczy. 3.
Związek z przesłaniem
założycielskim. 4. Podstawa
teologiczna.



Codzienne życie każdego człowieka
składa się z wydarzeń, okoliczności,
działań, zwykłych codziennych
relacji, zwyczajów, z których
większość pozostaje pozornie
nieistotna i przez swój powtarzalny
charakter może być przeżywana w
sposób rutynowy i powierzchowny.
Ale uważne spojrzenie, połączone ze
szlachetnymi motywami, pozwala
odkrywać w tym sposoby służenia i
czynienia życia bardziej ludzkim. Ta
antropologiczna wartość małych
rzeczy wymaga odwrócenia się od
własnego interesu i przekierowania
uwagi na dobro innych, ale
jednocześnie jest wyrzeczeniem
przynoszącym ogromną satysfakcję.
Jak nauczał św. Josemaría,
chrześcijanin, poprzez wiarę i z
pomocą łaski, może odnajdywać w
takich okolicznościach nieustanne
okazje do miłości Boga i bliźniego.

1. Pojęcie



Chrześcijańscy duchowni już od
czasów apostolskich uznają tę
możliwość za naturalny wymiar
życia w łasce, choć rzadko pochylają
się nad tym szczegółowo. Niektórzy
autorzy klasyczni podkreślali, w
różnym ujęciu, znaczenie małych
rzeczy dla postępu w praktykowaniu
cnót i wzrastania w miłości do Boga,
jak to miało miejsce w przypadku
jezuity Alonso Rodrigueza
(1538-1616) w jego szeroko
rozpowszechnionym dziele
„Ćwiczenia z doskonałości i cnót
chrześcijańskich”, a także w
przypadku karmelitanki św. Teresy
od Dzieciątka Jezus (1873-1897),
która w skomponowanych przez
siebie rękopisach przedstawia małe
rzeczy jako właściwy i adekwatny
wyraz jej drogi duchowego
dziecięctwa.

Ta koncepcja, oraz inne, jej podobne,
mają zazwyczaj swoje źródło w
środowisku życia zakonnego,



pozostawiając każdemu czytelnikowi
możliwość dostosowania jej do
osobistych warunków w świecie
(ILLANES, 2003, s. 126). Święty
Josemaría –który znał te pisma-
ujmuje małe rzeczy w nowej
perspektywie, jako integralną część
uświęcenia w życiu codziennym
pośród świata, do której powołana
jest ogromna większość chrześcijan,
oraz jako coś charakterystycznego
dla duchowości świeckiej (ILLANES,
2003, s. 127-130). Najlepszym
źródłem poznania pochodzenia i
treści małych rzeczy w jego pismach
jest analogiczny rozdział w Drodze,
„Drobne rzeczy”. Ten rozdział
pochodzi z czasów pracy redakcyjnej
w Burgos (1938) i nie było go w
poprzedniej książce „Rozważania
duchowe” (Cuenca, 1934), chociaż
kilka punktów tego dzieła (dwa z
„Miłości” i pięć z „Dziecięctwa
duchowego”) zostały przeniesione do
tego nowego rozdziału wraz z innymi
jedenastoma punktami



pochodzącymi z różnych źródeł.
Pedro Rodríguez, opierając się na
intencji i porządku tematycznym
Drogi, dostrzega w tym nowym
układzie pragnienie autora, żeby
poszerzyć refleksję nad drobnymi
rzeczami: nie są one przede
wszystkim wyrazem duchowego
dziecięctwa, ale miłości do Boga i do
bliźniego w uświęcaniu życia
codziennego chrześcijanina. Choć
założyciel Opus Dei osobiście podążał
prawdziwą „drogą dziecięctwa” i
zalecał ją (por. AVP, I, s. 404), widział
wyraźnie, że jest to szczególny dar
(por. Droga, 852), podczas gdy
uświęcanie życia codziennego jest
Bożym wezwaniem dla wszystkich
chrześcijan (por. CECH, s. 911).

Umiejscowienie tego rozdziału w
całym dziele, między „Zdobywaniem
ludzi” a „Taktyką”, zauważa Pedro
Rodríguez, „wydaje się być czymś
bardzo przemyślanym”, ponieważ
dbanie o małe rzeczy w pracy i w



życiu duchowym jest założeniem
wszelkiego działania apostolskiego –
unikając w ten sposób pokusy
ograniczania świętości tylko do
nadzwyczajnych sytuacji-, i
podkreśla, że „osobista relacja
chrześcijanina z Bogiem powinna
być stale obecna, tak, jak małe rzeczy
dnia codziennego: nieustannym
przepływem Miłości i
modlitwy” (CECH, s. 912). Te trzy
powiązane ze sobą tematy –
zdobywanie ludzi, rzeczy drobne i
taktyka – prowadzą do dwóch
rozdziałów poświęconych
duchowemu dziecięctwu,
chrześcijańskiemu stylowi życia o
ewangelicznych korzeniach (por. Mt
18, 3), który zakłada i podkreśla
wartość małych rzeczy, nadając im
szczególny blask, ale zarazem w taki
sposób, że nikt nie czuje się
zobowiązany do podążania tą drogą.

2. Zakres rzeczy małych



Zarys tematyczny w pismach św.
Josemaríi pozwoli nam dostrzec
znaczenie małych rzeczy w każdym
wymiarze. Kluczem do ich wartości
jest zdanie odnalezione w pierwszym
punkcie analogicznego rozdziału
Drogi: „Czyńcie wszystko z Miłości.
— Wówczas nie ma rzeczy małych:
wszystko jest wielkie. — Wytrwałość
w rzeczach małych — z Miłości — to
heroizm” (Droga, 813), a w
szczególności:„Najmniejszy uczynek
spełniony z Miłości — jakże wielką
ma wartość!” (Droga, 814); wielka
litera wskazuje, że to Bóg jest
obiektem tej miłości, wyrażanej
przez te drobne czyny, z pozoru
nieistotne. Jeśli miłość ludzka wyraża
się w szczegółach, w „drobnostkach”,
to tak samo jest z Miłością Bożą (por.
Droga, 824). „Sekret, który pozwala
nadać znaczenie rzeczom
najniższym, a nawet najbardziej
upokarzającym, polega na tym, by
kochać” (Droga, 418). To, co małe
powiększa się za sprawą Miłości, a ta,



jeśli jest prawdziwa, wyraża się w
szczegółach. Z powodu tej wzajemnej
relacji między Miłością, a małymi
rzeczami, trzeba wyostrzyć wzrok,
żeby odkrywać coraz to nowe okazje
do kochania. Założyciel Opus Dei
mówił o tym w homilii podczas Mszy
św. odprawionej na kampusie
Uniwersytetu Nawarry 8
października 1967 roku:
„Zapamiętajcie: istnieje coś świętego,
Bożego, ukrytego w sytuacjach
najbardziej prozaicznych i każdy z
was ma to odkryć” (Rozmowy z
Prałatem, 114). „Zapewniam was,
dzieci, że gdy chrześcijanin nawet
najmniej znaczącą codzienną
czynność spełnia z miłością, to wtedy
wypełnia się ona transcendencją
Bożą” (Rozmowy z prałatem, 116).
Aby nadać mocy swojemu
przesłaniu, św. Josemaría posługiwał
się niekiedy paradoksem: mało
znaczący-transcendentny, małe
obowiązki-wielka świętość (por.
Droga, 817) , „nie móc zwyciężyć” w



sprawach wielkich, dlatego że „nie
chce się zwyciężyć” w rzeczach
małych (por. Droga, 828). Nauczając
o wartości szczegółów zawsze
odwoływał się do Miłości Bożej, i
właśnie dlatego odrzucał to, co było
sztywne lub fanatyczne. Był
przekonany, że Miłość Boża
wyrażana w tych szczegółach unika
perfekcjonizmu, który karmi się
egoistycznymi pobudkami, osłabia i
wyniszcza człowieka oraz utrudnia
relacje z innymi.

Zakres małych rzeczy jest tak
rozległy jak samo życie. Polega
przede wszystkim na wypełnianiu
drobnych obowiązków każdej chwili,
a dokładniej „czyń, co powinieneś,
skupiony na tym, co czynisz” (Droga,
815), co jest jednocześnie „modlitwą
wyrażoną w czynach” i
fundamentem łaski apostolstwa (por.
Droga, 825). Od tego czy postępujemy
w każdej chwili tak, jak chce Bóg
„zależy wiele istotnych



rzeczy” (Droga, 755), ale żeby tak
było trzeba pytać samego siebie
wiele razy dziennie czy rzeczywiście
postępujemy w ten sposób (por.
Droga, 772). Druga część cytowanego
zdania – „skupiony na tym, co
czynisz” – dotyczy wykonywania
naszych działań – w szczególności w
pracy zawodowej – z ludzką
doskonałością, do końca z miłością,
„aż do ostatniej cegły”, jak to ujął św.
Josemaría (por. Przyjaciele Boga, 55).
W homilii wygłoszonej w
Pampelunie ze szczególnym
zainteresowaniem omawia
małżeństwo i rodzinę, „drogę Bożą,
drogę powołania, drogę cudowną”,
gdzie pielęgnowanie tego
chrześcijańskiego stylu jest
niezbędne: „Czyńcie rzeczy z
doskonałością, przypominałem wam,
dodajcie odrobinę miłości do
wszelkiej czynności dnia
codziennego, odkryjcie —
powtarzam — to coś Bożego, co
zawiera się w szczegółach, cała ta



nauka znajduje szczególne miejsce w
życiu, gdy jest prawdziwie ceniona
miłość ludzka” (Rozmowy z
Prałatem, 121). Dziesięć lat wcześniej
stawiał Maryję Pannę za wzór troski
o ognisko domowe: „Maryja uświęca
to, co najmniejsze, co wielu mylnie
uważa za nieznaczące i bez wartości:
codzienną pracę, troszczenie się o
kochane osoby, rozmowy i
odwiedziny krewnych lub przyjaciół.
Błogosławiona normalność, która
może być wypełniona taką miłością
Boga!” (To Chrystus przechodzi, 148).

Wzrastanie w cnotach również jest
owocem małych rzeczy, i ogólnie
rzecz biorąc umocnieniem woli (por.
Droga, 19). Pobożne życie rozwija się
w oparciu o wiele szczegółów, które
nigdy nie stają się rutyną jeśli są
karmione rodzicielską więzią z
Bogiem (por. Przyjaciele Boga, 146,
149), a zwłaszcza jeśli są wyrazem
dziecięctwa duchowego (por. Droga,
876, 878, 891). W liturgii dbanie o



szczegóły jest dowodem
zainteresowania i miłości (por.
Kuźnia, 833). Umartwianie (por.
Droga, 681) i wyrzeczenia (por.
Przyjaciele Boga, 119), jako aspekty
wstrzemięźliwości, mogą być
realizowane w rzeczach małych i
niepozornych, tak samo jak w
przypadku posłuszeństwa (por.
Droga, 614, 618). Pokuta, niezbędna
w życiu chrześcijańskim, może być
realizowana przy wielu drobnych
okazjach, które są niezauważane
przez innych, ale przyczyniają się do
poprawy relacji międzyludzkich
(por. Przyjaciele Boga, 138-139).
Istnieje również „apostolstwo rzeczy
małych”: „Obowiązek braterstwa z
wszystkimi ludźmi wymaga twojego
‘apostolstwa małych rzeczy’. Chciej
im tak służyć, niezauważalnie, aby
droga okazała się dla nich
miła” (Bruzda, 737).

Założyciel Opus Dei ilustruje wartość
małych rzeczy licznymi przykładami



zaczerpniętymi z literatury, sztuki,
natury, techniki, przemysłu i sportu.
I tak, poprzez odwołanie się do
postaci Tartarina z Tarascón,
piętnuje on bezużyteczne wymyślne
wyczyny (por. Przyjaciele Boga, 8),
mit o królu Midasie służy
podkreśleniu wartości rzeczy małych
(por. Przyjaciele Boga, 308), niektóre
wiersze Antonia Machado mówią o
przykładaniu się do wykonywania
obowiązków z najwyższą
starannością (por. Rozmowy z
Prałatem, 116), proponuje „układanie
wierszy z prozy dnia
powszedniego” (Rozmowy z
Prałatem, 116) i przygląda się
opowieściom o bohaterskich
czynach, które obok wielkich
przygód zawierają „szczegóły z
powszedniego życia
bohatera” (Droga, 826). Gotycki
maswerk na zwieńczeniu katedry w
Burgos, którego nie widać z ulicy,
wydaje mu się paradygmatem pracy
wykonanej z doskonałością i w



obliczu Boga (por. Przyjaciele Boga,
65). Ogromna budowla powstaje
dzięki cegłom, workom cementu,
sztabom żelaza i wielogodzinnej
pracy (por. Droga, 823), a gobelin
tkany jest z wielu drobnych nici (por.
Droga, 826). Maleńka śrubka, która
nie dokręci się prawidłowo lub
poluzuje się, może spowodować, że
cała maszyna będzie bezużyteczna
(por. Droga, 830). Drobne chwile
pokuty można porównać do
zbierania zwykłych kwiatów, które
tworzą wspaniały bukiet ofiarowany
Bogu na koniec dnia (por. Kuźnia,
408). Aby nie sądzić według „małości
początków”, warto posłużyć się
przykładem nasion: „nie ma różnicy
między nasionami, z których
wyrosną jednoroczne rośliny albo
stuletnie drzewa” (Droga, 820). I
wreszcie, aby „zwyciężyć na
nadprzyrodzonej Olimpiadzie”,
konieczny jest konkretny i codzienny
trening (Droga, 822).



3. Związek z przesłaniem
założycielskim

Nauczanie św. Josemaríi o rzeczach
małych jest obecne od samego
początku jego działalności
założycielskiej i w jego osobistych
notatkach z tego okresu, jak to widać
w historyczno-krytycznym
opracowaniu Drogi (por. CECH, s.
883-895). Podczas swoich
przemówień i w pismach
nieustannie podkreśla wagę małych
rzeczy, i do tego celowego
powtarzania się nawiązał we
wspomnianej już homilii z 1967 roku
(por. Rozmowy z Prałatem, 116). Było
to przekonanie zakorzenione w jego
własnym życiu, które niestrudzenie
przekazywał członkom Dzieła,
wykorzystując do tego codzienne
sytuacje i zawsze wskazując na
miłość do Boga jako motywację (por.
AVP, III, s. 397, 420, 424). Jak już
zostało powiedziane, małe rzeczy
mają swoje specjalne miejsce w



wirze codziennego życia
chrześcijanina w świecie, zwłaszcza
w pracy zawodowej, którą św.
Josemaria pojmuje jako
„rzeczywistość odkupioną i
odkupiającą: nie jest tylko
przestrzenią, w której człowiek żyje,
lecz jest środkiem i drogą do
świętości; rzeczywistością, którą
można uświęcić i która uświęca” (To
Chrystus przechodzi, 47).

Praktyka małych rzeczy zachowuje
zasadniczy związek z
charakterystyczną cechą ducha
założycielskiego, jaką jest jedność
życia: „Zwykłem mówić studentom i
robotnikom, którzy przychodzili do
mnie w latach trzydziestych, że
powinni umieć zmaterializować życie
duchowe. Chciałem przez to ustrzec
ich od pokusy, tak częstej wówczas a
i teraz, prowadzenia podwójnego
życia: z jednej strony życia
wewnętrznego, życia w relacji z
Bogiem, a z drugiej, innej i



oddzielnej, życia rodzinnego,
zawodowego i towarzyskiego,
pełnego małych, ziemskich spraw.
Nie, moje dzieci i jeszcze raz nie! Nie
można prowadzić podwójnego życia,
bo nie możemy stać się
schizofrenikami, skoro chcemy być
chrześcijanami: istnieje jedno, jedyne
życie, ustanowione z ciała i duszy, i
takie ma być — z duszy i ciała —
święte i pełne Boga. Boga
niewidzialnego spotykamy w
rzeczach jak najbardziej widocznych
i materialnych” (Rozmowy z
Prałatem, 114). W konsekwencji,
obecność Boga właściwa dla jedności
życia sprawia, że odkrywamy w
codziennych sytuacjach
najróżniejsze sposoby kochania
Boga, i w ten sposób umacnia się
jedność życia.

4. Podstawa teologiczna

Św. Josemaría poświęcił się
całkowicie wypełnianiu zadania,



które otrzymał od Boga 2
października 1928 r.: stałemu
szerzeniu świętości w zwyczajnym
życiu i poprzez zwyczajne życie na
całym świecie. Oznaczało to przede
wszystkim niestrudzone oddanie się
pracy na rzecz formacji i
zarządzania Opus Dei. To światło
założycielskie, przekształcone w
przesłanie o zasięgu uniwersalnym,
dało początek duchowości świeckiej
obdarzonej „dynamizmem
teologicznym”, który Antonio Aranda
wyjaśnia następująco: „W żadnym ze
znanych nam dzieł ich Autor nie ma
na celu teologizowania, choć jest
jasne, że zawierają one elementy
refleksji teologicznej, to znaczy
studium i medytację Pisma Świętego
w harmonii z rozumieniem Tradycji
oraz zdecydowane przestrzeganie
doktryny magisterialnej, w
atmosferze zasadniczo teologicznej,
gdzie siła wiary pozwala na ciągłe
odkrywanie nowych aspektów
tajemnic objawionych” (ARANDA,



2000, s. 68). Te elementy
wybrzmiewają również w nauczaniu
św. Josemaríi o rzeczach małych,
choć tutaj widać tylko ich zarys.

W rzeczywistości, to światło
założycielskie, zawsze obecne w jego
życiu, sprawiło, że odkrywał w
Piśmie Świętym nowe „światła” dla
Opus Dei. Dotyczy to również rzeczy
drobnych, które stanowią integralną
część przekazu. W Starym
Testamencie czytał o tym, jak ważne
jest wykonywanie zadań dobrze do
końca: „Lepszy jest koniec mowy niż
jej początek” (Koh 7, 8 [9]: Przyjaciele
Boga, 55). W słowach „żadnego
zwierzęcia ze skazą nie będziecie
składać w ofierze, bo to nie byłoby od
was przyjęte” (Kpł 22, 20) widzi
zachętę do nienagannej pracy (por.
Przyjaciele Boga, 55). Bardziej liczne
są odniesienia do Nowego
Testamentu, w szczególności do
Ewangelii. W scenie kiedy Jezus
zmartwychwstały ukazuje się



Apostołom w ludzkiej i boskiej
postaci, pokazując swoje ręce i nogi
(por. Łk 24, 39), widzi wezwanie do
chrześcijańskiego realizmu, do
trzeźwego trzymania się
„rzeczywistości bardziej materialnej
i bezpośredniej, która jest tam gdzie
jest Pan” (Rozmowy z Prałatem, 116).
Komentuje okrzyk ludu „Bene omnia
fecie” (Mk 7, 37) tak, że Jezus,
doskonały Bóg i doskonały człowiek,
„dobrze uczynił wszystko — zarówno
wielkie cuda jak drobne, codzienne
uczynki, które nikogo nie
olśniewały” (Przyjaciele Boga, 56).
Drobna jałmużna wdowy (por. Mk
12, 41-44) raduje Chrystusa z powodu
intencji jaką w sobie zawiera (por.
Droga, 829). Hojność jaką
jawnogrzesznica okazała Jezusowi
na uczcie u faryzeusza (por. Łk 7,
44-47) skłania św. Josemaríę do
zwrócenia uwagi na drobne gesty
gościnności, ludzkiej delikatności i
uprzejmości, których Pan Jezus nie
dostrzegł w zachowaniu gospodarza



(por. Przyjaciele Boga, 73, 122).
Często odnosi się do pochwały
dobrego i wiernego sługi (por. Mt 25,
21; Łk 16, 10), żeby podkreślić jak
ważne jest znaczenie wierności w
małych sprawach (por. Przyjaciele
Boga, 62 i 221; Droga, 819; Bruzda,
507). Przypowieść o pannach
nierozsądnych i pannach
roztropnych (por. Mt 25, 6-12) to
także wezwanie do tego, aby zwracać
uwagę na najdrobniejsze szczegóły,
które są „oliwą” (Przyjaciele Boga,
40-41). Omawiając rozmnożenie
chleba (por. J 6, 12-13) zauważa, że
Jezus kazał zebrać pozostałe resztki,
aby nic się nie zmarnowało (por.
Przyjaciele Boga, 121). Przy okazji
wesela w Kanie Galilejskiej (por. J
2,1-11) zwraca uwagę na to, jak
Maryja Panna jest uważna na każdy
szczegół obsługi (por. Bruzda, 63).

Znane jest szerokie wykorzystanie
tradycji patrystycznej w pismach św.
Josemarii. W homilii „Wielkość życia



codziennego” trzy razy pojawiają się
odniesienia do małych rzeczy; do św.
Marka Pustelnika, aby pokazać, że
świętość wymaga pracy cierpliwej i
stopniowej; do św. Hieronima, aby
pokazać realizm wykorzystywania
drobnych okazji do kochania Jezusa
Chrystusa; oraz do Jana Kasjana, o
znaczeniu drobnych zaniedbań w
życiu wewnętrznym (por. Przyjaciele
Boga, 7, 8, 15).

Życie i nauczanie św. Josemaríi są
głęboko chrystocentryczne, co widać
w tym fragmencie homilii „Chrystus
obecny wśród chrześcijan”:
„Instaurare omnia in Christo - takie
hasło daje św. Paweł chrześcijanom z
Efezu (Ef 1, 10); przeniknąć cały
świat duchem Jezusa, umieścić
Chrystusa we wnętrzu wszystkich
rzeczy. Si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (J 12, 32),
gdy zostanę nad ziemię wywyższony,
przyciągnę wszystko do siebie.
Chrystus w swoim Wcieleniu, w



swojej pracy w Nazarecie, w swoim
nauczaniu i cudach na ziemiach
Judei i Galilei, w swojej śmierci na
Krzyżu, w swoim Zmartwychwstaniu
jest centrum stworzenia,
Pierworodnym i Panem wszystkich
stworzeń” (To Chrystus przechodzi,
105). Niezwykle intensywny odbiór
tych słów Jezusa (por. J 12,32), w
dniu 7 sierpnia 1931 roku, okazał się
być nowym, decydującym obliczem
światła założycielskiego (por. AVP, I,
s. 380-384), jako wezwanie
odkupieńczej miłości Chrystusa do
naśladowania Go i postawienia Go na
szczycie wszystkich ludzkich działań
(por. To Chrystus przechodzi, 183).
Strumień Miłości, który wypływa z
Chrystusa ukrzyżowanego i
urzeczywistnia się w Ofierze
eucharystii, to siła, która uświęca
wszystkie ludzkie działania, małe i
duże, gdy jest odwzajemniona
miłością tych, którzy są dziećmi
Bożymi w Chrystusie; ta synowska
miłość prowadzi nas do



naśladowania Jezusa – zwłaszcza
Jego życia utajonego – aż do tego
stopnia, że stajemy się zgodnie z
wyrażeniem św. Pawła, alter
Christus, ipse Christus. Podstawą i
bodźcem tego naśladowania,
mającego przemieniającą moc, jest
właśnie Boże synostwo, którego św.
Josemaría doświadczył jako
nadprzyrodzonejłaski, również w
tym samym roku (por. AVP, I, s. 388).
Z tego powodu nie wahał się uznać
Bożego synostwa za fundament
ducha Opus Dei (por. To Chrystus
przechodzi, 64). W tym żywym
postrzeganiu tajemnicy zbawczego
Wcielenia odnajdujemy również
teologiczne korzenie i ostateczne
znaczenie małych rzeczy.

Elisabeth REINHARDT



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/male-rzeczy/ (18-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/male-rzeczy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/male-rzeczy/

	Małe rzeczy (hasło ze słownika św. Josemaríi)

