
opusdei.org

"Lumen Fidei",
pierwsza encyklika
Papieża Franciszka

Lumen fidei ("światło wiary") to
pierwsza encyklika Papieża
Franciszka. Prace nad nią
rozpoczął poprzedni Papież,
Benedykt XVI.

05-07-2013

ENCYKLIKA

LUMEN FIDEI

OJCA ŚWIĘTEGO FRANCISZKA



DO BISKUPÓW

PREZBITERÓW I DIAKONÓW

DO OSÓB KONSEKROWANYCH

I DO WSZYSTKICH WIERNYCH
ŚWIECKICH

O WIERZE

1. ŚWIATŁO WIARY: tym
wyrażeniem tradycja Kościoła
nazwała wielki dar przyniesiony
przez Jezusa, który tak oto
przedstawia się w Ewangelii św.
Jana: «Ja przyszedłem na świat jako
światłość, aby nikt, kto we Mnie
wierzy, nie pozostawał w
ciemności» (J 12, 46). Również św.
Paweł wyraża się tymi słowami:
«Albowiem Bóg, Ten, który rozkazał
ciemnościom, by zajaśniały światłem,
zabłysnął w naszych sercach» (2 Kor
4, 6). W świecie pogańskim,
spragnionym światła, rozwinął się
kult boga Słońca, Sol invictus,



przyzywanego o świcie. Choć słońce
wstawało codziennie, wiadomo było,
że nie potrafi swym światłem
ogarnąć całej egzystencji człowieka.
Słońce nie oświeca bowiem całej
rzeczywistości; jego promień nie
potrafi przeniknąć w mroki śmierci,
gdzie ludzkie oko zamyka się na jego
światło. «Nie spotkano nigdy nikogo
– twierdzi św. Justyn Męczennik –
gotowego umrzeć za swą wiarę w
słońce»1. Chrześcijanie, świadomi,
jak wielki horyzont otwiera przed
nimi wiara, nazywali Chrystusa
prawdziwym słońcem, «którego
promienie dają życie»2. Do Marty,
opłakującej śmierć brata Łazarza,
Jezus mówi: «Czyż nie powiedziałem
ci, że jeśli uwierzysz, ujrzysz chwałę
Bożą?» (J 11, 40). Kto wierzy, widzi;
widzi dzięki światłu oświecającemu
cały przebieg drogi, ponieważ
przychodzi ono do nas od
zmartwychwstałego Chrystusa,
niezachodzącej nigdy gwiazdy
porannej.



Złudne światło? 2. Jednakże kiedy
mówimy o tym świetle wiary,
możemy spotkać się z zastrzeżeniem
ze strony współczesnych nam ludzi.
W nowożytnej epoce uznano, że takie
światło mogło wystarczyć
starożytnym społeczeństwom, ale nie
jest potrzebne w nowych czasach,
kiedy człowiek stał się dojrzały,
szczyci się swoim rozumem, pragnie
w nowy sposób badać przyszłość. W
tym sensie wiara jawiła się jako
światło iluzoryczne, przeszkadzające
człowiekowi w odważnym
zdobywaniu wiedzy. Młody Nietzsche
zachęcał swoją siostrę Elżbietę, by
podjęła ryzyko, przemierzając «nowe
drogi [...] w niepewności
autonomicznego posuwania się
naprzód». I dodawał: «W tym
punkcie rozchodzą się drogi
ludzkości: jeśli chcesz osiągnąć pokój
duszy i szczęście, to wierz, ale jeśli
chcesz być uczniem prawdy,
wówczas badaj»3. Wierzenie
rzekomo przeciwstawia się



poszukiwaniu. Wychodząc z tego
założenia, Nietzsche będzie
krytykował chrześcijaństwo za to, że
pomniejszyło zasięg ludzkiej
egzystencji, pozbawiając życie
nowości i przygody. Wiara
stanowiłaby więc iluzję światła,
utrudniającą nam, ludziom wolnym,
drogę ku przyszłości.

3. W tym procesie wiara została w
końcu skojarzona z ciemnością.
Uznano, że można ją zachować,
znaleźć dla niej przestrzeń, aby
mogła współistnieć ze światłem
rozumu. Przestrzeń dla wiary
otwierała się tam, gdzie rozum nie
mógł oświecić, gdzie człowiek już nie
mógł mieć pewności. Pojmowano
więc wiarę jako ucieczkę
spowodowaną przez brak światła,
pod wpływem ślepego uczucia, albo
jako subiektywne światło, zdolne być
może rozpalić serce, dostarczyć
prywatnej pociechy, ale którego nie
można zaproponować innym jako



obiektywne, wspólne światło
oświecające drogę. Stopniowo
dostrzegano jednak, że światło
autonomicznego rozumu nie potrafi
wystarczająco rozjaśnić przyszłości;
w końcu kryje się ona w mroku i
pozostawia człowieka z lękiem przed
nieznanym. I tak człowiek
zrezygnował z poszukiwania
wielkiego światła, by zadowolić się
małymi światełkami, które oświecają
krótką chwilę, ale są niezdolne do
otwarcia drogi. Gdy brakuje światła,
wszystko staje się niejasne, nie
można odróżnić dobra od zła, drogi
prowadzącej do celu od drogi, na
której błądzimy bez kierunku.

Światło, które na nowo trzeba
odkryć 4. Dlatego pilne staje się
odzyskanie światła, które jest
właściwą cechą wiary, bo kiedy
gaśnie jej płomień, wszystkie inne
światła tracą w końcu swój blask.
Światło wiary ma bowiem szczególny
charakter, ponieważ jest zdolne



oświetlić całe życie człowieka. Żeby
zaś światło było tak potężne, nie
może pochodzić od nas samych, musi
pochodzić z bardziej pierwotnego
źródła, musi ostatecznie pochodzić
od Boga. Wiara rodzi się w spotkaniu
z Bogiem żywym, który nas wzywa i
ukazuje nam swoją miłość, miłość
nas uprzedzającą, na której możemy
się oprzeć, by trwać niezłomnie i
budować życie. Przemienieni przez
tę miłość, otrzymujemy nowe oczy,
doświadczamy, że jest w niej zawarta
wielka obietnica pełni i kierujemy
spojrzenie w przyszłość. Wiara, którą
przyjmujemy od Boga jako dar
nadprzyrodzony, jawi się jako
światło na drodze, wskazujące
kierunek naszej wędrówki w czasie.
Z jednej strony pochodzi ona z
przeszłości, jest światłem pamięci o
Założycielu, o życiu Jezusa, gdzie
objawiła się Jego w pełni wiarygodna
miłość, zdolna zwyciężyć śmierć.
Lecz jednocześnie, ze względu na to,
że Chrystus zmartwychwstał i



przeprowadza nas poza próg śmierci,
wiara jest światłem bijącym z
przyszłości, które otwiera przed
nami wielkie horyzonty i kieruje nas
poza nasze odosobnione «ja» ku
szerokiej komunii. Rozumiemy więc,
że wiara nie mieszka w mroku; jest
ona światłem dla naszych ciemności.
Dante w Boskiej komedii, w Raju, po
wyznaniu swojej wiary przed św.
Piotrem, opisuje ją jako «iskrę, / co w
rozświcie coraz szerszymi ogniami
się pali / i jest mą gwiazdą na nieba
zenicie»4. Właśnie o tym świetle
wiary chciałbym mówić, aby
powiększało się, by oświetlało
teraźniejszość i stało się gwiazdą
ukazującą horyzonty naszej drogi w
czasach, w których człowiek
szczególnie potrzebuje światła.

5. Przed swoją męką Pan zapewniał
Piotra: «Ja prosiłem za tobą, żeby nie
ustała twoja wiara» (Łk 22, 32).
Następnie polecił mu, by «utwierdzał
braci» w tej właśnie wierze.



Świadomy zadania powierzonego
Piotrowi, Benedykt XVI zechciał
ogłosić obecny Rok Wiary, czas łaski,
pomagający nam doświadczyć
wielkiej radości, jaką daje wiara,
ożywić poznanie szerokich
horyzontów, jakie odsłania wiara, by
ją wyznawać w jej jedności i w pełni,
wierni pamięci Pana, umacniani Jego
obecnością i działaniem Ducha
Świętego. Przeświadczenie wiary,
która czyni życie wielkim i pełnym,
skoncentrowane na Chrystusie i
mocy Jego łaski, ożywiało
posłannictwo pierwszych
chrześcijan. W Aktach męczenników
czytamy taki dialog rzymskiego
prefekta Rusticusa z chrześcijaninem
Hieraxem: «Gdzie są twoi rodzice?» –
pytał sędzia męczennika, a ten
odpowiedział: «Naszym prawdziwym
ojcem jest Chrystus, a naszą matką
wiara w Niego»5. Dla tych
chrześcijan wiara jako spotkanie z
Bogiem żywym objawionym w
Chrystusie, była «matką», ponieważ



wydawała ich na światło dzienne,
rodziła w nich Boże życie, nowe
doświadczenie, pełną blasku wizję
życia, dlatego byli gotowi złożyć do
końca publiczne świadectwo.

6. Rok Wiary rozpoczął się w 50.
rocznicę otwarcia Soboru
Watykańskiego II. Ta zbieżność
pozwala nam dostrzec, że Vaticanum
II był Soborem o wierze6, ponieważ
wezwał nas, byśmy w centrum
naszego życia kościelnego i
osobistego postawili prymat Boga w
Chrystusie. Kościół nie zakłada
bowiem nigdy wiary jako faktu
oczywistego, lecz jest świadomy, że
ten Boży dar trzeba karmić i
umacniać, by nadal wskazywał mu
drogę. Sobór Watykański II ukazał
blask wiary w ludzkim
doświadczeniu, przemierzając tym
samym drogi współczesnego
człowieka. W ten sposób stało się
jasne, że wiara ubogaca ludzkie



istnienie we wszystkich jego
wymiarach.

7. Te refleksje na temat wiary –
zgodne z tym wszystkim, co
Magisterium Kościoła powiedziało o
tej cnocie teologalnej7 – pragnę
dołączyć do tego, co Benedykt XVI
napisał w encyklikach o miłości i
nadziei. Prawie skończył on pracę
nad pierwszym szkicem encykliki o
wierze. Jestem mu za to głęboko
wdzięczny i w duchu Chrystusowego
braterstwa przejmuję jego cenne
dzieło, dodając do tekstu kilka
przemyśleń. Następca Piotra,
wczoraj, dziś i jutro, jest bowiem
zawsze wezwany do utwierdzania
braci w tym niezmierzonym skarbie,
jakim jest wiara, którą Bóg daje jako
światło na drodze każdego
człowieka.

Uznajemy w wierze, która jest darem
Boga, cnotą nadprzyrodzoną przez
Niego zesłaną, że została nam



ofiarowana wielka Miłość, że zostało
do nas skierowane dobre Słowo i że
kiedy przyjmujemy to Słowo, którym
jest Jezus Chrystus, wcielone Słowo,
Duch Święty przemienia nas, oświeca
drogę przyszłości i sprawia, że rosną
w nas skrzydła nadziei, byśmy
przemierzali tę drogę z radością.
Wiara, nadzieja i miłość w godnym
podziwu połączeniu kierują życie
chrześcijańskie do pełnej komunii z
Bogiem. Jaką drogę odsłania przed
nami wiara? Skąd pochodzi jej
potężne światło, pozwalające
oświecić drogę udanego i bogatego w
owoce życia?

I. Myśmy uwierzyli miłości (por. 1 J
4, 16)

Abraham, nasz ojciec w wierze 8.
Wiara otwiera nam drogę i
towarzyszy nam na przestrzeni
dziejów. Dlatego jeśli chcemy
zrozumieć, czym jest wiara,
powinniśmy opowiedzieć jej historię,



drogę ludzi wierzących, o której w
pierwszym rzędzie świadczy Stary
Testament. Szczególne miejsce
należy się Abrahamowi, naszemu
ojcu w wierze. W jego życiu wydarza
się rzecz wstrząsająca: Bóg kieruje do
niego Słowo, objawia się jako Bóg,
który mówi i wzywa po imieniu.
Wiara wiąże się ze słuchaniem.
Abraham nie widzi Boga, ale słyszy
Jego głos. W ten sposób wiara
otrzymuje osobisty charakter.
Dlatego Bóg nie jest Bogiem jakiegoś
miejsca ani nawet Bogiem
związanym z jakimś specyficznym
świętym czasem, ale jest Bogiem
osoby, Bogiem właśnie Abrahama,
Izaaka i Jakuba, zdolnym do
nawiązania kontaktu z człowiekiem i
do ustanowienia z nim przymierza.
Wiara stanowi odpowiedź na Słowo
skierowane do osoby, daną pewnemu
«Ty», które nas woła po imieniu.

9. To, co Słowo mówi do Abrahama,
składa się z wezwania i obietnicy.



Przede wszystkim jest wezwaniem
do wyjścia z własnej ziemi,
zaproszeniem do otwarcia się na
nowe życie, jest początkiem wyjścia,
które otwiera drogę ku
nieoczekiwanej przyszłości. Wizja,
jaką wiara da Abrahamowi, będzie
zawsze związana z tym krokiem
naprzód, jaki trzeba zrobić: wiara
«widzi» w takiej mierze, w jakiej się
posuwa, w jakiej wchodzi w
przestrzeń otwartą przez Słowo
Boże. Słowo to zawiera ponadto
obietnicę: twoje potomstwo będzie
liczne, będziesz ojcem wielkiego
narodu (por. Rdz 13, 16; 15, 5; 22, 17).
To prawda, że jako odpowiedź na
uprzedzające ją Słowo, wiara
Abrahama będzie zawsze aktem
pamięci. Jednak ta pamięć, będąc
pamięcią o obietnicy, nie zamyka się
w przeszłości, staje się zdolna
otworzyć na przyszłość, oświecić
przemierzaną drogę. Widać więc, że
wiara, jako pamięć o przyszłości, 



memoria futuri, jest ściśle związana z
nadzieją.

10. Tym, co ma zrobić Abraham, jest
powierzenie się Słowu. Wiara
rozumie, że słowo, rzecz pozornie
krótkotrwała i ulotna, gdy
wypowiedziane jest przez Boga
wiernego, staje się rzeczą najbardziej
pewną i niewzruszoną ze wszystkich,
tym, co sprawia, że możliwa jest
nasza dalsza wędrówka w czasie.
Wiara przyjmuje to Słowo jako
mocną skałę, na której można
budować jak na solidnych
fundamentach. Dlatego w Biblii
wiara jest określona hebrajskim
słowem ‘emûnah, pochodzącym od
czasownika ’amàn, którego rdzeń
znaczy «podtrzymać». Pojęcie 
‘emûnah może oznaczać zarówno
wierność Boga, jak i wiarę człowieka.
Człowiek wierny otrzymuje siłę,
powierzając się w ręce Boga
wiernego. Nawiązując do obu
znaczeń tego słowa – obecnych



również w odpowiadających im
wyrazach: greckim (pistòs) i
łacińskim (fidelis) – św. Cyryl
Jerozolimski podkreśla godność
chrześcijanina, który otrzymuje to
samo imię co Bóg: jeden i drugi
nazywani są «wiernymi»8. Św.
Augustyn tak to wyjaśnia: «Człowiek
wierzy obietnicom Boga. Bóg wierny
spełnia to, co przyrzekł
człowiekowi»9.

11. Jeszcze jeden aspekt historii
Abrahama jest ważny dla
zrozumienia jego wiary. Słowo Boże,
nawet jeśli niesie ze sobą nowość i
zaskoczenie, nie jest czymś odległym
od doświadczenia Patriarchy. W
głosie, który zwraca się do
Abrahama, rozpoznaje on głębokie
wezwanie, od zawsze wpisane w jego
wnętrzu. Bóg łączy swoją obietnicę z
miejscem, w którym życie człowieka
jawi się zawsze jako obiecujące: jest
w nim ojcostwo, zrodzenie nowego
życia: «Żona twoja, Sara, urodzi ci



syna, któremu dasz imię Izaak» (Rdz
17, 19). Bóg proszący Abrahama, by
całkowicie Mu się powierzył, objawia
się jako źródło, od którego pochodzi
wszelkie życie. W ten sposób wiara
wiąże się z Bożym ojcostwem, z
którego powstaje stworzenie: Bóg
wzywający Abrahama jest Bogiem
Stwórcą, Tym, który «powołuje do
istnienia to, co nie istnieje» (Rz 4, 17),
Tym, który «wybrał nas przed
założeniem świata, [...] przeznaczył
nas dla siebie jako przybranych
synów» (Ef 1, 4-5). Wiara w Boga
oświeca najgłębsze pokłady jestestwa
Abrahama, pozwala mu rozpoznać
źródło dobroci, która jest początkiem
wszystkiego, a także stwierdzić, że
jego życie nie wywodzi się z nicości
lub z przypadku, lecz z wezwania i
miłości do osoby. Tajemniczy Bóg,
który go wezwał, nie jest Bogiem
obcym, ale Tym, który jest
początkiem wszystkiego i wszystko
podtrzymuje. Wielka próba wiary
Abrahama, złożenie w ofierze syna



Izaaka, pokazuje, do jakiego stopnia
ta pierwotna miłość zdolna jest
zagwarantować życie także po
śmierci. Słowo, które było zdolne
powołać do życia syna w jego ciele
«obumarłym» oraz «w obumarłym
łonie» bezpłodnej Sary (por. Rz 4, 19),
będzie mogło również być gwarancją
obietnicy związanej z przyszłością,
niezależnie od wszelkich gróźb lub
niebezpieczeństw (por. Hbr 11, 19; Rz
4, 21).

Wiara Izraela 12. Historia ludu
Izraela w Księdze Wyjścia
kontynuuje drogę wiary Abrahama.
Wiara rodzi się ponownie z
pierwotnego daru: Izrael otwiera się
na działanie Boga, który pragnie go
wyzwolić z jego nędzy. Wiara
wezwana jest do długiej wędrówki,
by móc adorować Pana na Synaju i
objąć w posiadanie ziemię obiecaną.
Miłość Boża ma rysy ojca niosącego
syna przez całą drogę (por. Pwt 1,
31). Wyznanie wiary Izraela



przyjmuje kształt opowiadania o
dobrodziejstwach Boga, o Jego
działaniu, by wyzwolić lud i go
prowadzić (por. Pwt 26, 5-11), a
opowiadanie to naród przekazuje z
pokolenia na pokolenie. Światło Boże
świeci dla Izraela przez czyny
dokonane przez Pana, wspominane i
wyznawane w sprawowaniu kultu,
przekazywane dzieciom przez
rodziców. Dowiadujemy się zatem, że
światło, które niesie wiara, związane
jest z konkretnym opowiadaniem o
życiu, z wdzięcznym wspominaniem
dobrodziejstw otrzymanych od Boga
i stopniowym spełnianiem się Jego
obietnic. Wyraziła to bardzo dobrze
gotycka architektura: w wielkich
katedrach światło dochodzi z nieba
przez witraże, na których
przedstawiona jest historia święta.
Światło Boże dociera do nas przez
opowiadanie o Jego Objawieniu,
dlatego potrafi oświecić naszą drogę
w czasie, przypominając o Bożych



dobrodziejstwach, pokazując, jak
spełniają się Jego obietnice.

13. Historia Izraela ukazuje nam
również pokusę niewiary, której lud
wielokrotnie ulegał. Przeciwieństwo
wiary jawi się tutaj jako
bałwochwalstwo. Gdy Mojżesz
rozmawia z Bogiem na Synaju, lud
nie potrafi znieść tajemnicy ukrytego
oblicza Bożego, nie potrafi
wytrzymać czasu oczekiwania.
Wiara ze swej natury wymaga
wyrzeczenia się chęci
natychmiastowego posiadania, jakie
zdaje się ofiarować widzenie, jest
zaproszeniem, by otworzyć się na
źródło światła, szanując tajemnicę
Oblicza, które zamierza objawić się
osobiście i w odpowiednim czasie.
Martin Buber przytaczał definicję
bałwochwalstwa, podaną przez
rabina z Kocka. Z bałwochwalstwem
mamy do czynienia wówczas, «gdy
zwraca się pełne szacunku oblicze do
oblicza, które nie jest obliczem»10.



Zamiast wierzyć w Boga, człowiek
woli czcić bożka, którego oblicze
można utrwalić i którego
pochodzenie jest znane, bo został
przez nas uczyniony. W przypadku
bożka nie ma niebezpieczeństwa
ewentualnego powołania, które
wymagałoby wyrzeczenia się
własnego poczucia bezpieczeństwa,
ponieważ bożki «mają usta, ale nie
mówią» (Ps 115, 5). Rozumiemy więc,
że bożek jest pretekstem do tego, by
postawić samych siebie w centrum
rzeczywistości, adorując dzieło
własnych rąk. Człowiek, gdy traci
zasadnicze ukierunkowanie, które
spaja jego życie, gubi się w
wielorakości swoich pragnień.
Wzbraniając się przed oczekiwaniem
na czas obietnicy, rozprasza się na
tysiące chwil swojej historii. Dlatego
bałwochwalstwo jest zawsze
politeizmem, poruszaniem się bez
celu od jednego pana do drugiego.
Bałwochwalstwo nie wskazuje jednej
drogi, lecz wiele szlaków, które nie



prowadzą do wyraźnego celu, a
raczej tworzą labirynt. Kto nie chce
zawierzyć się Bogu, zmuszony jest
słuchać głosów wielu bożków,
wołających do niego: «Zdaj się na
mnie!» Wiara, ponieważ związana
jest z nawróceniem, jest
przeciwieństwem bałwochwalstwa;
jest odsuwaniem się od bożków, by
powrócić do Boga żywego dzięki
osobistemu spotkaniu. Wierzyć to
znaczy powierzyć się miłosiernej
miłości, która zawsze przyjmuje i
przebacza, wspiera i ukierunkowuje
egzystencję, okazuje się potężna w
swej zdolności prostowania
wypaczeń naszej historii. Wiara
polega na gotowości otwarcia się na
wciąż nową przemianę dokonywaną
przez Boże wezwanie. Oto paradoks:
zwracając się nieustannie do Pana,
człowiek znajduje stałą drogę, co
uwalnia go od chaotycznych ruchów,
do jakich zmuszają go bożki.



14. W wierze Izraela pojawia się
także postać Mojżesza, pośrednika.
Lud nie może oglądać oblicza Boga.
To Mojżesz rozmawia z Jahwe na
górze i przekazuje wszystkim wolę
Pana. Dzięki tej obecności
pośrednika Izrael nauczył się
wędrować zjednoczony. Akt wiary
pojedynczego człowieka wpisuje się
we wspólnotę, we wspólne «my»
ludu, który w wierze jest jakby
jednym człowiekiem, «synem moim
pierworodnym», jak Bóg nazwie
całego Izraela (por. Wj 4, 22).
Pośrednictwo nie staje się
przeszkodą, lecz otwarciem: w
spotkaniu z innymi kierujemy
spojrzenie ku przerastającej nas
prawdzie. J. J. Rousseau skarżył się,
że nie może osobiście zobaczyć Boga:
«Iluż ludzi między Bogiem a mną!»11
«Czy to takie proste i naturalne, że
Bóg poszedł do Mojżesza, żeby
mówić do Jeana Jacques’a
Rousseau?»12. Biorąc za punkt
wyjścia indywidualistyczną i



ograniczoną koncepcję poznania, nie
można zrozumieć sensu
pośrednictwa, tej zdolności
uczestniczenia w wizji drugiego
człowieka, dzielenia się poznaniem,
będącym poznaniem właściwym
miłości. Wiara jest bezinteresownym
darem Boga, który wymaga pokory i
odwagi, by zaufać i zawierzyć się, i w
ten sposób dostrzec świetlaną drogę
spotkania między Bogiem i ludźmi,
historię zbawienia.

Pełnia wiary chrześcijańskiej 15.
«Abraham [...] rozradował się z tego,
że ujrzał mój dzień – ujrzał [go] i
ucieszył się» (J 8, 56). Zgodnie z tymi
słowami Jezusa, wiara Abrahama
kierowała się ku Niemu, była w
pewnym sensie antycypowaną wizją
Jego tajemnicy. Tak pojmuje to św.
Augustyn, gdy twierdzi, że
Patriarchowie zbawili się w wierze,
nie w wierze w Chrystusa, który już
przyszedł, ale w wierze w
nadchodzącego Chrystusa, w wierze



skierowanej ku przyszłemu
wydarzeniu Jezusa13. Wiara
chrześcijańska skoncentrowana jest
na Chrystusie, jest wyznawaniem, że
Jezus jest Panem i że Bóg wskrzesił
Go z martwych (por. Rz 10, 9).
Wszystkie wątki Starego Testamentu
zbiegają się w Chrystusie, On staje się
ostatecznym «tak» dla wszystkich
obietnic, fundamentem naszego
ostatecznego «Amen»,
powiedzianego Bogu (por. 2 Kor 1,
20). Historia Jezusa jest pełnym
objawieniem wiarygodności Boga.
Jeśli Izrael wspominał wielkie dzieła
miłości Bożej, które stanowiły
centrum jego wyznania i otwierały
wzrok jego wiary, obecnie życie
Jezusa jawi się jako miejsce
ostatecznej interwencji Boga,
najwyższy przejaw Jego miłości do
nas. W Jezusie Bóg nie kieruje do nas
dodatkowego słowa, pośród tylu
innych, ale swoje odwieczne Słowo
(por. Hbr 1, 1-2). Bóg nie mógł dać
nam większej gwarancji, by nas



zapewnić o swojej miłości, jak
przypomina nam św. Paweł (por. Rz
8, 31-39). Tak więc wiara
chrześcijańska jest wiarą w Miłość
pełną, w jej skuteczną moc, w jej
zdolność przemieniania świata i
wyjaśniania czasu: «Myśmy poznali i
uwierzyli miłości, jaką Bóg ma ku
nam» (1 J 4, 16). W miłości Bożej,
objawionej w Jezusie, wiara
dostrzega fundament, na którym
opiera się rzeczywistość i jej
ostateczne przeznaczenie.

16. Najwyższym dowodem
wiarygodności miłości Chrystusa jest
Jego śmierć za człowieka. Jeśli
oddanie życia za przyjaciół jest
najwyższym dowodem miłości (por. J
15, 13), Jezus ofiarował swoje za
wszystkich, również za tych, którzy
byli nieprzyjaciółmi, by w ten sposób
przemienić serce. Oto dlaczego
ewangeliści godzinę Krzyża
postrzegali jako szczytowy moment
spojrzenia wiary: w tej godzinie



jaśnieje blask wielkości i głębi Bożej
miłości. Św. Jan tutaj umieści swoje
uroczyste świadectwo, gdy wraz z
Matką Jezusa patrzy na Tego, którego
przebili (por. J 19, 37): «Zaświadczył
to ten, który widział, a świadectwo
jego jest prawdziwe. On wie, że mówi
prawdę, abyście i wy wierzyli» (J 19,
35). W swoim dziele Idiota F. M.
Dostojewski wkłada w usta bohatera,
księcia Myszkina, patrzącego na
obraz martwego Chrystusa w grobie,
dzieło Hansa Holbeina młodszego
następujące słowa: «Z powodu tego
obrazu ktoś mógłby stracić wiarę»14.
Obraz ukazuje bowiem w sposób
bardzo brutalny niszczące skutki
działania śmierci na ciele Chrystusa.
A jednak to właśnie przez
kontemplowanie śmierci Jezusa
umacnia się wiara, otrzymując
olśniewające światło, gdy jawi się
ona jako wiara w Jego niewzruszoną
miłość ku nam, zdolną wejść w
śmierć, aby nas zbawić. Jest rzeczą
możliwą wierzyć w tę miłość, która



nie uchyla się od śmierci, aby
pokazać, jak bardzo mnie kocha; jej
bezgraniczność przezwycięża
wszelkie podejrzenia i pozwala nam
w pełni zawierzyć się Chrystusowi.

17. Otóż, śmierć Chrystusa odsłania
całkowitą wiarygodność miłości
Bożej, gdy patrzymy na nią w świetle
Jego zmartwychwstania. Chrystus
zmartwychwstały jest wiarygodnym
świadkiem (por. Ap 1, 5; Hbr 2, 17),
solidnym wsparciem dla naszej
wiary. «Jeżeli Chrystus nie
zmartwychwstał, daremna jest
wasza wiara» – stwierdza św. Paweł
(1 Kor 15, 17). Gdyby miłość Ojca nie
sprawiła, że Jezus powstał z
martwych, gdyby nie zdołała
przywrócić życia Jego ciału, nie
byłaby miłością w pełni wiarygodną,
zdolną oświecić również cienie
śmierci. Gdy św. Paweł mówi o
swoim nowym życiu w Chrystusie,
ma na myśli «wiarę w Syna Bożego,
który umiłował mnie i samego siebie



wydał za mnie» (Ga 2, 20). Ta «wiara
w Syna Bożego» jest z pewnością
wiarą Apostoła Narodów w Jezusa,
ale zakłada także wiarygodność
Jezusa, mającą swoją podstawę w
Jego miłości aż do śmierci, ale także
w Jego byciu Synem Bożym. Właśnie
dlatego, że Jezus jest Synem, że jest
całkowicie zakorzeniony w Ojcu,
mógł zwyciężyć śmierć i pozwolić
zajaśnieć pełni życia. Nasza kultura
straciła zdolność dostrzegania
konkretnej obecności Boga, Jego
działania w świecie. Uważamy, że
Bóg znajduje się w zaświatach, na
innym poziomie rzeczywistości,
oddzielony od naszych konkretnych
relacji. Gdyby jednak tak było, gdyby
Bóg nie był zdolnym do działania w
świecie, Jego miłość nie byłaby
prawdziwie potężna, prawdziwie
rzeczywista, a zatem nie byłaby
nawet prawdziwą miłością, zdolną
zapewnić to szczęście, które obiecuje.
Wówczas byłoby całkowicie obojętne,
czy się w Niego wierzy, czy nie



wierzy. Natomiast chrześcijanie
wyznają konkretną i potężną miłość
Boga, który naprawdę działa w
historii i decyduje o jej ostatecznym
przeznaczeniu. Tę miłość można
spotkać, ona objawiła się w pełni w
męce, śmierci i zmartwychwstaniu
Chrystusa.

18. Pełnia, do której Jezus
doprowadza wiarę, ma jeszcze jeden
decydujący aspekt. W wierze
Chrystus nie jest tylko Tym, w
którego wierzymy, najwyższym
objawieniem miłości Bożej, ale także
Tym, z którym się jednoczymy, aby
móc wierzyć. Wiara nie tylko patrzy
na Jezusa, ale patrzy z punktu
widzenia Jezusa, Jego oczami: jest
uczestnictwem w Jego sposobie
patrzenia. W wielu dziedzinach życia
zawierzamy innym osobom,
znającym sprawy lepiej od nas.
Mamy zaufanie do architekta, który
buduje nasz dom, do farmaceuty,
który daje nam lekarstwo mające nas



uzdrowić, do adwokata broniącego
nas w sądzie. Potrzebujemy również
kogoś, kto byłby wiarygodnym
ekspertem w sprawach Boga. Jezus,
Jego Syn, jawi się jako Ten, kto
poucza o Bogu (por. J 1, 18). Życie
Chrystusa, Jego sposób poznania
Ojca, życie całkowicie w relacji z
Nim, otwiera przed życiem ludzkim
nową przestrzeń, i my możemy w nią
wejść. Św. Jan wyraził doniosłość
osobistej relacji z Jezusem dla naszej
wiary, posługując się na różne
sposoby czasownikiem wierzyć.
Oprócz «wierzyć, że» prawdą jest to,
co mówi Jezus (por. J 14, 10; 20, 31),
Jan używa także wyrażeń: «wierzyć»
Jezusowi oraz «wierzyć w» Jezusa.
«Wierzymy» Jezusowi, gdy
przyjmujemy Jego słowo, Jego
świadectwo, ponieważ On jest
prawdomówny (por. J 6, 30).
«Wierzymy w» Jezusa, gdy
przyjmujemy Go osobiście w naszym
życiu, przyłączając się do Niego w



miłości oraz idąc za Nim na naszej
drodze (por. J 2, 11; 6, 47; 12, 44).

By umożliwić nam poznanie Go,
przyjęcie i naśladowanie, Syn Boży
przyjął nasze ciało, i dzięki temu
patrzył na Ojca także w sposób
ludzki, będąc w drodze i żyjąc w
czasie. Wiara chrześcijańska jest
wiarą we Wcielenie Słowa oraz w
Jego zmartwychwstanie w ciele; jest
wiarą w Boga, który zbliżył się do nas
tak bardzo, że wszedł w nasze dzieje.
Wiara w Syna Bożego, który stał się
człowiekiem w Jezusie z Nazaretu,
nie oddala nas od rzeczywistości, ale
pozwala nam pojąć jej najgłębsze
znaczenie, odkryć, jak bardzo Bóg
kocha ten świat i wciąż kieruje go ku
sobie; powoduje to, że chrześcijanin
angażuje się coraz bardziej i mocniej
przeżywa swoją wędrówkę na ziemi.

Zbawienie przez wiarę 19.
Wychodząc od tego uczestnictwa w
sposobie patrzenia Jezusa, apostoł



Paweł w swoich pismach dał nam
opis życia człowieka wierzącego.
Wierzący, przyjmując dar wiary,
zostaje przemieniony w nowe
stworzenie. Otrzymuje nowe
istnienie, istnienie synowskie, staje
się synem w Synu. «Abba – Ojciec»
jest najbardziej charakterystycznym
słowem doświadczenia Jezusa, które
staje się centrum doświadczenia
chrześcijańskiego (por. Rz 8, 15).
Życie w wierze, jako życie synowskie,
jest uznaniem pierwotnego i
radykalnego daru, będącego u
podstaw egzystencji człowieka, i
można je wyrazić w zdaniu św.
Pawła, skierowanym do Koryntian:
«Cóż masz, czego byś nie
otrzymał?» (1 Kor 4, 7). To właśnie
stanowi kontekst polemiki św. Pawła
z faryzeuszami, dyskusji na temat
zbawienia przez wiarę albo przez
uczynki prawa. Św. Paweł odrzuca
postawę człowieka pragnącego
usprawiedliwić samego siebie przed
Bogiem poprzez własne uczynki.



Taki człowiek, nawet jeśli zachowuje
przykazania, nawet jeśli pełni dobre
uczynki, stawia w centrum siebie i
nie uznaje, że źródłem dobroci jest
Bóg. Kto tak postępuje, kto chce być
źródłem własnej sprawiedliwości,
widzi, że szybko ona się wyczerpuje,
oraz odkrywa, że nie może nawet
dochować wierności prawu. Zamyka
się w sobie, izolując się od innych, a
przede wszystkim od Pana, dlatego
jego życie staje się daremne, jego
uczynki jałowe, jest niczym drzewo z
dala od wody. Św. Augustyn tak to
wyraża swoim precyzyjnym i
sugestywnym językiem: «Ab eo qui
fecit te noli deficere nec ad te» – «od
Tego, który cię uczynił, nie oddalaj
się, nawet zmierzając do siebie»15.
Gdy człowiek myśli, że znajdzie
samego siebie oddalając się od Boga,
jego egzystencja okazuje się porażką
(por. Łk 15, 11-24). Początkiem
zbawienia jest otwarcie się na coś, co
poprzedza, na pierwotny dar
potwierdzający życie i zachowujący



przy życiu. Jedynie otwierając się na
ten początek i uznając go, możemy
być przemienieni, pozwalając, by
dokonywało się w nas zbawienie, a
życie stawało się płodne, pełne
dobrych owoców. Zbawienie przez
wiarę polega na uznaniu prymatu
Bożego daru, jak to ujmuje św.
Paweł: «Łaską bowiem jesteście
zbawieni przez wiarę. A to pochodzi
nie od was, lecz jest darem Boga» (Ef
2, 8).

20. W centrum tej nowej logiki wiary
jest Chrystus. Wiara w Chrystusa
zbawia nas, ponieważ to w Nim życie
otwiera się radykalnie na
uprzedzającą nas Miłość i
przemienia nas od wewnątrz, działa
w nas i z nami. Widać to jasno w
przeprowadzonej przez Apostoła
Narodów egzegezie tekstu z Księgi
Powtórzonego Prawa, egzegezie
wpisującej się w najgłębszą
dynamikę Starego Testamentu.
Mojżesz mówi do ludu, że polecenie



Boga nie jest zbyt wysokie ani zbyt
odległe od człowieka. Nie powinno
się mówić: «Któż [...] wstąpi do nieba
i przyniesie je nam?» albo: «Któż uda
się za morze i przyniesie je
nam?» (por. Pwt 30, 11-14). Paweł
tłumaczy tę bliskość słowa Bożego
jako rzecz związaną z obecnością
Chrystusa w chrześcijaninie. Nie
mów w sercu swoim: «Któż zdoła
wstąpić do nieba? – oczywiście po to,
by Chrystusa stamtąd sprowadzić na
ziemię, albo: Któż zstąpi do Otchłani?
– oczywiście po to, by Chrystusa
wyprowadzić spośród umarłych» (Rz
10, 6-7). Chrystus zstąpił na ziemię i
został wskrzeszony z martwych;
przez swoje Wcielenie i
Zmartwychwstanie Syn Boży
przeszedł całą drogę człowieka i
mieszka w naszych sercach przez
Ducha Świętego. Wiara wie, że Bóg
stał się nam bardzo bliski, że
Chrystus został nam dany jako wielki
dar, przemieniający nas
wewnętrznie, który mieszka w nas i



tym samym obdarza nas światłem
oświecającym początek i koniec
życia, całą drogę człowieka.

21. W ten sposób możemy pojąć
nowość, do której prowadzi nas
wiara. Człowiek wierzący
przemieniony jest przez Miłość, na
którą otworzył się w wierze, a gdy
otwiera się na tę ofiarowaną mu
Miłość, jego egzystencja wykracza
poza własne ramy. Św. Paweł może
powiedzieć: «Teraz zaś już nie ja żyję,
lecz żyje we mnie Chrystus» (Ga 2,
20) i wzywać: «Niech Chrystus
zamieszka przez wiarę w waszych
sercach» (Ef 3, 17). W wierze «ja»
wierzącego poszerza się, by
zamieszkał w nim ktoś Inny, by żył w
kimś Innym, i w ten sposób jego życie
poszerza się w Miłości. Tutaj ma
miejsce działanie właściwe Duchowi
Świętemu. Chrześcijanin może mieć
oczy Jezusa, Jego uczucia, Jego
synowską gotowość, ponieważ dany
mu jest udział w Jego Miłości, którą



jest Duch. I w tej Miłości zyskuje się
w pewien sposób spojrzenie
właściwe Jezusowi. Bez tego
upodobnienia w Miłości, bez
obecności Ducha, który rozlewa ją w
naszych sercach (por. Rz 5, 5), jest
rzeczą niemożliwą wyznawać Jezusa
jako Pana (por. 1 Kor 12, 3).

Eklezjalny wymiar wiary 22. W ten
sposób życie z wiary staje się życiem
kościelnym. Kiedy św. Paweł mówi
chrześcijanom w Rzymie o jednym
ciele, jakie wszyscy wierzący
stanowią w Chrystusie, wzywa ich,
by się nie chełpili; każdy powinien
natomiast oceniać siebie «według
miary, jaką Bóg każdemu w wierze
wyznaczył» (Rz 12, 3). Wierzący uczy
się patrzeć na samego siebie, biorąc
za punkt wyjścia wyznawaną wiarę.
Postać Chrystusa jest zwierciadłem,
w którym odkrywa własny obraz. A
ponieważ Chrystus zawiera w sobie
wszystkich wierzących, tworzących
Jego ciało, chrześcijanin pojmuje



siebie w tym ciele, w pierwotnej
relacji do Chrystusa i do braci w
wierze. Obraz ciała bynajmniej nie
sprowadza wierzącego do prostej
części anonimowej całości, do
zwykłego elementu wielkiego
mechanizmu, lecz podkreśla raczej
życiową więź Chrystusa z
wierzącymi i wszystkich wierzących
między sobą (por. Rz 12, 4-5).
Chrześcijanie stanowią «jedno» (por. 
Ga 3, 28), nie tracąc swojej
indywidualności, a w służbie innym
każdy zyskuje do końca własne życie.
Wtedy staje się zrozumiałe, dlaczego
poza tym ciałem, poza tą jednością
Kościoła w Chrystusie, poza
Kościołem, który – zgodnie ze
słowami Romana Guardiniego – «jest
historycznym nośnikiem pełnego
spojrzenia Chrystusa na świat»16,
wiara traci swoją miarę, nie znajduje
już swojej równowagi,
wystarczającej przestrzeni, by się
utrzymać. Wiara z konieczności ma
formę kościelną, wyznawana jest z



wnętrza ciała Chrystusa jako
konkretna komunia wierzących.
Właśnie z tej kościelnej przestrzeni
otwiera ona poszczególnych
chrześcijan na wszystkich ludzi.
Słowo Chrystusa, gdy zostaje
wysłuchane, mocą swojego
dynamizmu przekształca się w
chrześcijaninie w odpowiedź, i staje
się z kolei słowem wypowiadanym,
wyznaniem wiary. Św. Paweł
twierdzi: «Bo sercem przyjęta wiara
prowadzi do sprawiedliwości, a
wyznawanie jej ustami – do
zbawienia» (Rz 10, 10). Wiara nie jest
sprawą prywatną,
indywidualistycznym pojęciem,
subiektywną opinią, lecz rodzi się ze
słuchania, a jej przeznaczeniem jest
wypowiedzieć się, stać się
głoszeniem. «Jakże mieli uwierzyć w
Tego, którego nie słyszeli? Jakże mieli
usłyszeć, gdy im nikt nie głosił?» (Rz
10, 14). Wiara zatem działa w
chrześcijaninie, poczynając od
przyjętego daru, od Miłości, która



przyciąga do Chrystusa (por. Ga 5, 6)
i czyni uczestnikami drogi Kościoła,
pielgrzymującego do spełnienia. Dla
przemienionego w ten sposób
człowieka otwiera się nowy sposób
widzenia, wiara staje się światłem
dla jego oczu.

II. Jeżeli nie uwierzycie, nie
zrozumiecie (por. Iz 7, 9)

Wiara i prawda 23. Jeżeli nie
uwierzycie, nie zrozumiecie. W taki
sposób tłumaczone są słowa Izajasza,
skierowane do króla Achaza, w
greckiej wersji Biblii hebrajskiej, w
tłumaczeniu Septuaginty
zrealizowanym w Aleksandrii
Egipskiej. Tak zatem sprawa
poznania prawdy została postawiona
w centrum wiary. Jednakże w tekście
hebrajskim czytamy coś innego.
Prorok mówi w nim do króla: «Jeżeli
nie uwierzycie, nie ostoicie się».
Mamy tu do czynienia z grą słów z
dwiema formami czasownika ’amàn:



«uwierzycie» (ta’aminu) oraz
«ostoicie się» (te’amenu). Król
przestraszony potegą swoich
nieprzyjaciół, szuka bezpieczeństwa,
jakie może mu zapewnić przymierze
z wielkim imperium asyryjskim.
Wówczas prorok wzywa go, by
polegał tylko na prawdziwej skale,
która się nie chwieje – Bogu Izraela.
Ponieważ Bóg jest wiarygodny, jest
rzeczą rozsądną wierzyć w Niego,
budować własne bezpieczeństwo na
Jego słowie. Tego Boga Izajasz nieco
dalej nazwie dwa razy «Bogiem-
Amen» (por. Iz 65, 16),
niewzruszonym fudamentem
wierności przymierzu. Można by
sądzić, że w greckiej wersji Biblii,
tłumacząc «ostać się» jako
«zrozumieć», dokonano głebokiej
zmiany tekstu, przechodząc od
biblijnego pojęcia zawierzenia Bogu
do greckiego pojęcia zrozumienia.
Jednakże ten przekład, z pewnością
dopuszczający dialog z kulturą
helleńską, nie odbiega od głębokiej



dynamiki tekstu hebrajskiego. Ostoja,
jaką Izajasz obiecuje królowi,
związana jest bowiem ze
zrozumieniem działania Boga oraz
jedności, jaką nadaje On życiu
człowieka i historii ludu. Prorok
nawołuje do zrozumienia dróg
Pańskich, by w wierności Boga
znaleźć mądry zamysł kierujący
wiekami. Św. Augustyn zawarł w
swoich Wyznaniach syntezę słów
«zrozumieć» i «ostać się», gdy mówi
o prawdzie, której można zawierzyć,
aby móc stać mocno: «Wtedy
okrzepnę i umocnię się w Tobie, [...]
w Twojej prawdzie»17. Z kontekstu
wiemy, że św. Augustyn pragnie
ukazać, w jaki sposób ta wiarygodna
prawda Boża – jak świadczy o tym
Biblia – jest Jego wierną obecnością
w dziejach, Jego zdolnością scalenia
razem czasu i gromadzenia
rozproszonych dni człowieka18.

24. Odczytany w tym świetle tekst
Izajasza prowadzi do następującej



konkluzji: człowiek potrzebuje
poznania, potrzebuje prawdy,
ponieważ bez niej nie ma oparcia,
nie idzie naprzód. Wiara bez prawdy
nie zbawia, nie daje pewności
naszym krokom. Pozostaje piękną
baśnią, projekcją naszych pragnień
szczęścia, czymś, co nas zadowala
jedynie w takiej mierze, w jakiej
chcemy ulegać iluzji. Albo sprowadza
się do pięknego uczucia, które daje
pociechę i zagrzewa, ale uzależnione
jest od zmienności naszego ducha,
zmienności czasów, niezdolne
podtrzymywać na stałej drodze w
życiu. Gdyby taka była wiara, król
Achaz miałby rację, by nie uzależniać
swego życia i bezpieczeństwa swego
królestwa od emocji. Natomiast ze
względu na swoją wewnętrzną więź
z prawdą wiara może dać nowe
światło, przewyższające kalkulacje
króla, ponieważ jej spojrzenie sięga
dalej, ponieważ pojmuje działanie
Boga, który jest wierny swojemu
przymierzu i swym obietnicom.



25. Przypominanie o więzi wiary z
prawdą jest dziś bardziej niż
kiedykolwiek potrzebne, właśnie z
powodu kryzysu prawdy, jaki
przeżywamy. We współczesnej
kulturze często występuje tendencja
do przyjmowania za jedyną prawdę
tę związaną z techniką: prawdziwe
jest to, co człowiek potrafi zbudować
i zmierzyć dzięki swojej wiedzy; jest
to prawdziwe, bo funkcjonuje, a tym
samym czyni życie wygodniejszym i
łatwiejszym. Dzisiaj wydaje się to
jedyną prawdą pewną, jedyną, którą
można podzielić się z innymi, jedyną,
o której można dyskutować i
wspólnie się w nią zaangażować. Z
drugiej strony, istniałyby też prawdy
jednostki, polegające na tym, by być
autentycznym wobec tego, co każdy
czuje w swym wnętrzu, prawdy
ważne tylko dla konkretnej osoby,
których nie można zaproponować
innym z tym zamiarem, by służyły
dobru wspólnemu. Z podejrzliwością
patrzy się na wielką prawdę, na



prawdę wyjaśniającą całość życia
indywidualnego i społecznego.
Nasuwa się pytanie, czy nie taka
właśnie była prawda lansowana
przez wielkie systemy totalitarne
ubiegłego wieku, prawda
narzucająca własną globalną
koncepcję, by zatrzeć konkretną
historię pojedynczego człowieka?
Pozostaje zatem jedynie relatywizm,
w którym nie interesuje już pytanie o
prawdę wszystkiego, będące w
gruncie rzeczy także pytaniem o
Boga. W tej perspektywie jest
logiczne, że chce się usunąć
powiązanie religii z prawdą,
ponieważ związek ten byłby u
korzenia fanatyzmu, dążącego do
zniszczenia człowieka nie
podzielającego wiary. W tym
kontekście możemy mówić o wielkim
braku pamięci współczesnego
świata. Pytanie o prawdę jest
bowiem kwestią pamięci, głębokiej
pamięci, ponieważ odnosi się do
czegoś, co nas poprzedza, i w ten



sposób może potrafić nas zjednoczyć
ponad naszym małym i
ograniczonym «ja». Jest to pytanie o
początek wszystkiego, w świetle
którego można dostrzec cel, a tym
samym także sens wspólnej drogi.

Znajomość prawdy i miłość 26. Czy
w tej sytuacji wiara chrześcijańska
może przysłużyć się dobru
wspólnemu, w zakresie właściwego
pojmowania prawdy? Aby
odpowiedzieć na to pytanie, trzeba
zastanowić się nad rodzajem
poznania właściwym wierze. Mogą
nam w tym pomóc słowa św. Pawła:
«sercem przyjęta wiara» (Rz 10, 10).
Według Biblii centrum człowieka
stanowi serce, w którym spotykają
się wszystkie jego wymiary: ciało i
duch; głębia osoby oraz jej otwarcie
na świat i na innych; rozum, wola i
uczucia. Otóż, jeśli serce zdolne jest
zespalać razem te wymiary, to jest
tak dlatego, że jest ono miejscem,
gdzie otwieramy się na prawdę i



miłość i zezwalamy, aby one w głębi
dotknęły nas i przemieniły. Wiara
przemienia całą osobę, właśnie w
miarę, jak otwiera się ona na miłość.
Dzięki temu zespoleniu wiary z
miłością można zrozumieć formę
poznania właściwą wierze, jej siłę
przekonania, jej zdolność oświecania
naszej drogi. Wiara poznaje w miarę
jak jest związana z miłością, bowiem
miłość wnosi światło. Zrozumienie
wiary rodzi się wtedy, gdy
przyjmujemy wielką miłość Bożą,
która nas przemienia wewnętrznie i
daje nam nowe oczy, pozwalające
widzieć rzeczywistość.

27. Znany jest sposób, w jaki filozof
Ludwig Wittgenstein wyjaśnił
związek między wiarą i pewnością.
Według niego, wierzenie jest
podobne do doświadczenia
zakochania, pojmowanego jako coś
subiektywnego, czego nie można
zaproponować jako prawdziwe dla
wszystkich19. Współczesnemu



człowiekowi wydaje się bowiem, że
kwestia miłości nie ma nic
wspólnego z prawdą. Miłość jawi się
dziś jako doświadczenie, związane ze
światem niestałych uczuć, a nie
związane już z prawdą.

Czy rzeczywiście jest to adekwatny
opis miłości? Rzeczywiście, miłości
nie można sprowadzać do uczucia,
które się pojawia i znika. Owszem,
ma związek z naszą uczuciowością,
ale taki, aby otworzyć ją na
ukochaną osobę i w ten sposób
zapoczątkować drogę, która jest
wyjściem z zamknięcia we własnym
«ja» i zbliżaniem się do drugiej osoby,
by zbudować trwałą relację; miłość
dąży do jedności z ukochaną osobą.
Widzimy więc, w jakim sensie miłość
potrzebuje prawdy. Jedynie kiedy jest
oparta na prawdzie, miłość może
przetrwać w czasie, przezwyciężyć
ulotność chwili i pozostać mocna, by
wspierać wspólną drogę. Jeśli miłość
nie ma odniesienia do prawdy,



podlega zmienności uczuć i nie
wytrzymuje próby czasu. Natomiast
prawdziwa miłość jednoczy
wszystkie wymiary naszej osoby i
staje się nowym światłem na drodze
prowadzącej do życia wielkiego i
pełnego. Bez prawdy miłość nie
może dać trwałej więzi, nie potrafi
wyprowadzić naszego «ja» z jego
izolacji ani uwolnić go od
przemijalności, by budować życie i
przynosić owoc.

Jeśli miłość potrzebuje prawdy, także
prawda potrzebuje miłości. Nie
można rozdzielać miłości i prawdy.
Bez miłości prawda staje się zimna,
bezosobowa, uciążliwa dla życia
konkretnej osoby. Prawda, której
szukamy, ta, która nadaje sens naszej
drodze, oświeca nas, gdy jesteśmy
dotknięci przez miłość. Kto kocha,
rozumie, że miłość jest
doświadczeniem prawdy, że to ona
otwiera nasze oczy, byśmy mogli
zobaczyć całą rzeczywistość w nowy



sposób, w jedności z kochaną osobą.
W tym sensie św. Grzegorz Wielki
napisał, że «amor ipse notitia est» –
sama miłość jest poznaniem, niesie z
sobą nową logikę20. Chodzi o
relacyjny sposób patrzenia na świat,
które staje się poznaniem dzielonym
z inną osobą, patrzeniem w
perspektywie drugiego człowieka i
wspólnym patrzeniu na wszystko.
Wilhelm z Saint Thierry w
średniowieczu nawiązuje do tej
tradycji, gdy komentuje werset z
«Pieśni nad Pieśniami», w którym
umiłowany mówi do umiłowanej:
oczy twe jak gołębice (por. Pnp 1,
15)21. Te dwoje oczu – wyjaśnia
Wilhelm – to rozum wierzący i
miłość, które stają się jednym okiem,
by dochodzić do kontemplacji Boga,
gdy intelekt staje się «intelektem
oświeconej miłości»22.

28. To odkrycie miłości jako źródła
poznania, stanowiące pierwotne
doświadczenie każdego człowieka,



znajduje autorytatywny wyraz w
biblijnym pojmowaniu wiary. Ciesząc
się miłością, z jaką Bóg go wybrał i
ustanowił jako naród, Izrael
dochodzi do zrozumienia jedności
planu Bożego, od początku aż do jego
wypełnienia. Poznanie wiary, z tej
racji, że rodzi się z miłości Bożej,
ustanawiającej Przymierze, jest
poznaniem oświecającym drogę
historii. Dlatego też w Biblii prawda i
wierność występują razem: Bóg
prawdziwy jest Bogiem wiernym,
Tym, który dotrzymuje swoich
obietnic i pozwala w czasie
zrozumieć swój zamysł. Przez
doświadczenie proroków, w bólu
wygnania i w nadziei ostatecznego
powrotu do świętego Miasta, Izrael
pojął, że prawda Boża przekracza
granice jego dziejów, obejmując całe
dzieje świata, poczynając od
stworzenia. Poznanie wiary oświeca
nie tylko szczególną drogę jednego
narodu, ale całe dzieje stworzonego



świata, od jego początków aż do
skończenia.

Wiara jako słuchanie i widzenie 29.
Zważywszy na to, że poznanie wiary
związane jest z Przymierzem z
Bogiem wiernym, który zacieśnia
więź miłości z człowiekiem i kieruje
do niego Słowo, Biblia przedstawia je
jako słuchanie; kojarzone jest ze
zmysłem słuchu. Św. Paweł posłuży
się formułą, która stała się klasyczna:
fides ex auditu – «wiara rodzi się z
tego, co się słyszy» (Rz 10, 17).
Poznanie związane ze słowem jest
zawsze poznaniem osobistym,
rozpoznającym głos, otwierającym
się na niego w wolności i idącym za
nim w posłuszeństwie. Dlatego św.
Paweł mówił o „posłuszeństwie
wiary” (por. Rz 1,5; 16,26)23. Ponadto
wiara jest poznaniem związanym z
upływem czasu, którego potrzebuje
słowo, aby się wypowiedzieć: jest
poznaniem, którego uczymy się
jedynie na drodze naśladowania.



Słuchanie pomaga dobrze ukazać
związek między poznaniem i
miłością.

Jeśli chodzi o poznanie prawdy, to
słuchanie przeciwstawiano niekiedy
widzeniu, właściwemu jakoby
kulturze greckiej. O ile z jednej
strony światło umożliwia
kontemplację całości, do której
człowiek zawsze aspirował, to z
drugiej strony, wydaje się nie
pozostawiać miejsca dla wolności,
ponieważ zstępuje z nieba i dociera
bezpośrednio do oka, nie wymagając,
by oko odpowiedziało. Ponadto
światło wydaje się skłaniać do
kontemplacji statycznej, bez
odniesienia do konkretnego czasu, w
którym człowiek cieszy się i cierpi.
Zgodnie z tą koncepcją, biblijne
podejście do poznania
przeciwstawiałoby się podejściu
greckiemu, które w poszukiwaniu
całkowitego zrozumienia



rzeczywistości powiązało poznanie z
widzeniem.

Natomiast jest jasne, że ta rzekoma
opozycja nie odpowiada faktom
biblijnym. Stary Testament łączył
obydwa rodzaje poznania, ponieważ
słuchanie słowa Bożego łączy się z
pragnieniem oglądania oblicza Boga.
W ten sposób stał się możliwy dialog
z kulturą helleńską, dialog należący
do istoty Pisma Świętego. Słuchanie
wskazuje na osobiste powołanie i
posłuszeństwo, a także na fakt, że
prawda objawia się w czasie; wzrok
umożliwia pełny ogląd całej drogi i
pozwala wpisać się w wielki Boży
plan; bez tego oglądu
dysponowalibyśmy jedynie
odosobnionymi fragmentami
nieznanej całości.

30. Związek między widzeniem i
słuchaniem jako narzędziami
poznania wiary bardzo jasno
widoczny jest w Ewangelii św. Jana.



W czwartej Ewangelii wierzyć to
słuchać i jednocześnie widzieć.
Słuchanie w wierze przebiega
zgodnie z formą poznania właściwą
dla miłości: jest to słuchanie osoby,
rozróżniające i rozpoznające głos
Dobrego Pasterza (por. J 10, 3-5); to
słuchanie nakazujące naśladowanie,
jak w przypadku pierwszych
uczniów, którzy «usłyszeli, jak
mówił, i poszli za Jezusem» (J 1, 37). Z
drugiej strony, wiara związana jest
także z widzeniem. Niekiedy
widzenie znaków dokonanych przez
Jezusa poprzedza wiarę, jak w
wypadku Żydów, którzy po
zmartwychwstaniu Łazarza,
«ujrzawszy to, czego Jezus dokonał,
uwierzyli w Niego» (J 11, 45). W
innych przypadkach to wiara
prowadzi do głębszego widzenia:
«jeśli uwierzysz, ujrzysz chwałę
Bożą» (J 11, 40). W końcu wiara i
widzenie splatają się: «Ten, kto we
Mnie wierzy, wierzy [...] w Tego,
który Mnie posłał. A kto Mnie widzi,



widzi Tego, który Mnie posłał» (J 12,
44-45). Dzięki temu zespoleniu ze
słuchaniem, widzenie staje się
pójściem za Chrystusem, a wiara jawi
się jako droga widzenia, na której
oczy przyzwyczajają się do
spoglądania w głąb. I tak, w poranek
wielkanocny, od Jana, który gdy
jeszcze było ciemno, przed pustym
grobem «ujrzał i uwierzył» (J 20, 8),
przechodzimy do spojrzenia Marii
Magdaleny, która już widzi Jezusa
(por. J 20, 14) i chce Go zatrzymać,
ale zostaje zachęcona do
kontemplowania Go na Jego drodze
do Ojca, aż do pełnego wyznania
samej Magdaleny wobec uczniów:
«Widziałam Pana» (J 20, 18).

Jak można osiągnąć tę syntezę
słuchania i widzenia? Staje się to
możliwe gdy bierzemy za punkt
wyjścia konkretną osobę Jezusa,
którego widzimy i słuchamy. On jest
Słowem, ktore stało się ciałem,
którego chwałę oglądaliśmy (por. J 1,



14). Światło wiary jest światłem
Oblicza, w którym widać Ojca.
Prawda, którą wiara pojmuje, jest
bowiem w czwartej Ewangelii
objawieniem się Ojca w Synu, w Jego
ciele oraz w Jego ziemskich czynach;
tę prawdę można określić jako
«jaśniejące życie» Jezusa24. Oznacza
to, że poznanie wiary nie zachęca
nas do oglądania czysto wewnętrznej
prawdy. Prawda, jaką przed nami
odsłania wiara, jest prawdą skupioną
na spotkaniu z Chrystusem, na
kontemplacji Jego życia, na
dostrzeganiu Jego obecności. W tym
sensie św. Tomasz z Akwinu mówi o 
oculata fides Apostołów – wierze,
która widzi! – wobec
Zmartwychwstałego widzianego w
ciele25. Zobaczyli
zmartwychwstałego Jezusa na
własne oczy i uwierzyli, to znaczy
mogli przeniknąć w głębię tego, co
widzieli, by wyznać Syna Bożego,
siedzącego po prawicy Ojca.



31. Tylko tak, przez Wcielenie, przez
udział w naszym człowieczeństwie,
poznanie właściwe miłości mogło
osiągnąć pełnię. Światło miłości
rodzi się bowiem, kiedy zostaje
poruszone nasze serce i
przyjmujemy tym samym
wewnętrzną obecność umiłowanego
w nas, pozwalającą nam poznać Jego
tajemnicę. Rozumiemy więc,
dlaczego wraz ze słuchaniem i
patrzeniem dla św. Jana wiara jest
dotykaniem, jak stwierdza w swoim
Pierwszym Liście: «cośmy usłyszeli
[...], co ujrzeliśmy własnymi oczami,
[...], i czego dotykały nasze ręce» (1,
1). Przez swoje Wcielenie i przyjście
do nas Jezus dotknął nas, i dotyka
również dzisiaj poprzez sakramenty.
W ten sposób, przemieniając nasze
serce, pozwolił nam i nadal pozwala
rozpoznać Go i wyznawać jako Syna
Bożego. Dzięki wierze także i my
możemy Go dotknąć i otrzymać moc
Jego łaski. Św. Augustyn, komentując
fragment o kobiecie cierpiącej na



krwotok i dotykającej Jezusa, aby ją
uzdrowił (por. Łk 8, 45-46),
stwierdza: «Wiara to dotykanie
sercem »26. Tłum ciśnie się wokół
Niego, ale nie dotyka Go osobowym
dotknięciem wiary, uznającym Jego
tajemnicę, to że jest Synem
objawiającym Ojca. Dopiero kiedy
zostajemy upodobnieni do Jezusa,
otrzymujemy właściwe oczy, aby Go
zobaczyć.

Dialog między wiarą a rozumem
32. Ponieważ wiara chrześcijańska
głosi prawdę o pełnej miłości Boga i
otwiera na potęgę tej miłości, dociera
do najgłębszego sedna
doświadczenia każdego człowieka,
który przychodzi na świat dzięki
miłości i wezwany jest do miłości, by
trwać w świetle. Kierując się
pragnieniem oświecenia całej
rzeczywistości, biorąc za punkt
wyjścia miłość Bożą objawioną w
Jezusie, starając się kochać tą samą
miłością, pierwsi chrześcijanie



znaleźli w świecie greckim, w jego
łaknieniu prawdy, odpowiedniego
partnera do dialogu. Spotkanie
ewangelicznego orędzia z myślą
filozoficzną starożytnego świata
stanowiło decydujący pomost do
tego, by Ewangelia dotarła do
wszystkich narodów i umożliwiło
owocne oddziaływanie wzajemne
wiary i rozumu, które pogłębiało się
w ciągu wieków, aż po nasze czasy.
W swojej encyklice Fides et ratio
błogosławiony Jan Paweł II pokazał,
że wiara i rozum wzajemnie się
umacniają27. Gdy znajdujemy pełne
światło miłości Jezusa, odkrywamy,
że w każdej naszej miłości obecny
był promień tego światła, i
rozumiemy, jaki był jego ostateczny
cel. Jednocześnie fakt, że nasza
miłość niesie z sobą światło, pomaga
nam dostrzec drogę miłości do pełni
całkowitego oddania się Syna Bożego
dla nas. W tym dwukierunkowym
odniesieniu światło wiary oświeca
wszystkie nasze ludzkie relacje, które



możemy przeżywać w zjednoczeniu
z miłością i czułością Chrystusa.

33. W życiu św. Augustyna
znajdujemy znaczący przykład tej
drogi, na której poszukiwanie
rozumu, z jego pragnieniem prawdy i
jasności, zostało włączone w
horyzont wiary, dzięki której zyskało
nowe zrozumienie. Z jednej strony
przyjmuje on grecką filozofię światła,
która kładzie nacisk na widzenie.
Dzięki spotkaniu z neoplatonizmem
poznał paradygmat światła
zstępującego z wysoka, by oświecić
rzeczy, i przez to będącego symbolem
Boga. W ten sposób św. Augustyn
pojął Boską transcendencję i odkrył,
że wszystkie rzeczy mają swoją
przejrzystość, a zatem mogą
odzwierciedlać dobroć Boga, Dobro.
Tym samym uwolnił się od
manicheizmu, w którym tkwił
wcześniej i pod którego wypływem
myślał, że zło i dobro nieustannie z
sobą walczą, mieszając się i



rozmazując bez wyraźnych granic.
Zrozumienie, że Bóg jest światłem,
nadało jego życiu nowy kierunek,
zdolność rozpoznania zła, którego się
dopuścił, i zwrócenia się ku dobru.

Z drugiej strony, w konkretnym
doświadczeniu św. Augustyna, o
czym on sam opowiada w swych 
Wyznaniach, decydującym
momentem na jego drodze wiary nie
było widzenie Boga, poza tym
światem, ale raczej słuchanie, gdy w
ogrodzie usłyszał głos, który mówił:
«Weź i czytaj»; wziął on do ręki tom
Listów św. Pawła i zatrzymał się przy
rozdziale 13 Listu do Rzymian28. Tak
pojawi się osobowy Bóg Biblii, który
potrafi mówić do człowieka, zstąpić i
żyć z nim oraz towarzyszyć mu w
drodze poprzez dzieje, objawiając się
podczas słuchania i odpowiedzi.

Jednakże to spotkanie z Bogiem
Słowa nie doprowadziło św.
Augustyna do odrzucenia światła i



widzenia. Połączył on obie
perspektywy, kierując się zawsze
objawieniem miłości Boga w Jezusie.
Wypracował filozofię światła, która
przejmuje właściwą słowu
wzajemność i dopuszcza wolność
patrzenia w kierunku światła. I tak
jak na słowo pada wolna odpowiedź,
podobnie światło znajduje jako
odpowiedź obraz, który je odbija.
Łącząc słuchanie z widzeniem, św.
Augustyn może zatem mówić o
«słowie jaśniejącym we wnętrzu
człowieka»29. W ten sposób światło
staje się niejako światłem słowa,
ponieważ jest światłem osobowego
Oblicza, światłem, które oświeca,
wzywa nas i pragnie odbijać się na
naszym obliczu, aby jaśnieć z
naszego wnętrza. Zresztą, pragnienie
wizji całości, a nie tylko fragmentów
historii, jest wciąż obecne i spełni się
na końcu, kiedy człowiek – jak mówi
święty z Hippony – będzie oglądał i
kochał30. I to nie dlatego, że będzie
zdolny posiąść całe światło, które



zawsze będzie niewyczerpane, ale
dlatego, że cały wejdzie w światło.

34. Światło miłości, właściwe wierze,
może rozjaśnić pytania o prawdę,
zadawane przez nasze czasy. Dzisiaj
prawda sprowadzana jest często do
subiektywnej autentyczności
człowieka, odnosi się do
indywidualnego życia. Wspólna
prawda budzi w nas lęk, ponieważ
utożsamiamy ją z bezwzględnymi
nakazami systemów totalitarnych.
Jeśli jednak prawda jest prawdą
miłości, jeśli jest prawdą otwierającą
się w osobowym spotkaniu z Innym i
z innymi, zostaje wyzwolona z
zamknięcia jednostki i może
stanowić część dobra wspólnego.
Jako prawda miłości nie jest prawdą
narzucaną przemocą, nie jest prawdą
miażdżącą jednostkę. Rodząc się z
miłości, może dotrzeć do serca, do
osobowego centrum każdego
człowieka. Wynika stąd jasno, że
wiara nie jest bezwzględna, lecz



wzrasta we współżyciu w
poszanowaniu drugiego człowieka.
Wierzący nie jest arogancki;
przeciwnie, prawda daje mu pokorę,
bo wie on, że to nie my ją posiadamy,
ale to ona nas bierze w posiadanie.
Nie powodując bynajmniej
usztywnienia postaw, pewność wiary
nakazuje nam wyruszyć w drogę i
umożliwia dawanie świadectwa i
dialog ze wszystkimi.

Z drugiej strony światłu wiary, ze
względu na to, że jest ono związane z
prawdą miłości, nie jest obcy świat
materialny, ponieważ miłość
przeżywa się zawsze w ciele i duszy;
światło wiary jest światłem
wcielonym, mającym źródło w
świetlanym życiu Jezusa. Oświeca
ono również materię, ufa w jej ład,
wie, że w niej otwiera się coraz
szersza droga harmonii i
zrozumienia. Tym samym wiara
wywiera dobroczynny wpływ na
spojrzenie nauki: zaprasza ona



uczonego, by pozostał otwarty na
rzeczywistość z całym jej
niewyczerpanym bogactwem. Wiara
pobudza zmysł krytyczny, ponieważ
nie pozwala, by badania zadowalały
się swymi formułami, i pomaga im
zrozumieć, że natura jest zawsze
większa. Zachęcając do zdumienia
wobec tajemnicy stworzenia, wiara
poszerza horyzonty rozumu, by
lepiej oświecić świat odsłaniający się
przed badaniami naukowymi.

Wiara i poszukiwanie Boga 35.
Światło wiary w Jezusa oświeca
również drogę tych wszystkich,
którzy szukają Boga, i wnosi swój
chrześcijański wkład w dialog z
wyznawcami różnych religii. List do
Hebrajczyków mówi o świadectwie
sprawiedliwych, którzy przed
Przymierzem z Abrahamem już z
wiarą szukali Boga. O Henochu mówi
się, że «otrzymał świadectwo, iż
podobał się Bogu» (Hbr 11, 5), co jest
niemożliwe bez wiary, ponieważ



«przystępujący [...] do Boga musi
uwierzyć, że [Bóg] jest i że
wynagradza tych, którzy Go
szukają» (Hbr 11, 6). Można więc
zrozumieć, że droga człowieka
pobożnego wiedzie przez wyznanie
wiary w Boga, który się o niego
troszczy i którego można znaleźć.
Jakąż inną nagrodę Bóg mógłby
ofiarować szukającym Go, jeżeli nie
spotkanie z Nim? Wcześniej jeszcze
spotykamy postać Abla, a jego wiarę
również się wychwala i z jej powodu
Bogu spodobały się jego dary, ofiara z
pierwocin bydła (por. Hbr 11, 4).
Człowiek pobożny stara się
rozpoznać znaki Boże w codziennych
doświadczeniach swego życia, w
następstwie pór roku, w
urodzajności ziemi i w całym ruchu
kosmosu. Bóg jest światłością i może
Go spotkać również ten, kto Go
poszukuje ze szczerym sercem.

Obrazem tego poszukiwania są
Mędrcy, prowadzeni przez gwiazdę



aż do Betlejem (por. Mt 2, 1-12). Im
światło Boże ukazało się jako szlak,
jako gwiazda, która przewodzi na
drodze prowadzącj do odkryć.
Gwiazda mówi więc o cierpliwości
Boga wobec naszych oczu, które
muszą się przyzwyczaić do Jego
blasku. Człowiek pobożny jest w
drodze i musi być gotów pozwolić się
prowadzić, wyjść poza siebie, by
odnaleźć Boga, który zawsze
zdumiewa. Ten szacunek Boga dla
oczu człowieka pokazuje nam, że gdy
człowiek zbliża się do Niego, ludzkie
światło nie ginie w jaśniejącym
bezmiarze Boga, jak gwiazda gasnąca
o świcie, ale staje się tym bardziej
jasne, im bardziej zbliża się do
pierwotnego ognia, jak zwierciadło
odbijające blask. Chrześcijańskie
wyznanie wiary w Jezusa, jedynego
Zbawiciela, stwierdza, że całe światło
Boże skupia się w Nim, w Jego
«jaśniejącym życiu», w którym
odsłania się początek i koniec
dziejów31. Nie ma żadnego ludzkiego



doświadczenia, żadnej drogi
człowieka do Boga, której to światło
nie mogłoby przyjąć, oświecić i
oczyścić. Im bardziej chrześcijanin
zagłębia się w krąg otwarty przez
Chrystusowe światło, tym bardziej
staje się zdolny zrozumieć i
towarzyszyć każdemu człowiekowi w
drodze do Boga.

Ze względu na to, że wiara jest
podobna do drogi, dotyczy ona
również życia ludzi, którzy chociaż
nie wierzą, pragną wierzyć i nie
przestają szukać. W takiej mierze, w
jakiej się otwierają szczerym sercem
na miłość i wyruszają w drogę z tym
światłem, które potrafią dostrzec, już
żyją – nie wiedząc o tym – na drodze
ku wierze. Starają się działać tak,
jakby Bóg istniał, niekiedy dlatego, że
jest On ważny, by znaleźć trwałe
odniesienia w życiu wspólnym lub są
spragnieni światła pośród mroków,
albo również dlatego, że
dostrzegając, jak wielkie i piękne jest



życie, intuicyjnie wyczuwają, że
obecność Boga uczyniłaby je jeszcze
większym. Św. Ireneusz z Lyonu
opowiada, że Abraham, zanim
usłyszał głos Boga, już Go poszukiwał
«w żarliwym pragnieniu swego
serca» i «przemierzał cały świat,
pytając się, gdzie jest Bóg», aż
wreszcie «Bóg zlitował się nad tym,
który szukał Go sam w milczeniu»32.
Kto rusza w drogę, by czynić dobro,
już zbliża się do Boga, już jest
wspierany Jego pomocą, ponieważ to
właśnie siła Bożego światła oświeca
nasze oczy, gdy zmierzamy ku pełni
miłości.

Wiara i teologia 36. Z uwagi na to,
że wiara jest światłem, wzywa nas,
by się w nią zagłębiać, badać coraz
bardziej rozjaśniany przez nią
horyzont, aby lepiej poznać to, co
kochamy. Z tego pragnienia rodzi się
teologia chrześcijańska. Jasne jest
zatem, że teologia nie jest możliwa
bez wiary i że należy ona do



dynamiki wiary, która dąży do
głębszego zrozumienia objawienia
się Boga, którego kulminacją jest
tajemnica Chrystusa. Pierwszą
konsekwencją jest to, że w teologii
nie podejmuje się tylko wysiłku
rozumu, aby zbadać i poznać, jak w
naukach doświadczalnych. Boga nie
można sprowadzić do przedmiotu.
On jest Podmiotem, który pozwala
się poznać i objawia się w relacji
osoby z osobą. Prawidłowa wiara
ukierunkowuje rozum do otwarcia
się na światło pochodzące od Boga,
aby kierując się miłością do prawdy,
mógł on poznawać Boga w głębszy
sposób. Wielcy doktorzy i teologowie
średniowieczni stwierdzali, że
teologia jako nauka o wierze jest
udziałem w poznawaniu Boga tak jak
On zna siebie. Teologia nie jest więc
tylko słowem o Bogu, ale przede
wszystkim przyjęciem i dążeniem do
głębszego zrozumienia tego słowa,
które Bóg do nas kieruje, słowa, które
Bóg wypowiada o sobie, ponieważ



jest odwiecznym dialogiem komunii i
dopuszcza człowieka do tego
dialogu33. Cechą teologii jest zatem
pokora, pozwala ona «dotknąć się»
Bogu, uznaje swoje ograniczenia w
obliczu Tajemnicy i stara się badać z
dyscypliną właściwą rozumowi
niezgłębione bogactwo tej Tajemnicy.

Ponadto teologia podziela eklezjalną
formę wiary; jej światło jest światłem
wierzącego podmiotu, którym jest
Kościół. Oznacza to z jednej strony,
że teologia ma służyć wierze
chrześcijan, pokornie strzec i
pogłębiać wiarę wszystkich,
zwłaszcza ludzi najprostszych.
Ponadto, ponieważ teologia żyje
wiarą, nie uważa Magisterium
Papieża i zjednoczonych z nim
biskupów za coś zewnętrznego, za
ograniczenie swej wolności, lecz
przeciwnie, za jeden ze swych
elementów wewnętrznych,
konstytutywnych, ponieważ
Magisterium zapewnia kontakt z



pierwotnym źródłem, daje więc
pewność, że czerpie się ze Słowa
Chrystusa w jego pełni.

III. Przekazuję wam to, co przejąłem
(por. 1 Kor 15, 3)

Kościół, matka naszej wiary 37.
Ten, kto się otworzył na miłość Boga,
usłyszał Jego głos i otrzymał Jego
światło, nie może zatrzymać tego
daru dla siebie. Skoro wiara jest
słuchaniem i widzeniem, to
przekazywana jest również jako
słowo i jako światło. Przemawiając
do Koryntian, apostoł Paweł posłużył
się tymi właśnie dwoma obrazami. Z
jednej strony mówi: «A że mamy tego
samego ducha wiary, według którego
napisano: Uwierzyłem, dlatego
przemówiłem, my także wierzymy i
dlatego mówimy» (2 Kor 4, 13).
Przejęte słowo staje się odpowiedzią,
wyznaniem i w ten sposób
rozbrzmiewa dla innych, zachęcając
ich, by uwierzyli. Z drugiej strony,



św. Paweł mówi także o świetle:
«wpatrujemy się w jasność Pańską
jakby w zwierciadle [...], coraz
bardziej jaśniejąc, upodabniamy się
do Jego obrazu» (2 Kor 3, 18). Odbicie
tego światła przenosi się z jedngo
oblicza na drugie, tak jak Mojżesz
nosił w sobie odblask chwały Bożej
po rozmowie z Nim: «[Bóg] zabłysnął
w naszych sercach, by olśnić nas
jasnością poznania chwały Bożej na
obliczu Chrystusa» (2 Kor 4, 6).
Światło Jezusa jaśnieje jak w
zwierciadle na obliczach chrześcijan
i tak się rozchodzi, i tak dociera do
nas, abyśmy i my mieli udział w tym
widzeniu i odzwierciedlali innym
Jego światło, tak jak światło
paschału, które w liturgii
wielkanocnej zapala tyle innych
świec. Wiara przekazywana jest,
można powiedzieć, od osoby do
osoby, podobnie jak płomień zapala
się od innego płomienia.
Chrześcijanie w swym ubóstwie sieją
tak urodzajne ziarno, że staje się ono



wielkim drzewem, zdolnym napełnić
świat owocami.

38. Przekazywanie wiary, jaśniejącej
dla wszystkich ludzi w każdym
zakątku, odbywa się również w
czasie, z pokolenia na pokolenie.
Skoro wiara rodzi się ze spotkania,
do którego dochodzi w historii, i
oświeca naszą drogę w czasie, musi
być ona przekazywana przez wieki.
Właśnie dzięki nieprzerwanemu
łańcuchowi świadectw dociera do
nas oblicze Jezusa. Jak to możliwe?
Jak możemy być pewni, że przez
wieki dosięgamy «prawdziwego
Jezusa»? Gdyby człowiek był
odosobnioną jednostką, gdybyśmy
wzięli za punkt wyjścia tylko
jednostkowe «ja», pragnące w
samym sobie znaleźć pewność swego
poznania, to przeświadczenie byłoby
niemożliwe. Nie mogę sam zobaczyć
tego, co wydarzyło się w tak bardzo
odległej ode mnie epoce. Jednakże
nie jest to jedyny sposób, w jaki



człowiek poznaje. Osoba żyje zawsze
w relacji. Pochodzi od innych, należy
do innych, jej życie staje się większe
w spotkaniu z innymi. Również
poznanie siebie, sama świadomość
siebie ma charakter relacyjny i jest
powiązana z innymi, którzy nas
poprzedzili: przede wszystkim z
naszymi rodzicami, którzy nam dali
życie oraz imię. Sam język, słowa,
którymi interpretujemy nasze życie i
naszą rzeczywistość, docierają do nas
przez innych, są zachowane w żywej
pamięci innych. Poznanie samych
siebie możliwe jest tylko wtedy, gdy
mamy dostęp do większej pamięci.
Dzieje się tak również z wiarą,
doprowadzającą do pełni ludzki
sposób pojmowania. Przeszłość
wiary, dzieło miłości Jezusa, które
zrodziło w świecie nowe życie,
dociera do nas w pamięci innych,
świadków, jest zachowane i żywe w
tym jedynym podmiocie pamięci,
jakim jest Kościół. Kościół jest Matką
uczącą nas mówić językiem wiary.



Św. Jan podkreślał ten aspekt w
swojej Ewangelii, łącząc ze sobą
wiarę i pamięć oraz wiążąc obie z
działaniem Ducha Świętego, który –
jak mówi Jezus – «przypomni wam
wszystko» (J 14, 26). Miłość, którą jest
Duch i która trwa w Kościele,
jednoczy ze sobą wszystkie epoki i
czyni nas współczesnymi Jezusa,
stając się tym samym naszym
przewodnikiem na drodze wiary.

39. Nie można wierzyć samemu.
Wiara nie jest tylko indywidualnym
wyborem dokonującym się we
wnętrzu wierzącego, nie jest
odizolowaną relacją między «ja»
wiernego i «Ty» Boga, między
autonomicznym podmiotem i
Bogiem. Ze swej natury otwiera się
ona na «my», wydarza się zawsze we
wspólnocie Kościoła. Przypomina
nam o tym dialogowana forma Credo
w liturgii chrzcielnej. Wiara wyraża
się jako odpowiedź na zaproszenie,
na słowo, którego należy słuchać i



które nie pochodzi ode mnie, i
dlatego włącza się w dialog, nie może
być jedynie wyznaniem, które płynie
od jednostki. Można odpowiedzieć w
pierwszej osobie: «wierzę», tylko
dlatego, że należy się do wielkiej
wspólnoty, tylko dlatego, że mówi się
również «wierzymy». To otwarcie na
eklezjalne «my» dokonuje się
zgodnie z otwarciem cechującym
miłość Bożą, która nie jest tylko
relacją między Ojcem i Synem,
między «ja» i «ty», lecz w Duchu jest
także «my», wspólnotą osób. Dlatego
właśnie ten, kto wierzy, nie jest nigdy
sam, i dlatego wiara dąży do tego, by
się rozpowszechniać, zapraszać
innych do swej radości. Człowiek
otrzymujący wiarę odkrywa, że
poszerzają się przestrzenie jego «ja» i
nawiązują się nowe relacje, które
wbogacają życie. Tertulian dobrze to
wyraził mówiąc o katechumenie, że
«po obmyciu nowego narodzenia»
zostaje przyjęty w domu Matki, aby
wyciągnąć ręce i wraz z braćmi



modlić się Ojcze nasz, niejako
przyjęty w nowej rodzinie34.

Sakramenty i przekaz wiary 40. Jak
każda rodzina, Kościół przekazuje
swoim dzieciom to, co przechowuje
w swojej pamięci. Jak sprawić, aby
nic nie przepadło, lecz – przeciwnie –
wszystko coraz bardziej się
pogłębiało w dziedzictwie wiary?
Właśnie dzięki Tradycji apostolskiej,
przechowywanej w Kościele pod
opieką Ducha Świętego, mamy żywy
kontakt z początkową pamięcią. To,
co zostało przekazane przez
Apostołów – jak stwierdza Sobór
Watykański II – «obejmuje wszystko,
co pomaga Ludowi Bożemu
prowadzić święte życie oraz
przyczynia się do wzrostu jego wiary.
W ten sposób Kościół w swojej
doktrynie, w życiu i kulcie przedłuża
i przekazuje wszystkim pokoleniom
wszystko, czym jest i w co wierzy»35.
Wiara potrzebuje bowiem
środowiska, w którym można o niej



świadczyć i ją przekazywać, a winno
być ono odpowiednie i
proporcjonalne do tego, co się
komunikuje. Do przekazania treści
czysto doktrynalnej, pewnej idei, być
może wystarczyłaby książka albo
powtarzanie ustnego przesłania.
Lecz tym, co przekazuje się w
Kościele, tym, co przekazuje się w
jego żywej Tradycji, jest nowe
światło, rodzące się ze spotkania z
Bogiem żywym, światło, które sięga
centrum osoby, jej serca, angażując
jej umysł, jej wolę oraz jej życie
uczuciowe, otwierając ją na żywe
relacje w komunii z Bogiem i innymi
ludźmi. Do przekazywania takiej
pełni istnieje specjalny środek,
obejmujący całą osobę, ciało i ducha,
wnętrze oraz relacje. Tym środkiem
są sakramenty, sprawowane w
liturgii Kościoła. W nich
przekazywana jest pamięć wcielona,
związana z miejscami i okresami
życia, zespolona ze wszystkimi
zmysłami; osoba jest w nich



włączona, jako członek żywego
podmiotu, w tkankę relacji
wspólnotowych. Dlatego, jeśli jest
prawdą, że sakramenty są
sakramentami wiary36, to trzeba
również powiedzieć, że wiara ma
strukturę sakramentalną.
Rozbudzenie wiary łączy się z
rozbudzeniem nowego
sakramentalnego sensu życia
człowieka i egzystencji
chrześcijańskiej, ukazując, że
pierwiastek widzialny i pierwiastek
materialny otwierają się na
tajemnicę tego, co wieczne.

41. Przekaz wiary dokonuje się
najpierw przez chrzest. Mogłoby się
wydawać, że chrzest jest tylko okazją
do symbolicznego wyznania wiary,
pedagogicznym aktem dla osób
potrzebujących obrazów i gestów,
który w gruncie rzeczy można by
jednak pominąć. Słowo św. Pawła na
temat chrztu przypomina nam, że
tak nie jest. Twierdzi on, że «przez



chrzest zanurzający nas w śmierć
zostaliśmy razem z Nim pogrzebani
po to, abyśmy i my postępowali w
nowym życiu – jak Chrystus powstał
z martwych dzięki chwale Ojca» (Rz
6, 4). W chrzcie stajemy się nowym
stworzeniem, przybranymi synami
Bożymi, uczestnikami Boskiej natury,
członkami Ciała Chrystusa. Apostoł
stwierdza następnie, że chrześcijanin
został poddany «formie
nauczania» (typos didachés), któremu
jest posłuszny sercem (por. Rz 6, 17).
Człowiek otrzymuje w chrzcie także
naukę, którą ma wyznawać, oraz
konkretną formę życia, która
wymaga zaangażowania całej jego
osoby i kieruje go w stronę dobra.
Zostaje przeniesiony do nowego
otoczenia, umieszczony w nowym
środowisku, nowym sposobie
wspólnego działania, w Kościele.
Chrzest zatem przypomina nam, że
wiara nie jest dziełem żyjącej w
izolacji jednostki, nie jest aktem,
którego człowiek może dokonać,



licząc tylko na własne siły, ale musi
być ona przyjęta poprzez wejście do
wspólnoty kościelnej, przekazującej
Boży dar: nikt sam nie udziela sobie
chrztu, podobnie jak nikt sam nie
rodzi się do życia. Zostaliśmy
ochrzczeni.

42. Jakie elementy chrzcielne
wprowadzają nas w tę nową «formę
nauczania»? Nad katechumenem
przyzywa się najpierw imienia
Trójcy: Ojca, Syna i Ducha Świętego.
W ten sposób od samego początku
ukazana zostaje zwięźle droga wiary.
Bóg, który wezwał Abrahama i chciał
nazywać się jego Bogiem; Bóg, który
objawił swoje imię Mojżeszowi; Bóg,
który dając nam swego Syna, objawił
nam w pelni tajemnicę swego
Imienia, nadaje ochrzczonemu nową
synowską tożsamość. W ten sposób
odsłania się sens aktu, który się
dokonuje w chrzcie, zanurzenia w
wodzie: woda jest jednocześnie
symbolem śmierci, zapraszającym



nas do nawrócenia swojego «ja», aby
otworzyło się ono na większe «Ja»,
ale i symbolem życia, łona, w którym
się odradzamy, naśladując Chrystusa
w Jego nowej egzystencji. I tak, przez
zanurzenie w wodzie, chrzest mówi
nam o wcielonej strukturze wiary.
Działanie Chrystusa dotyka nas w
naszej rzeczywistości osobowej,
przemieniając nas radykalnie,
sprawiając, że stajemy się
przybranymi synami Bożymi,
uczestnikami Jego Boskiej natury;
modyfikuje w ten sposób wszystkie
nasze relacje, naszą konkretną
sytuację w świecie i wszechświecie,
otwierając ją na swoje życie w
komunii. Ta dynamika przemiany
cechująca chrzest, pomaga nam
zrozumieć doniosłość
katechumenatu, który dzisiaj, także
w społeczeństwach o starożytnych
korzeniach chrześcijańskich, gdzie
wzrasta liczba dorosłych,
przystępujących do sakramentu
chrztu, nabiera szczególnego



znaczenia dla nowej ewangelizacji.
Jest to droga przygotowania do
chrztu, do przemiany całego życia w
Chrystusie.

Do zrozumienia związku między
chrztem i wiarą może być pomocne
przypomnienie tekstu proroka
Izajasza, który w starożytnej
literaturze chrześcijańskiej został
złączony z chrztem: «twierdze na
skałach będą jego schronieniem; [...]
wody mu nie zabraknie» (Iz 33,
16)37. Ochrzczony, uratowany z wód
śmierci, mógł stanąć na «twardej
skale», ponieważ znalazł moc, na
której mógł się oprzeć. I tak woda
śmierci przemieniła się w wodę
życia. Tekst grecki opisywał ją jako
wodę pistós, wodę «wierną». Woda
chrztu jest wierna, ponieważ można
jej się zawierzyć, ponieważ jej
strumień włącza w dynamikę miłości
Jezusa, źródło pewności dla naszej
drogi życia.



43. Struktura chrztu przedstawia go
jako odrodzenie, w którym
otrzymujemy nowe imię i nowe
życie, pomaga nam zrozumieć sens i
wagę chrztu dzieci. Dziecko nie jest
zdolne do wolnego aktu przyjęcia
wiary, nie może jeszcze samo jej
wyznawać, dlatego w jego imieniu
wyznają ją jego rodzice i chrzestni.
Wiarę przeżywa się w obrębie
wspólnoty Kościoła, jest ona wpisana
we wspólne «my». Dlatego dziecko
może być wspierane przez innych,
przez rodziców i chrzestnych, i może
być włączone w ich wiarę, która jest
wiarą Kościoła, symbolizuje ją
światło, które ojciec zapala od
paschału podczas liturgii chrzcielnej.
Ta struktura chrztu uwydatnia
doniosłość współdziałania Kościoła i
rodziny w przekazywaniu wiary. Jak
wyraził się św. Augustyn, rodzice są
powołani nie tylko do dania dzieciom
życia, ale też do prowadzenia ich do
Boga, aby przez chrzest odrodziły się
jako dzieci Boże i otrzymały dar



wiary38. W ten sposób razem z
życiem zostaje im dane zasadnicze
ukierunkowanie oraz pewność
dobrej przyszłości; ukierunkowanie,
które następnie zostanie
potwierdzone w sakramencie
bierzmowania przez szczególne
znamię Ducha Świętego.

44. Sakramentalna natura wiary ma
swój najwyższy wyraz w Eucharystii.
Jest ona cennym pokarmem dla
wiary, spotkaniem z Chrystusem,
obecnym w sposób realny przez
najwyższy akt miłości, dar samego
siebie, rodzący życie. W Eucharystii
krzyżują sie dwie osie, na których
wspiera się wiara. Z jednej strony –
oś historii: Eucharystia jest aktem
pamięci, aktualizacją tajemnicy, w
której przeszłość, jako wydarzenie
śmierci i zmartwychwstania, ukazuje
swą zdolność otwarcia na przyszłość,
antycypowania ostatecznej pełni.
Liturgia przypomina nam o tym
przez swoje hodie – «dzisiaj»



tajemnic zbawienia. Z drugiej strony,
jest tu również oś biegnąca od świata
widzialnego ku niewidzialnemu. W
Eucharystii uczymy się dostrzegać
głębię rzeczywistości. Chleb i wino
przemieniają się w ciało i krew
Chrystusa, który uobecnia się w swej
paschalnej drodze do Ojca: ten
dynamizm wprowadza nas z ciałem i
duszą w dążenie całego stworzenia
ku swej pełni w Bogu.

45. Sprawując sakramenty, Kościół
przekazuje swoją pamięć, w
szczególności przez wyznanie wiary.
Chodzi w nim nie tyle o przyjęcie
zbioru prawd abstrakcyjnych.
Przeciwnie, w wyznaniu wiary całe
życie zmierza ku pełnej komunii z
Bogiem Żywym. Możemy powiedzieć,
że w Credo człowiek wierzący jest
wezwany do zagłębienia się w
wyznawaną tajemnicę, do
pozwolenia, by go przemieniło to, co
wyznaje. Żeby zrozumieć sens tych
słów, pomyślmy przede wszystkim o



treści Credo. Ma ono strukturę
trynitarną: Ojciec i Syn jednoczą się
w Duchu miłości. W ten sposób
wierzący stwierdza, że centrum
istnienia, najgłębszą tajemnicą
wszystkiego jest Boska komunia.
Ponadto Credo zawiera również
wyznanie chrystologiczne:
wymieniane są tajemnice życia
Jezusa aż do Jego Śmierci,
Zmartwychwstania i
Wniebowstąpienia, w oczekiwaniu
na Jego ostateczne przyjście w
chwale. Mówi się więc, że ten Bóg-
komunia, wzajemne darzenie się
miłością Ojca i Syna w Duchu, jest
zdolny ogarnąć historię człowieka,
wprowadzić go w swoją dynamikę
komunii, mającą w Ojcu swój
początek i ostateczny cel. Wyznający
wiarę dostrzega, że jest
zaangażowany w prawdę, którą
wyznaje. Nie może wypowiadać z
prawdą słów Credo, nie będąc tym
samym przemienionym, nie
włączając się w obejmującą go



historię miłości, która poszerza jego
istnienie, czyniąc go częścią wielkiej
wspólnoty, ostatecznego podmiotu
wypowiadającego Credo, którym jest
Kościół. Wszystkie prawdy, w które
wierzymy, mówią o tajemnicy
nowego życia wiary jako drodze
komunii z Bogiem żywym.

Wiara, modlitwa i Dekalog 46. Dwa
inne elementy są istotne w wiernym
przekazywaniu pamięci Kościoła.
Pierwszy to Modlitwa Pańska, Ojcze
nasz. Chrześcijanin uczy się w niej
dzielić doświadczenie duchowe
samego Chrystusa i zaczyna widzieć
oczami Chrystusa. Poczynając od
Tego, który jest Światłością ze
Światłości, od Jednorodzonego Syna
Ojca, również my poznajemy Boga i
możemy rozpalać w innych
pragnienie zbliżenia się do Niego.

Ponadto równie ważny jest związek
między wiarą i Dekalogiem. Jak
powiedzieliśmy, wiara jawi się jako



droga, jako szlak, który trzeba
przemierzyć, a który zaczyna się od
spotkania z Bogiem żywym. Dlatego
w świetle wiary, całkowitego
zawierzenia Bogu, który zbawia,
Dekalog zyskuje swoją najgłębszą
prawdę, która zawarta jest w
słowach wprowadzających
dziesięcioro przykazań: «Ja jestem
Pan, Bóg twój, który cię wyprowadził
z ziemi egipskiej» (Wj 20, 2). Dekalog
nie jest zbiorem zakazów, ale
zawiera konkretne wskazania,
pozwalające wyjść z pustyni «ja»,
będącego dla siebie punktem
odniesienia, zamkniętego w sobie, i
nawiązać dialog z Bogiem, dać się
ogarnąć Jego miłosierdziu, aby nieść
Jego miłosierdzie. W ten sposób
wiara wyznaje miłość Boga, daje się
prowadzić tej miłości, prowadzącej
do podążania ku pełni komunii z
Bogiem. Dekalog jawi się jako droga
wdzięczności, odpowiedzi miłości,
możliwa dlatego, że przez wiarę
otwarliśmy się na doświadczenie



przemieniającej miłości Bożej
względem nas. Nowym światłem na
tej drodze jest to, czego Jezus naucza
w Kazaniu na Górze (por. Mt 5-7).

I tak wspomniałem o czterech
elementach, w których wyraża się
skarb pamięci, przekazywanej przez
Kościół: wyznanie wiary,
sprawowanie sakramentów, droga
Dekalogu i modlitwa. Tradycyjnie w
oparciu o nie kształtowała się
struktura katechezy Kościoła,
włącznie z Katechizmem Kościoła
Katolickiego, będącym podstawowym
narzędziem dla jednolitego aktu,
przez który Kościół przekazuje całą
treść wiary, «wszystko, czym jest i w
co wierzy»39.

Jedność i spójność wiary 47.
Jedność Kościoła w czasie i
przestrzeni związana jest z jednością
wiary: «Jedno jest Ciało i jeden Duch,
(...) jedna wiara» (Ef 4, 4-5). Dzisiaj
może wydawać się możliwa do



osiągnięcia jedność ludzi we
wspólnym zaangażowaniu, w
miłości, w dzieleniu tego samego
losu, w dążeniu do wspólnego celu.
Ale bardzo trudno jest nam pojąć
jedność w tej samej prawdzie.
Wydaje nam się, że tego rodzaju
jedność sprzeciwia się wolności
myśli i autonomii jednostki.
Natomiast doświadczenie miłości
mówi, że właśnie w miłości możliwa
jest wspólna wizja, że w niej uczymy
się widzieć rzeczywistość oczami
drugiej osoby, i że to nie zubaża nas,
lecz ubogaca nasz sposób patrzenia.
Prawdziwa miłość, na miarę miłości
Bożej, wymaga prawdy, i przez
wspólne postrzeganie prawdy, którą
jest Jezus Chrystus, staje się trwała i
głęboka. Jest to również radość
wiary, jedność widzenia w jednym
ciele i w jednym duchu. W tym
sensie św. Leon Wielki mógł
stwierdzić: «Jeśli wiara nie jest jedna,
nie jest wiarą»40.



Co jest sekretem tej jedności? Przede
wszystkim wiara jest jedna ze
względu na jedność Boga, którego
zna i wyznaje. Wszystkie prawdy
wiary odnoszą się do Niego, są
drogami do poznania Jego istoty i
Jego działania, dlatego odznaczają się
wyższą jednością niż jakakolwiek
inna, jaką możemy osiągnąć naszą
myślą, posiadają ubogacającą nas
jedność, ponieważ jest nam
przekazywana i czyni z nas jedno.

Ponadto, wiara jest jedna, bo odnosi
się do jednego Pana, do życia Jezusa,
do Jego konkretnej historii, którą
dzieli z nami. Św. Ireneusz z Lyonu
wyjaśnił to przez przeciwstawienie
się gnostyckim heretykom. Twierdzili
oni, że istnieją dwa rodzaje wiary:
wiara prymitywna, wiara ludzi
prostych, niedoskonała, pozostająca
na poziomie ciała Chrystusa i
kontemplacji Jego tajemnic; i wiara
innego rodzaju, głębsza i doskonała,
wiara prawdziwa, zastrzeżona dla



wąskiego kręgu wtajemniczonych,
która dzięki intelektowi wznosiła się
ponad ciało Jezusa, ku tajemnicom
nieznanego Bóstwa. Wobec takiego
stanowiska, które nadal pociąga i ma
swoich zwolenników także w
naszych czasach, św. Ireneusz
potwierdza, że wiara jest jedna,
ponieważ dotyka zawsze
konkretnego faktu Wcielenia, nie
odrywając się nigdy od ciała i historii
Chrystusa, skoro Bóg w nich chciał
się w niej w pełni objawić. Dlatego
nie ma różnicy w wierze między
«tym, który potrafi mówić o niej
dłużej» i «tym, który mówi o niej
niewiele», między tym, który jest
wyższy i tym mniej zdolnym: ani
pierwszy nie może jej poszerzyć, ani
drugi pomniejszyć41.

Wreszcie, wiara jest jedna, ponieważ
podziela ją cały Kościół, będący
jednym ciałem i jednym Duchem. W
komunii jednego podmiotu, którym
jest Kościół, przyjmujemy wspólne



spojrzenie. Wyznając tę samą wiarę,
opieramy się na tej samej skale,
jesteśmy przemieniani przez tego
samego Ducha miłości,
promieniujemy jednym światłem i
mamy jedno spojrzenie, by
przeniknąć rzeczywistość.

48. Zważywszy, że wiara jest jedna,
powinna być wyznawana w całej jej
czystości i pełni. Właśnie dlatego, że
wszystkie prawdy wiary łączą się w
jedno, negowanie którejś z nich,
choćby spośród tych, które mogą
wydawać się mniej ważne, oznacza
szkodzenie całości. Każda epoka
może uznawać pewne elementy
wiary za łatwiejsze lub trudniejsze
do przyjęcia: dlatego jest rzeczą
ważną czuwać, aby przekazywany
był cały depozyt wiary (por. 1 Tm 6,
20), aby akcentowane były należycie
wszystkie aspekty wyznania wiary.
Ponieważ jedność wiary jest
jednością Kościoła, ujęcie czegoś z
wiary oznacza ujęcie czegoś z



prawdy komunii. Ojcowie Kościoła
opisywali wiarę jako jedno ciało,
ciało prawdy z różnymi członkami,
analogicznie do ciała Chrystusa i jego
przedłużenia w Kościele42.
Integralność wiary wiązana była
także z obrazem Kościoła dziewicy, z
jego wiernością w oblubieńczej
miłości do Chrystusa; niszczenie
wiary oznacza niszczenie komunii z
Panem43. Jedność wiary jest zatem
jednością żywego organizmu, jak
trafnie zauważył błogosławiony John
Henry Newman, gdy pośród cech
charakterystycznych, wskazujących
na ciągłość doktryny w czasie,
wymieniał jej zdolność asymilacji w
sobie wszystkiego, co znajduje w
różnych środowiskach, w jakich jest
obecna, w różnych kulturach, z
jakimi się spotyka44, oczyszczając
wszystko i znajdując dla tego
najlepszy wyraz. W ten sposób wiara
ukazuje się jako uniwersalna,
katolicka, ponieważ jej światło



potęguje się, by oświecić cały
wszechświat i całą historię.

49. Dla posługi jedności wiary i jej
integralnemu przekazowi, Pan dał
Kościołowi dar sukcesji apostolskiej.
Dzięki jej pośrednictwu
zagwarantowana jest ciągłość
pamięci Kościoła i możliwe staje się
bezpieczne czerpanie z czystego
źródła, z którego rodzi się wiara.
Gwarancję łączności ze źródłem dają
zatem osoby żywe, a odpowiada to
żywej wierze, którą Kościół
przekazuje. Opiera się ona na
wierności świadków, wybranych
przez Pana do tego zadania. Dlatego
Urząd Nauczycielski Kościoła
wypowiada się zawsze w
posłuszeństwie wobec pierwotnego
Słowa, na którym opiera się wiara, i
jest wiarygodny, ponieważ zawierza
Słowu, którego słucha, strzeże i które
wykłada45. W pożegnalnej mowie do
starszych z Efezu w Milecie, którą św.
Łukasz przekazuje w Dziejach



Apostolskich, św. Paweł zaświadcza,
że spełnił powierzone mu przez Pana
zadanie «głoszenia (…) całej woli
Bożej» (Dz 20, 27). Właśnie dzięki
Magisterium Kościoła może do nas
dotrzeć nienaruszona ta wola, a wraz
z nią radość, że możemy ją
realizować w pełni.

IV. Bóg przysposabia im miasto (por. 
Hbr 11, 16)

Wiara i dobro wspólne 50.
Przedstawiając historię patriarchów i
sprawiedliwych Starego Testamentu,
List do Hebrajczyków uwydatnia
istotny aspekt ich wiary. Jest ona
ukazana nie tylko jako droga, ale
także jako budowanie,
przygotowanie miejsca, w którym
człowiek może zamieszkać razem z
innymi. Pierwszym budowniczym
jest Noe, który w arce zdołał ocalić
swoją rodzinę (por. Hbr 11, 7). Potem
pojawia się Abraham, o którym jest
powiedziane, że ze względu na wiarę



mieszkał pod namiotami, oczekując
na miasto zbudowane na silnych
fundamentach (por. Hbr 11, 9-10).
Tak więc w odniesieniu do wiary
pojawia się nowe zaufanie, nowa
solidność, którą tylko Bóg może dać.
Jeśli człowiek wiary opiera się na
Bogu-Amen, na Bogu wiernym (por. 
Iz 65, 16), i przez to sam staje się
solidny, możemy dodać, że
niewzruszoność wiary odnosi się
także do miasta, jakie Bóg
przygotowuje dla człowieka. Wiara
pokazuje, jak trwałe mogą być więzi
między ludźmi, gdy Bóg jest obecny
pośród nich. Nie odnosi się to tylko
do wewnętrznej solidności,
niezmiennego przekonania
wierzącego. Wiara oświeca również
relacje między ludźmi, ponieważ
rodzi się z miłości i kieruje się
dynamiką miłości Bożej. Godzien
zaufania Bóg daje ludziom godne
zaufania miasto.



51. Właśnie dzięki powiązaniu z
miłością (por. Ga 5, 6) światło wiary
konkretnie służy sprawiedliwości,
poszanowaniu praw i pokojowi.
Wiara rodzi się ze spotkania z
pierwotną miłością Bożą, w którym
ukazuje się sens i dobroć naszego
życia. Zostaje ono oświecone w takiej
mierze, w jakiej włącza się w
dynamikę zapoczątkowaną przez tę
miłość, to znaczy, gdy staje się drogą
zmierzającą do pełni miłości i jej
praktykowaniem. Światło wiary jest
w stanie uwydatnić bogactwo
ludzkich relacji, to, że mogą trwać,
być wiarygodne, ubogacać wspólne
życie. Wiara nie oddala od świata i
nie jest czymś oderwanym od
konkretnego zaangażowania
współczesnych ludzi. Bez
wiarygodnej miłości nie byłoby
niczego, co sprawia, że ludzie
prawdziwie są zjednoczeni. Jedność
między nimi byłaby do pomyślenia
jedynie jako oparta na użyteczności,
wspólnych interesach, lęku, ale nie



na dobru wspólnego życia czy na
radości, jaką może budzić po prostu
obecność drugiego człowieka. Wiara
pozwala zrozumieć architekturę
relacji ludzkich, ponieważ dostrzega
ich głęboki fundament i ostateczne
przeznaczenie w Bogu, i w Jego
miłości, dzięki temu oświeca sztukę
budowania, służąc dobru
wspólnemu. Tak, wiara jest dobrem
dla wszystkich, jest dobrem
wspólnym, jej światło nie oświeca
tylko wnętrza Kościoła i nie służy
jedynie budowaniu wiecznego
miasta w zaświatach. Pomaga nam
ona budować nasze społeczności, tak
by zmierzały ku przyszłości dającej
nadzieję. List do Hebrajczyków daje
w tym zakresie przykład, gdy wśród
ludzi wiary wymienia Samuela i
Dawida, którzy dzięki wierze
«dokonali czynów
sprawiedliwych» (11, 33). Te słowa
odnoszą się do ich sprawiedliwości w
rządzeniu, do owej mądrości, która
przynosi ludowi pokój (por. 1 Sm 12,



3-5; 2 Sm 8, 15). Ręce wiary wznoszą
się ku niebu, ale czynią to podczas
budowania w miłości miasta, na
relacjach, których fundamentem jest
miłość Boża.

Wiara i rodzina 52. List do
Hebrajczyków, mówiąc o wędrówce
Abrahama do przyszłego miasta,
wspomina o błogosławieństwie,
przekazywanym z rodziców na dzieci
(por. Hbr 11, 20-21). Pierwszym
środowiskiem, w którym wiara
oświeca miasto ludzi, jest rodzina.
Mam na myśli zwłaszcza trwały
związek mężczyzny i kobiety w
małżeństwie. Powstaje on z ich
miłości, będącej znakiem i
obecnością miłości Bożej, z uznania i
akceptacji dobra odmienności
seksualnej, dzięki czemu
małżonkowie mogą stać się jednym
ciałem (por. Rdz 2, 24) i są zdolni
zrodzić nowe życie, co jest
przejawem dobroci Stwórcy, Jego
mądrości i Jego planu miłości.



Opierając się na tej miłości,
mężczyzna i kobieta mogą przyrzec
sobie wzajemną miłość gestem
angażującym całe życie i
przypominającym bardzo wiele cech
wiary. Przyrzeczenie miłości na
zawsze staje się możliwe, gdy
odkrywamy większy od naszych
projektów plan, który nas wspiera i
pozwala nam ofiarować ukochanej
osobie całą przyszłość. Wiara
pomaga też pojąć w całej głębi i
bogactwie zrodzenie dzieci
sprawiając, że uznajemy w nim
stwórczą miłość, która daje nam i
powierza tajemnicę nowej osoby.
Sara właśnie dzięki swej wierze stała
się matką, licząc na wierność Boga
Jego obietnicy (por. Hbr 11, 11).

53. W rodzinie wiara towarzyszy
wszystkim okresom życia,
poczynając od dzieciństwa: dzieci
uczą się pokładać ufność w miłości
swoich rodziców. Dlatego jest ważne,
aby rodzice dbali o wspólne



praktykowanie wiary w rodzinie,
towarzyszyli dojrzewaniu wiary
dzieci. Zwłaszcza młodzież
przeżywająca tak skomplikowany,
bogaty i ważny dla wiary okres życia,
musi czuć bliskość i troskę rodziny
oraz wspólnoty kościelnej na swej
drodze dojrzewania w wierze.
Wszyscy widzieliśmy, że podczas
Światowych Dni Młodzieży ludzie
młodzi okazują radość wiary,
zobowiązują się do życia wiarą w
sposób coraz trwalszy i bardziej
wielkoduszny. Młodzież pragnie
życia wielkiego. Spotkanie z
Chrystusem, pozwolenie, by nas ujęła
i prowadziła Jego miłość, poszerza
horyzont życia, daje mu mocną
nadzieję, która nie zawodzi. Wiara
nie jest ucieczką dla ludzi mało
odważnych, lecz poszerzaniem
przestrzeni życia. Pozwala ona
odkryć wielkie wezwanie, powołanie
do miłości, i daje pewność, że ta
miłość jest godna zaufania, że warto
się jej powierzyć, ponieważ jej



fundamentem jest wierność Boga,
mocniejsza od wszystkich naszych
słabości.

Światło dla życia w społeczeństwie
54. Wiara, przyjęta i pogłębiana w
rodzinie, staje się światłem
oświecającym wszystkie relacje
społeczne. Jako doświadczenie
ojcostwa Bożego i miłosierdzia Boga,
rozwija się także w braterskiej
drodze. W «modernizmie» starano
się budować powszechne braterstwo
między ludźmi, przyjmując za
podstawę ich równość. Stopniowo
jednak rozumieliśmy, że
wspomniane braterstwo,
pozbawione odniesienia do
wspólnego Ojca jako swego
ostatecznego fundamentu, nie potrafi
się ostać. Trzeba więc powrócić do
prawdziwego źródła braterstwa. Od
samego początku historia wiary była
historią braterstwa, choć nie
pozbawioną konfliktów. Bóg wzywa
Abrahama, by wyszedł z rodzinnej



ziemi, i obiecuje mu, że uczyni z
niego jeden wielki naród, wielki lud,
który otrzyma Boże
błogosławieństwo (por. Rdz 12, 1-3).
W rozwoju historii zbawienia
człowiek odkrywa, że Bóg pragnie, by
wszyscy jako bracia uczestniczyli w
jedynym błogosławieństwie, które
znajduje swoją pełnię w Jezusie, tak
aby wszyscy stali się jedno.
Niewyczerpana miłość Ojca jest nam
przekazywana w Jezusie, także przez
obecność brata. Wiara uczy nas
dostrzegać, że w każdym człowieku
jest błogosławieństwo dla mnie, że
światło oblicza Bożego oświeca mnie
przez oblicze brata.

Ileż dobrodziejstwa przyniosło
spojrzenie chrześcijańskiej wiary
miastu ludzi, dla ich wspólnego
życia! Dzięki wierze pojęliśmy
niepowtarzalną godność każdej
osoby, która nie była tak oczywista w
starożytnym świecie. W drugim
wieku poganin Celsus zarzucał



chrześcijanom to, co wydawało mu
się iluzją i oszustwem: sądzenie, że
Bóg stworzył świat dla człowieka,
stawiając go na szczycie całego
kosmosu. Pytał zatem: «Dlaczego
twierdzisz, że (...) trawy (...) rosną w
większym stopniu dla ludzi niż dla
dzikich zwierząt pozbawionych
rozumu?»46. «Jeśliby kto patrzył z
nieba na ziemię, czy mógłby
zauważyć, że nasze czyny różnią się
w czymkolwiek od czynności
mrówek i pszczół?»47. W centrum
wiary biblijnej jest miłość Boga, Jego
konkretna troska o każdą osobę, Jego
plan zbawienia, który obejmuje całą
ludzkość i całe stworzenie, a który
osiąga szczyt we Wcieleniu, Śmierci i
Zmartwychwstaniu Jezusa
Chrystusa. Kiedy ta rzeczywistość
jest zaciemniana, brakuje wówczas
kryterium pozwalającego wyróżnić
to, co czyni życie człowieka cennym i
niepowtarzalnym. Traci on swoje
miejsce we wszechświecie, gubi się w
naturze, rezygnując z własnej



odpowiedzialności moralnej, albo
rości sobie prawo do bycia
absolutnym władcą, przypisując
sobie władzę manipulacji bez
ograniczeń.

55. Ponadto wiara, ukazując nam
miłość Boga Stwórcy, skłania nas do
większego szanowania natury,
sprawia, że uznajemy w niej
zapisaną przez Niego «gramatykę» i
powierzone nam mieszkanie,
abyśmy go doglądali i strzegli;
pomaga nam znaleźć wzorce
rozwoju, nie opierające się tylko na
użyteczności i zysku, ale
uwzględniające to, że stworzenie jest
darem, którego wszyscy jesteśmy
dłużnikami; uczy nas znajdowania
sprawiedliwych form rządów,
uznania, że władza pochodzi od
Boga, by służyła dobru wspólnemu.
Wiara potwierdza również
możliwość przebaczenia, które jakże
często wymaga czasu, wysiłku,
cierpliwości i zaangażowania;



przebaczenie jest możliwe, jeśli
odkrywamy, że dobro jest zawsze
bardziej pierwotne i silniejsze niż
zło, że słowo, którym Bóg potwierdza
nasze życie, jest głębsze niż wszelkie
nasze formy negacji. Zresztą, także z
punktu widzenia czysto
antropologicznego jedność
przewyższa konflikt; musimy stawić
czoło również konfliktowi, ale jego
przeżywanie winno nas prowadzić
do jego rozwiązania,
przezwyciężenia, przekształcenia go
w ogniwo pewnego łańcucha, w
rozwój ku jedności.

Gdy zanika wiara, pojawia się
ryzyko, że zanikną również
fundamenty życia, jak ostrzegał
poeta T. S. Eliot: «Potrzebujecie może,
by wam powiedziano, że nawet te
skromne osiągnięcia / budzące w was
dumę z uładzonego społeczeństwa / z
trudem przeżyją wiarę, której
zawdzięczają swoje znaczenie?»48.
Jeżeli usuniemy wiarę w Boga z



naszych miast, osłabnie zaufanie
między nami, będziemy razem tylko
ze strachu i zagrożona będzie
stabilność. List do Hebrajczyków
stwierdza: «Bog nie wstydzi się być
nazywanym ich Bogiem, gdyż
przysposobił im miasto» (Hbr 11, 16).
Wyrażenie «nie wstydzić się» wiąże
się z publicznym uznaniem. Chce się
przez to powiedzieć, że Bóg swoim
konkretnym działaniem wyznaje
publicznie swoją obecność między
nami, swoje pragnienie umacniania
więzi między ludźmi. Czyż więc to
my będziemy się wstydzić nazywania
Boga naszym Bogiem? To my nie
będziemy wyznawać, że Nim jest, w
naszym życiu publicznym i nie
będziemy głosić wielkości życia
wspólnego, które jest możliwe dzięki
Niemu? Wiara oświeca życie
społeczne. Ona zawiera twórcze
światło dla każdej nowej chwili
historii, ponieważ odnosi wszystkie
wydarzenia do ich początku i



ukazuje przeznaczenie wszystkiego
w Ojcu, który nas kocha.

Pocieszająca siła w cierpieniu 56.
Gdy św. Paweł pisze do chrześcijan w
Koryncie o swoich udrękach i
cierpieniach, łączy swoją wiarę z
głoszeniem Ewangelii. Mówi w
istocie, że w nim wypełnia się
fragment Pisma: «Uwierzyłem,
dlatego przemówiłem» (2 Kor 4, 13).
Apostoł nawiązuje tutaj do słów
Psalmu 116, gdy Psalmista woła:
«Ufałem, nawet gdy mówiłem:
'Jestem w wielkim ucisku'» (w. 10).
Mówienie o wierze często wiąże się z
mówieniem o bolesnych próbach, ale
św. Paweł właśnie to postrzega jako
najbardziej przekonujące głoszenie
Ewangelii, ponieważ to w słabości i
cierpieniu objawia się i zostaje
odkryta moc Boża, przewyższająca
nasze słabości i nasze cierpienia.
Sam Apostoł stoi w obliczu bliskiej
śmierci, która stanie się życiem dla
chrześcijan (por. 2 Kor 4, 7-12).



Wiara oświeca nas w godzinie próby
i właśnie w cierpieniu i słabości staje
się jasne, że «nie głosimy (...) siebie
samych, lecz Chrystusa Jezusa jako
Pana» (2 Kor 4, 5). Rozdział 11. Listu
do Hebrajczyków kończy się
przypomnieniem tych, którzy
cierpieli z powodu wiary (por. ww.
35-38), wśród nich szczególne
miejsce przypada Mojżeszowi, który
znosił zniewagi dla Chrystusa (por.
w. 26). Chrześcijanin wie, że nie da
się wyeliminować cierpienia, ale
może ono nabrać sensu, może stać
się aktem miłości, powierzeniem się
w ręce Boga, który nas nie opuszcza,
i tym samym być etapem wzrostu
wiary i miłości. Kontemplując
zjednoczenie Chrystusa z Ojcem,
również w chwili największego
cierpienia na krzyżu (por. Mk 15, 34),
chrześcijanin uczy się uczestniczenia
w spojrzeniu samego Jezusa. Nawet
śmierć staje się oświecona i może być
przeżyta jako ostatnie wezwanie
wiary, ostatnie «wyjdź z twojej



ziemi», ostatnie «przyjdź!»
wypowiedziane przez Ojca, któremu
powierzamy się z ufnością, że On nas
umocni także podczas ostatecznego
przejścia.

57. Światło wiary nie powoduje, że
zapominamy o cierpieniach świata.
Dla iluż ludzi wiary cierpiący stali się
pośrednikami światła! Dla św.
Franciszka z Asyżu trędowaty, a dla
bł. Matki Teresy z Kalkuty jej ubodzy.
Zrozumieli tajemnicę, która jest w
nich. Zbliżając się do nich, z
pewnością nie uwolnili ich od
wszystkich cierpień, ani nie mogli
wytłumaczyć każdego zła. Wiara nie
jest światłem rozpraszającym
wszystkie nasze ciemności, ale
lampą, która w nocy prowadzi nasze
kroki, a to wystarcza, by iść.
Cierpiącemu człowiekowi Bóg nie
daje wyjaśniającej wszystko
argumentacji, ale swoją odpowiedź
ofiaruje w formie obecności, która
towarzyszy historii dobra, łączącej



się z każdą historią cierpienia, by
rozjaśnił ją promień światła. W
Chrystusie Bóg zechciał podzielić z
nami tę drogę i ofiarować nam swoje
spojrzenie, byśmy zobaczyli na niej
światło. Chrystus jest Tym, który
zniósł ból, i dlatego «nam w wierze
przewodzi i ją wydoskonala» (Hbr 12,
2).

Cierpienie przypomina nam, że
posługa wiary dobru wspólnemu jest
zawsze posługą nadziei, która patrzy
przed siebie wiedząc, że tylko u Boga,
w przyszłości ofiarowanej przez
zmartwychwstałego Jezusa, nasze
społeczeństwo może odnaleźć mocne
i trwałe fundamenty. W tym sensie
wiara łączy się z nadzieją, ponieważ
nawet jeśli niszczeje przybytek
naszego doczesnego zamieszkania,
istnieje wieczne mieszkanie, które
Bóg już otworzył w Chrystusie, w
Jego ciele (por. 2 Kor 4, 16 – 5, 5).
Dynamika wiary, nadziei i miłości
(por. 1 Tes 1, 3; 1 Kor 13, 13) sprawia



zatem, że bliskie są nam troski
wszystkich ludzi, na naszej drodze
prowadzącej do tego miasta,
«którego architektem i budowniczym
jest sam Bóg» (Hbr 11, 10), ponieważ
«nadzieja zawieść nie może» (Rz 5,
5).

W jedności z wiarą i miłością,
nadzieja kieruje nas ku pewnej
przyszłości, która wpisuje się w
perspektywę inną niż iluzoryczne
propozycje bożkow tego świata, a
która daje nam nowy zapał i nową
siłę do codziennego życia. Nie
pozwólmy, by nam skradziono
nadzieję, nie pozwólmy, żeby
zniszczyły ją natychmiastowe
rozwiązania i propozycje, które
blokują nas na drodze, «rozpraszają»
czas, przemieniając go w przestrzeń.
Czas zawsze przewyższa przestrzeń.
W przestrzeni krystalizują się
projekty, czas natomiast zawsze
kieruje ku przyszłości i pobudza do
tego, by iść z nadzieją.



Błogosławiona, która uwierzyła (Łk
1, 45) 58. W przypowieści o siewcy
św. Łukasz przytacza następujące
słowa, w których Jezus wyjaśnia sens
«żyznej ziemi», która «oznacza tych,
którzy wysłuchawszy słowa sercem
szlachetnym i dobrym, zatrzymują je
i wydają owoc dzięki
wytrwałości» (Łk 8, 15). W kontekście
Łukaszowej Ewangelii nawiązanie do
serca szlachetnego i dobrego, w
odniesieniu do usłyszanego i
zachowanego Słowa, stanowi ukryty
obraz wiary Dziewicy Maryi. Ten
sam ewangelista mówi nam o
pamięci Maryi, o tym, że
zachowywała w swoim sercu
wszystko, co słyszała i widziała, aby
Słowo przynosiło owoc w Jej życiu.
Matka Pana jest doskonałą ikoną
wiary, jak powie św. Elżbieta:
«Błogosławiona (jest), która
uwierzyła» (Łk 1, 45).

W Maryi, Córce Syjonu, wypełnia się
długa historia wiary Starego



Testamentu, opowiadająca o licznych
wiernych kobietach, poczynając od
Sary, kobietach, w których, obok
patriarchów, spełniała się Boża
obietnica i rozkwitało nowe życie.
Gdy nadeszła pełnia czasu, Słowo
Boże zwróciło się do Maryi, a Ona
przyjęła Je całym swoim jestestwem,
w swoim sercu, aby w Niej stało się
ciałem i narodziło się jako światłość
dla ludzi. Św. Justyn Męczennik, w
swoim Dialogu z Żydem Tryfonem
użył pięknego wyrażenia, które
mówi, że Maryja, przyjmując orędzie
anioła, poczęła «wiarę i radość»49.
Wiara Matki Jezusa była bowiem
owocna, a kiedy nasze życie
duchowe przynosi owoce, napełnia
nas radość, będąca najbardziej
wyraźnym znakiem wielkości wiary.
W swoim życiu Maryja odbyła
pielgrzymkę wiary, podążając za
swoim Synem50. Toteż w Maryi
droga wiary Starego Testamentu
włącza się w podążanie za Jezusem i
zostaje przez Niego przemieniona,



zyskuje bowiem spojrzenie
wcielonego Syna Bożego.

59. Możemy powiedzieć, że w
Najświętszej Pannie Maryi
urzeczywistnia się to, co poprzednio
podkreślałem, czyli że wierzący jest
całkowicie zaangażowany w swoje
wyznanie wiary. Ze względu na swą
więź z Jezusem Maryja jest ściśle
włączona w to, w co wierzymy. W
dziewiczym poczęciu przez Maryję
mamy jasny znak Boskiego synostwa
Chrystusa. Odwieczny początek
Chrystusa jest w Ojcu, jest On Synem
w pełnym i niepowtarzalnym sensie,
i dlatego rodzi się w czasie bez
udziału mężczyzny. Będąc Synem,
Jezus może przynieść światu nowy
początek i nowe światło, pełnię
wiernej miłości Boga, który oddaje
się ludziom. Z drugiej strony,
prawdziwe macierzyństwo Maryi
zapewniło Synowi Bożemu
prawdziwą ludzką historię,
prawdziwe ciało, w którym umrze na



krzyżu i powstanie z martwych.
Maryja będzie Mu towarzyszyć aż
pod krzyż (por. J 19, 25), skąd Jej
macierzyństwo rozszerzy się po
zmartwychwstaniu i
wniebowstąpieniu Jezusa na każdego
ucznia Jej Syna (por. J 19, 26-27).
Będzie obecna również w
Wieczerniku, by wraz z Apostołami
wypraszać dar Ducha Świętego (por. 
Dz 1, 14). W ten sposób dynamika
miłości między Ojcem i Synem w
Duchu przeniknęła nasze dzieje;
Chrystus przyciąga nas do siebie, aby
nas zbawić (por. J 12, 32). W centrum
wiary jest wyznanie Jezusa, Syna
Bożego, zrodzonego z niewiasty,
wprowadzającego nas, przez dar
Ducha Świętego, w przybrane
synostwo (por. Ga 4, 4-6).

60. Zwracamy się w modlitwie do
Maryi, Matki Kościoła i Matki naszej
wiary. Matko, wspomóż naszą wiarę!
Otwórz nas na słuchanie Słowa,
byśmy rozpoznali głos Boga i Jego



wezwanie. Obudź w nas pragnienie,
by iść za Nim, wychodząc z naszej
ziemi i przyjmując Jego obietnicę.
Pomóż nam, abyśmy pozwolili
dotknąć się przez Jego miłość, byśmy
mogli dotknąć Go wiarą. Pomóż nam
w pełni Mu się zawierzyć, wierzyć w
Jego miłość, zwłaszcza w chwilach
zgryzoty i krzyża, gdy nasza wiara
wezwana jest do dojrzewania.
Zasiewaj w naszej wierze radość
Zmartwychwstałego. Przypominaj
nam, że ten, kto wierzy, nie jest nigdy
sam. Naucz nas patrzeć oczami
Jezusa, aby On był światłem na
naszej drodze. Niech to światło wiary
wzrasta w nas coraz bardziej, aż
nadejdzie ten dzień bez zmierzchu,
którym jest sam Chrystus, Twój Syn,
nasz Pan!

W Rzymie, u Świętego Piotra, dnia 29
czerwca 2013, w uroczystość
Świętych Apostołów Piotra i Pawła, w
pierwszym roku mego Pontyfikatu.



1. Dialog z Żydem Tryfonem, 121, 2: 
PG 6, 758.

2. Ś W. KLEMENS ALEKSANDRYJSKI, 
Protrepticos, IX: (Zachęta Greków),
IX: PG 8, 195.

3. Brief an Elisabeth Nietzsche (11
czerwca 1865), w: Werke in drei
Bänden, München 1954, 953 n.

4. Raj, XXIV, 145-147 (tłum. Edward
Porębowicz).

5. Acta Sanctorum, I Junii, 21.

6. «Nawet jeśli Sobór nie traktuje
bezpośrednio o wierze, mówi o nim
na każdej stronie, uznaje jej żywotny
i nadprzyrodzony charakter, zakłada
ją całą i mocną i na niej buduje swoją
naukę. Wystarczyłoby przytoczyć
stwierdzenia soborowe […], by zdać
sobie sprawę z istotnej wagi, jaką
Sobór, zgodnie z doktrynalną
tradycją Kościoła, przypisuje wierze,
prawdziwej wierze, mającej źródło w



Chrystusie, a kanał przekazu w
Magisterium Kościoła» (PAWEŁ VI,
Audiencja generalna, (8 marca 1967):
Insegnamenti V (1967), 705).

7. Por. np. SOBÓR WAT. I, Konst.
dogm. o wierze katolickiej Dei Filius,
rozdz.III: DS 3008-3020; SOBÓR WAT.
II, Konst. dogm. o Objawieniu Bożym 
Dei Verbum, 5; Katechizm Kościoła
Katolickiego, 153-165.

8. Por. Katechezy, V, 1: PG 33, 505A.

9. In Psal. 32, II, s. I, 9; PL 36, 284.

10. M. BUBER, Opowieści chasydów,
Poznań 1986.

11. Émile, Paris 1966, 387.

12. Lettre à Christophe de Beaumont,
Lausanne 1993, 110.

13. Por. In Ioh. Evang., 45, 9: PL 35,
1722-1723.

14. Część II, IV.



15. De continentia, 4, 11: PL 40, 356.

16. Vom Wesen katholischer
Weltanschauung (1923), w: 
Unterscheidung des Christlichen.
Gesammelte Studien 1923-1963,
Mainz 1963, 24.

17. XI, 30, 40: PL 32, 825.

18. Por. tamże, 825-826

19. Por. Vermischte Bemerkungen /
Culture and Value, G.H. von Wright
(pod redakcją), Oxford 1991, 32-33;
61-64.

20. Homiliae in Evangelia, II, 27, 4: PL
76, 1207.

21. Por. Expositio super Cantica
Canticorum, XVIII, 88: CCL, 
Continuatio Mediaevalis, 87, 67.

22. Tamże, XIX, 90: CCL, Continuatio
Mediaevalis, 87, 69.



23. «Bogu objawiającemu należy
okazać „posłuszeństwo wiary” (por. 
Rz 16, 26; por. Rz 1, 5; 2 Kor 10, 5-6),
przez które człowiek z wolnej woli
cały powierza się Bogu, okazując
„pełną uległość rozumu i woli wobec
Boga objawiającego” i dobrowolnie
uznając objawienie przez Niego
dane. By móc okazać taka wiarę,
trzeba mieć łaskę Bożą uprzedzającą
i wspomagającą oraz pomoce
wewnętrzne Ducha Świętego, który
by poruszał serca i do Boga zwracał,
otwierał oczy rozumu i udzielał
„wszystkim słodyczy w uznawaniu i
dawaniu wiary prawdzie”. Aby zaś
coraz głębsze było zrozumienie
objawienia tenże Duch Święty
darami swymi wiarę stale
udoskonala» (SOBÓR WAT. II, Konst.
dogm. o Objawieniu Bożym Dei
Verbum, 5)

24. Por. H. SCHLIER, Meditationen
über den Jahanneischen Begriff der
Wahrheit,w: Besinnung auf das Neue



Testament. Exegetische Aufsätze und
Vorträge 2, Freiburg, Basel, Wien
1959, 272.

25. Por. S. Th., III, q. 55, a. 2, ad 1.

26. Sermo 229/L, PLS 2, 576: «Tangere
autem corde, hoc est credere».

27. Por. Enc. Fides et ratio (14
września 1998), 73: AAS (1999), 61-62.

28. Por. VIII, 12, 29: PL 32, 762.

29. De Trinitate, XV, 11, 20: PL 42,
1071: «verbum quod intus lucet».

30. Por. De civitate Dei, XXII, 30, 5: PL
41, 804.

31. Por. KONGR. NAUKI WIARY, Dekl.
Dominus Iesus (6 sierpnia 2000), 15: 
AAS 92 (2000), 756.

32. Demonstratio apostolicae
praedicationis, 24: SC 406, 117.



33. Por. ŚW. BONAWENTURA, 
Breviloquium, Prol.: Opera Omnia, V,
Quaracchi 1891, s. 201; In I Sent., 
proem., q. 1, resp.: Opera Omnia, I,
Quaracchi 1891, s. 7; ŚW. TOMASZ Z
AKWINU, S. Th., I, q. 1.

34. Por. De Baptismo, 20, 5: CCL 1,
295.

35. Konst. dogm. o Objawieniu
Bożym Dei Verbum, 8.

36. Por. SOBÓR WAT. II, Konst. o
Liturgii świętej Sacrosanctum
Concilium, 59.

37. Por. Epistula Barnabae, 11, 5: SC
172, 162.

38. Por. De nuptiis et concupistentia, I,
4, 5: PL 44, 413: «Habent quippe
intentionem generandi regenerandos,
ut qui ex eis saeculi filii nascuntur in
Dei filios renascantur».



39. SOBÓR WAT. II, Konst. dogm. o
Objawieniu Bożym Dei verbum, 8.

40. In nativitate Domini, Sermo, 4, 6: 
SC 22, 110.

41. Por. ŚW. IRENEUSZ, Adversus
haereses, I, 10, 2: SC 264, 160.

42. Por. tamże, II, 27, 1: SC 294, 264.

43. Por. ŚW. AUGUSTYN, De sancta
virginitate, 48, 48: PL 40, 424-425:
«Servatur et in fide inviolata quaedam
castitas virginalis, qua Ecclesia uni
viro virgo casta coptatur».

44. Por. An Essay on the Development
of Christian Doctrine, Uniform
Edition: Longmans, Green and
Company, London, 1868-1881,
185-189.

45. Por. SOBÓR WAT. II, Konst. dogm.
o Objawieniu Bożym Dei verbum, 10.

46. ORYGENES, Contra Celsum, IV,
75:SC 136, 372.



47. Tamże, 85: SC 136, 394.

48. “Do you need to be told that even
such modest attainments / As you can
boast in the way of polite society /
Will hardly survive the faith to
which they owe their significance?”:
«Choruses from The Rock», w: The
Collected Poems and Plays 1909-1950,
New York 1980, 106.

49. Por. Dialog z Żydem Tryfonem,
100, 5: PG 6, 710.

50. Por. SOBÓR WAT. II, Konst. dogm.
o Kościele Lumen gentium, 58.

niedziela.pl

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/lumen-fidei-pierwsza-
encyklika-papieza-franciszka/

(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/lumen-fidei-pierwsza-encyklika-papieza-franciszka/
https://opusdei.org/pl-pl/article/lumen-fidei-pierwsza-encyklika-papieza-franciszka/
https://opusdei.org/pl-pl/article/lumen-fidei-pierwsza-encyklika-papieza-franciszka/

	"Lumen Fidei", pierwsza encyklika Papieża Franciszka

