
opusdei.org

List Prałata z okazji
Roku Miłosierdzia

"Modlitwą i czynami
podziękujmy Ojcu Świętemu za
ogłoszenie tego specjalnego
jubileuszu, który jest
prawdziwym czasem łaski dla
Kościoła i świata."

19-12-2015

Najukochańsi, niech Jezus zachowa
moje córki i moich synów!

1. Błogosławiony Bóg i Ojciec Pana
naszego, Jezusa Chrystusa, Ojciec
miłosierdzia i Bóg wszelkiej pociechy



(2 Kor 1,3), który przez wielką swą
miłość, jaką nas umiłował, i to nas,
umarłych na skutek występków,
razem z Chrystusem przywrócił do
życia (...) razem też wskrzesił i razem
posadził na wyżynach niebieskich w
Chrystusie Jezusie (Ef 2,4-6).

Słowa świętego Pawła pomagają od
początku nadać właściwy kierunek
temu, co chcę Wam przekazać w tym
liście. Do napisania go skłoniło mnie
pragnienie, abyśmy jak najlepiej
przygotowali się do przeżycia Roku
Miłosierdzia, ogłoszonego przez
Papieża Franciszka z okazji
pięćdziesiątej rocznicy zakończenia
Soboru Watykańskiego II. Zacznie
się, jak wiecie, 8 grudnia i skończy w
uroczystość Chrystusa Króla, 20
listopada 2016 roku.

Kiedy Ojciec Święty podał do
wiadomości, że chce ogłosić ów
nadzwyczajny święty rok,
poczuliśmy chrześcijańską radość, że



częściowo pokryje się z rokiem
maryjnym poświęconym rodzinie,
który mamy w Prałaturze.
Odczytaliśmy to jako znak opieki
Matki Bożej, do której zwracamy się
w litanii Regina familiae i Mater
misericordiae.

Ze wstawiennictwem naszej Matki
możemy czerpać z dobroci Pana
Jezusa, który daje bezpieczne
schronienie i jest zawsze gotów
odpowiedzieć na nasze prośby,
zaspokoić nasze osobiste potrzeby.
Od miłosierdzia Bożego możemy
uzyskać wzrost miłości, zrozumienia,
braterstwa, zainteresowania
duszami. Bo przecież, jako
członkowie Kościoła, chcemy
„przyczynić się do tego, aby rodzina
ludzka i jej historia stawały się
bardziej ludzkie”[1]. Chciejmy
przeżywać każdy dzień z solidną
nadzieją – niebo nie przestaje
zaopatrywać nas w środki, abyśmy
byli spokojni i pewni, że Najświętsza



Trójca zawsze czuwa nad
stworzeniem. Jak przypomina Papież
Franciszek, wznieśmy się z pozycji
stworzenia, aby kontemplować
ojcowską i pełną miłości rękę
Boga[2].

Modlitwą i czynami podziękujmy
Ojcu Świętemu za ogłoszenie tego
specjalnego jubileuszu, który jest
prawdziwym czasem łaski dla
Kościoła i świata. Napełnia nas
wszystkich radość na głos wspólnego
Ojca, aby poprzez pobożność i
sakramenty, szczególnie sakrament
pokuty i Eucharystię, a także poprzez
konkretne przejawy miłości
braterskiej wobec bliźnich, być bliżej
Pana Jezusa. Jeśli będziemy ulegli
Duchowi Świętemu, bardziej
utożsamimy się z Jezusem
Chrystusem i bardziej upodobnimy
się do Ojca niebieskiego, którego
miłosierne oblicze zostało nam
objawione w Jezusie Chrystusie.



2. Deus, cui proprium est misereri
semper et parcere: suscipe
deprecationem nostram[3], Boże,
który zawsze przebaczasz i masz
miłosierdzie: wysłuchaj nasze
błagania – modlimy się codziennie.
Miłosierdzie! Jak zachęca nas
Kościół, musimy bardziej zagłębić się
w ten przynoszący pociechę Boży
atrybut, w którym mieszczą się
wszystkie inne. Czynimy to z
synowską ufnością. Ogłaszając
nadzwyczajny jubileusz, Ojciec
Święty napisał, że miłosierdzie „to
jest słowo, które objawia
Przenajświętszą Trójcę. Miłosierdzie:
to najwyższy i ostateczny akt, w
którym Bóg wychodzi nam na
spotkanie. Miłosierdzie jest
podstawowym prawem, które
mieszka w sercu każdego człowieka,
gdy patrzy on szczerymi oczami na
swojego brata, którego spotyka na
drodze życia. Miłosierdzie to droga,
która łączy Boga z człowiekiem,
ponieważ otwiera serce na nadzieję



bycia kochanym na zawsze, pomimo
ograniczeń naszego grzechu”[4].

Minęło trzydzieści pięć lat od kiedy
święty Jan Paweł II wydał encyklikę 
Dives in misericordia. Poświęcił
dłuższy fragment stosowności
częstego rozważania tej formy Bożej
Miłości. „Przemawiają za tym
również wielorakie doświadczenia
Kościoła i człowieka współczesnego.
Domagają się tego wołania tylu
ludzkich serc, ich cierpienia i
nadzieje, ich zwątpienia i
oczekiwania”[5].

Słowa Jana Pawła II nie tylko są
nadal w pełni aktualne, ale stają się
coraz bardziej naglące. Ludzie
zawsze potrzebowali Bożej
łaskawości, jednak można
powiedzieć, że w naszych czasach
potrzeba ta staje się jeszcze większa.
Kiedy Papież Franciszek otworzy
Święte Drzwi w bazylikach
papieskich, a każdy biskup w swojej



diecezji, „powierzymy Chrystusowi
Panu życie Kościoła, całej ludzkości i
ogromnego kosmosu, prosząc o
wylanie Jego miłosierdzia jak rosy
porannej, aby owocna stała się
historia, którą mamy tworzyć w
najbliższej przyszłości z
zaangażowaniem wszystkich”[6].
Święty Josemaría, wiedząc, jakie było
jego osobiste doświadczenie, od
początku Dzieła wyraźnie kierował
nas do czerpania z ogromu miłości
Boga, który nie opuszcza swoich
dzieci, kobiet i mężczyzn. Nasz
Założyciel sugerował nam w bardzo
wielu sposobach, byśmy pukali do
drzwi Serca Jezusa.

3. Święty Josemaría nauczył nas
napełniać ziemskie drogi
miłosierdziem, które Jezus Chrystus
przyniósł na ziemię. Powiedział
konkretnie: Nasze oddanie w
służbie duszom, to wyraz
miłosierdzia Bożego nie tylko
wobec nas, lecz wobec całej



ludzkości[7]. Trzymając się blisko
naszego Ojca, starajmy się jeszcze
bardziej współpracować z Panem
Bogiem, aby w każdym
chrześcijaninie i w każdym
człowieku dobrej woli zaczęła płynąć
obfitym strumieniem Miłość
miłosierna, która ze zranionego
Serca Jezusa rozlewa się ciągle na
ludzkość.

Ogarnięty takimi uczuciami i
pragnieniami, zapraszam Was, moje
córki i synowie, aby rozpocząć Rok
Miłosierdzia z głębokim
nabożeństwem i radością. Będziemy
się inspirować nauką Pisma
Świętego, którego strony to cudowny
śpiew wychwalający łaskawość Bożą.
Zatrzymamy się szczególnie na
przykładzie Chrystusa, na Jego życiu
i nauczaniu. W bliskości z
Odkupicielem pomogą nam kroki
świętego Josemaríi, który ciągle
kierował swój wzrok na postać
Dobrego Pasterza, oddającego całego



siebie za swoje owce (por. J 10,1-18), i
radził nam oraz tylu innym ludziom,
abyśmy więcej patrzyli na Pana
nieba i ziemi.

Miłosierdzie Boga wobec ludzkości

4. Już Stary Testament w wielu
miejscach głosi niezbadaną litość
Boga wobec swoich stworzeń. Pan
jest łagodny i miłosierny, nieskory do
gniewu i bardzo łaskawy. Pan jest
dobry dla wszystkich i Jego
miłosierdzie ogarnia wszystkie Jego
dzieła (Ps 145,8-9). Prorocy nie
przestają wołać: Nawracajcie się do
Pana, Boga waszego! On bowiem jest
litościwy, miłosierny, nieskory do
gniewu (Jl 2,13).

Podczas Ostatniej Wieczerzy Pan
Jezus odmówił – zgodnie z tradycją
żydowską – Wielki Hallel, czyli
wielką pieśń chwały – psalm, który
wymienia cuda dokonane przez Boga
w stworzeniu i w historii. Na koniec
każdego wersetu powtarza się tam



jako refren następujące słowa: bo
Jego miłosierdzie na wieki (Ps 136).

„W mocy miłosierdzia wszystkie
dzieje starożytnego ludu pełne są
głębokiego znaczenia zbawczego”[8]
i dalej widać to w pełni w Nowym
Testamencie w zbawczym Wcieleniu
Syna Bożego. Sam Jezus, ofiarując
swoje życie na Krzyżu, ustanawiając
Eucharystię i pozostałe sakramenty,
ustanowił Miłość fundamentalną
treścią miłosierdzia Bożego.

Wracajmy często do tych
fragmentów Ewangelii – od narodzin
w Betlejem aż do Ofiary z siebie na
Krzyżu – które wyrażają, jak Jezus
Chrystus lituje się nad ludzkością i
rozumie ją. Zatrzymajmy się, by
lepiej zobaczyć tyle sytuacji, w
których okazuje ludziom
zmiłowanie: kiedy leczył chorych i
uwalniał opętanych, kiedy karmił
zgłodniały tłum, kiedy pełnymi
garściami rozdawał chleb swojej



nauki, kiedy wychodził na spotkanie
skruszonych grzeszników i
przebaczał im, kiedy wybierał
swoich uczniów, kiedy ich upominał
spojrzeniem lub słowami, kiedy
rozsyłał Apostołów po całym świecie,
kiedy dał nam swoją Matkę jako
naszą Matkę, kiedy wysłał nam
obiecanego Ducha Świętego itd. We
wszystkich swoich czynach i słowach
Pan Jezus pokazuje łaskawe oblicze
Boga Ojca.

To samo dzieje się w ciągu całej
historii Kościoła od wstąpienia
Jezusa Chrystusa do nieba. Pośród
blasków i cieni, obecnych na drodze
chrześcijan, nigdy nie brakowało
interwencji miłosierdzia Bożego. Za
pośrednictwem Ducha Świętego,
który mieszka w Kościele oraz wraz z
realną obecnością Chrystusa w
Eucharystii, a także dzięki
wstawiennictwu Matki Bożej, które
jest zawsze aktualne, docierają do
nas strumienie miłosierdzia, które



Bóg stale wylewa na świat. Nie
przestawajmy dziękować za nie
naszemu Ojcu Bogu, otwierając na
oścież drzwi naszych serc i starając
się, by także inne osoby pozwoliły
napełnić się łaską Bożą.

Historia miłosierdzia Bożego

5. W Encyklice Dives in misericordia
święty Jan Paweł II sytuuje
miłosierdzie w centrum życia
Kościoła, w historii ludzkości. „W
tym eschatologicznym spełnieniu
miłosierdzie objawi się jako miłość,
podczas gdy w doczesności, w
dziejach człowieka, które są zarazem
dziejami grzechu i śmierci, miłość
musi się objawiać nade wszystko
jako miłosierdzie i wypełniać się
również jako miłosierdzie. Program
mesjański Chrystusa: program
miłosierdzia, staje się programem
Jego ludu, programem Kościoła. W
samym centrum tego programu
pozostaje zawsze krzyż, w nim



bowiem objawienie Miłości
miłosiernej osiąga swój szczyt”[9].

Rzeczywiście, nie można oddzielać
Krzyża od Zmartwychwstania, bo
jedno i drugie objawia Miłość Bożą.
Miłosierdzie Boże ukazuje się w
całym misterium paschalnym.
Błogosławiony Paweł VI powiedział,
że „cała historia zbawienia
kierowana jest przez Boże
miłosierdzie, które wychodzi
naprzeciw ludzkiej nędzy”[10].

Chrystus wziął na siebie nasze
grzechy, „raz jeden był ofiarowany
dla zgładzenia grzechów wielu” (Hbr
9,28). Jego Matka z pełną wolnością
zaakceptowała oddanie tego, kto,
przyjąwszy ludzką kondycję we
wszystkim oprócz grzechu (zob. Hbr
4,15), mógł okazać prawdziwą litość.
W Magnificat Najświętsza Maryja
Panna wyraziła proroctwo: 
miłosierdzie Jego z pokoleń na
pokolenia (Łk 1,50).



6. Córki i synowie moi, należymy do
owych pokoleń, które wyśpiewują
miłosierdzie Boga! I jest to dla nas
wielka radość. Nasz Ojciec ciągle
odkrywał w swoim osobistym życiu,
jak i w życiu Opus Dei, że Pan Bóg
kochał go z upodobaniem. Często
powtarzał, że cała historia Dzieła
to historia przejawów
miłosierdzia Bożego. W latach
sześćdziesiątych pisał: Ani w tym
liście, ani w wielu dokumentach,
które mógłbym do was pisać , nie
opisałbym wszystkich przejawów
dobroci Boga, które uprzedzały
wszystkie kroki Dzieła i zawsze im
towarzyszyły[11]. Nie wahał się
powiedzieć w tym kontekście, że 
historię Opus Dei należałoby pisać
na kolanach[12]. Używając
obrazowego zdania, podkreślał, że
przy założeniu i rozwoju Dzieła
inicjatywa należała zawsze do Boga,
a jego rolą było tylko bycie wiernym
narzędziem woli Bożej.



Życie świętego Josemaríi i historia
Opus Dei ściśle się ze sobą wiążą, do
tego stopnia, że od 1928 roku nie jest
możliwe ich odróżnić ani oddzielić.
Podczas jednej medytacji powiedział:
W Dziele wszystko zrobił Bóg.
Patrząc po ludzku, co było? Tylko
dobry humor, dużo miłości do
Jezusa Chrystusa i Jego Kościoła
oraz pragnienie, aby wytrwać,
kiedy coś było niemożliwe. Pan Bóg
ustawiał mnie, tak jak ja jako
dziecko ustawiałem ołowiane
żołnierzyki: robiłem z nimi, co
chciałem, czasem ucinałem im
głowę... Tak postępował ze mną
Bóg – poprowadził mnie ścieżkami,
jakimi chciał, pozwolił, by mnie
uderzano, bo mi się należało[13].

Każda z tych sytuacji służyła
naszemu Ojcu, aby udoskonalić
swoją wierność i powierzenie się w
ręce Boga. Jak napisał Papież
Franciszek: „Ktoś jest przekonany, że
jego życie przyniesie owoc, ale nie



zamierza wiedzieć: jak ani gdzie, ani
kiedy. Ma pewność, że nie zatraci się
żaden z jego uczynków spełnionych z
miłości, nie zatraci się żadna ze
szczerych trosk o innych, nie zatraci
się żaden akt miłości względem Boga,
nie zatraci się żadne ofiarne
zmęczenie, nie zatraci się żadna
bolesna cierpliwość”[14]. Dlatego
nasz Ojciec nigdy nie tracił pokoju. 
Dzieci moje, skrucha idzie w parze
z Miłością. Żadne zadanie, żadne
zmartwienie nie spowodowało,
żebym stracił kiedykolwiek
«gaudium cum pace», ponieważ
Bóg nauczył mnie kochać i «nullo
enim modo sunt onerosi labores
amantium» (św. Augustyn, «De
bono viduitatis», 21,26), dla tego,
kto kocha, praca nigdy nie jest
wielkim ciężarem. Dlatego
najważniejsze to nauczyć się
kochać, bo «in eo quod amatur,
aut non laboratur, aut et labor
amatur» (ibidem): gdzie jest
miłość, tam wszystko jest



szczęściem. Na tym polegało
wielkie miłosierdzie Boże, które
mnie prowadziło jak małego
chłopca, ucząc mnie kochać. Kiedy
byłem jeszcze nastolatkiem, Pan
zasiał w moim sercu ziarno
zapalone miłością. Owo ziarno jest
dzisiaj, moje córki i synowie,
bujnym drzewem o smukłym pniu,
w którego cieniu odzyskuje życie
wiele dusz[15].

7. Święty Josemaría zawsze tak
postępował. Jego nabożeństwo do
bezpiecznego schronienia Bożego,
które tu rozważamy, miało długą
historię – nauczył się tego od swoich
rodziców w domu rodzinnym.
Pogłębił je podczas przygotowania do
kapłaństwa w seminarium w
Logroño, a następnie w seminarium
św. Karola w Saragossie, w którym
znajdował się obraz Serca Jezusa
płonącego miłością i ukoronowanego
cierniami, który głęboko go
wzruszał. Potem, podczas



hiszpańskiej wojny domowej, odżyło
w nim na nowo, jak opisuje to na
swojej modlitwie w przeddzień
uroczystości Najświętszego Serca
Pana Jezusa:

Chcę być teraz, mój Boże, blisko
rany Twojej piersi i objąć myślą
wszystkie moje dzieci, wszystkich
tych, którzy są żywymi członkami
żywego Ciała Twojego Dzieła.
Wymieniając po kolei ich imiona,
rozważę ich cechy, ich cnoty i
wady, i potem będę Cię prosił,
popychając każdego do Ciebie: «Do
środka!». Umieszczę ich wewnątrz
Twojego Serca. Tak chcę postąpić z
każdym teraz i ze wszystkimi,
którzy przyjdą potem, w ciągu
wieków, aż do końca świata, aby
tworzyć tę nadprzyrodzoną
rodzinę. Wszyscy, wszyscy w Sercu
Chrystusa, wszyscy zjednoczeni
dzięki miłości do Niego i wszyscy
oderwani od rzeczy tej ziemi siłą
miłości i umartwienia. Chcemy być



jak pierwsi chrześcijanie;
odnowimy w świecie ich ducha.
Zacznijmy od tego, by w Dziele
panowała atmosfera, którą
wyraża zdanie: «congregavit nos
in unum Christi amor»[16].

Podczas mszy świętej, po konsekracji,
święty Josemaría odmawiał po cichu
modlitwę do Miłości miłosiernej,
której nauczył się w młodości. To
ukochane Serce Jezusa było źródłem
jego ojcostwa w Opus Dei, które
rozciąga się na jego córki i synów
wszystkich czasów. I Święta Ofiara
napełniała go odkupieńczym
pragnieniem Chrystusa,
obejmującym całą ludzkość.
Powyższe refleksje pomogą nam
zachować pewność i optymizm w
trudnych momentach, jakie mogą
pojawić się w historii świata lub w
naszym osobistym życiu. Bóg jest
zawsze taki sam: wszechmocny,
mądry, miłosierny. Umie w każdym
momencie wyciągnąć ze zła – dobro,



z porażek – wielkie zwycięstwa dla
tych, którzy Mu ufają.

8. W latach siedemdziesiątych, kiedy
poważny kryzys wiary i dyscypliny
siał spustoszenie w duszach, św.
Josemaría otrzymał nowe światło z
nieba, które utwierdziło go w
niezachwianym zaufaniu w Bożą
pomoc. 23 sierpnia, po odprawieniu
mszy świętej, Bóg wyrył w jego sercu
słowa, które, trochę zmienione,
pochodzą z Listu do Hebrajczyków: 
adeamus cum fiducia ad thronum
gratiae, ut misericordiam
consequamur (Hbr 4,16). Zaraz
powiedział to nam, którzy byliśmy z
nim w tym czasie. Kilka tygodni
później wrócił do tego wydarzenia w
kameralnej atmosferze rodzinnego
spotkania ze swoimi synami w
Rzymie:

Powiem Wam coś, co Bóg, nasz
Pan, chce, abyście wiedzieli. Dzieci
Boże w Opus Dei «adeamus cum



fiducia» – mamy iść z wielką wiarą
– «ad thronum gloriae» – do tronu
chwały, do Najświętszej Maryi
Panny, Matki Bożej i Matki naszej,
którą tak często wzywamy jako
Sedes Sapientiae, «ut
misericordiam consequamur», aby
dostąpić miłosierdzia (...).

Idźmy przez Najsłodsze Serce
Maryi do Najświętszego i
Miłosiernego Serca Jezusa, aby Go
prosić, aby w swoim miłosierdziu
okazał swoją moc w Kościele i
napełnił nas męstwem, abyśmy
szli naprzód naszą drogą,
pociągając do Niego wiele
dusz[17].

Ta pewność popychała go, by
niestrudzenie szukać w Słowie
Bożym tekstów najbardziej
odpowiednich na temat łaskawości i
opieki Bożej, aby rozważać je na
swojej osobistej modlitwie. I tak, rok
później, opowiedział znowu o swoim 



odkryciu, które wlało w jego duszę
dużo optymizmu i ufności,
pomagając mu pokonać wielki ból,
który ze względu na miłość do
Kościoła, bardzo mu ciążył.

Rozważam ostatnio dużo niektóre
teksty Pisma Świętego, które
mówią o Bożym miłosierdziu.
Wiem, że bibliści, nadają temu
słowu różny sens i rozumieją
przez miłosierdzie nie tylko to, co
rozumiemy w języku potocznym:
zmiłowanie, litość, lecz także
lojalność Boga wobec ludzi.

Zobaczcie, jakie to piękne! Bóg,
nasz Pan w taki sposób lituje się
nad nami – bo jego miłosierdzie
oznacza także litość – że jego
lojalność skłania Go, aby być
miłosiernym wobec każdego z nas,
aby patrzeć na nas z miłością ojca
i matki[18].

Św. Josemaría zagłębiał się coraz
bardziej w sens słów Pisma Świętego,



które rozważał już w swojej
młodości: Bóg okazał synom ludzkim
swoją łaskawość (zob. Prz 8,31).
Dlatego szedł pewnie, zakładając
Opus Dei. Nawet, kiedy nie miał
żadnych środków, owa „łaskawość”
Boga dawała mu pewność, że Dzieło
będzie się nadal rozwijało.

Sprawiedliwość i miłosierdzie

9. Święty Łukasz, nazwany przez
jednego z wielkich chrześcijańskich
poetów pisarzem łaskawości
Chrystusa[19], wybiera spośród
przypowieści, którymi posługiwał się
Mistrz, aby wyjaśnić uczniom cechy
królestwa niebieskiego, trzy nauki,
które podkreślają, jak bardzo Bogu
zależy na swoich ludziach: to
przypowieść o zaginionej owcy, o
zgubionej drachmie oraz o synu
marnotrawnym. We wszystkich
trzech „Jezus objawia naturę Boga
jako naturę Ojca, który nigdy nie
uważa się za zwyciężonego, dopóki



nie sprawi, że poprzez współczucie i
miłosierdzie zniknie i pokonane
zostanie odrzucenie”[20].

Ukochane Serce Boga daje się poznać
szczególnie w przypowieści o ojcu,
który cierpliwie czeka, dzień po dniu,
na powrót niewdzięcznego syna, aby
mu przebaczyć, kiedy tylko wróci.
Jan Paweł II precyzyjnie
skomentował to w Encyklice Dives in
misericordia, podkreślając jak ta
nauka odnosi się do wszystkich ludzi,
do każdego z osobna. „Przypowieść
dotyka pośrednio każdego złamania
przymierza miłości, każdej utraty
łaski, każdego grzechu. (...)
Dziedzictwo, które otrzymał od ojca,
było pewnym zasobem dóbr
materialnych; jednakże ważniejsza
od tych dóbr była godność syna w
domu ojca. Sytuacja, w jakiej się
znalazł wraz z utratą owych dóbr,
musiała mu uświadomić tę właśnie
utraconą godność”[21].



Podobnie komentował tę parabolę
nasz Ojciec: Miłosierdzie, jakie Bóg
okazuje, ma powodować, że
zawsze wracamy. Dzieci moje,
lepiej nie oddalać się od Niego, nie
porzucać Go. Jeśli jednak zdarzy
się Wam z powodu ludzkiej
słabości odejść, szybko wracajcie.
On nas zawsze przyjmuje jak
ojciec syna marnotrawnego, z
miłością jeszcze bardziej
intensywną[22].

Chociaż tekst oryginalny nie używa
słowa „sprawiedliwość” ani
„miłosierdzie”, zauważa św. Jan
Paweł II, „jednak w sposób ogromnie
precyzyjny stosunek sprawiedliwości
do tej miłości, która objawia się jako
miłosierdzie, zostaje wpisany w samą
treść ewangelicznej przypowieści.
Tym jaśniej widać, iż miłość staje się
miłosierdziem wówczas, gdy wypada
jej przekroczyć ścisłą miarę
sprawiedliwości, ścisłą, a czasem
nazbyt wąską”[23].



Św. Josemaría odkrył praktyczny
związek pomiędzy sprawiedliwością
a miłością w zachowaniu matek[24].
Widział w sprawiedliwości Bożej 
głębokie miłosierdzie[25]. Nie
możemy zwracać się do Boga w
oparciu o prawa, lecz mamy
prosić, by okazał nam swoje
miłosierdzie, jak modlimy się w
jednym z psalmów: «Miserere mei,
Deus, secundum magnam
misericordiam tuam» (Ps 50,2).
Zmiłuj się nade mną, Boże, w
swojej łaskawości, w ogromie
swego miłosierdzia. Nie zwracamy
się do Boga, wymagając czegoś z
powodu sprawiedliwości[26].

10. Nie brakuje osób, które
przeciwstawiają sprawiedliwość i
miłosierdzie. Papież, ogłaszając
Jubileusz Miłosierdzia, ostrzegł nas,
by nie popełnić tego błędu. „Nie są to
dwa aspekty sobie przeciwne, ale
dwa wymiary tej samej
rzeczywistości, która rozwija się



stopniowo, aż do osiągnięcia swego
szczytu w pełni miłości (...).

W obliczu wizji sprawiedliwości,
która jest niczym więcej jak tylko
zwykłym zachowywaniem Prawa,
które dzieli osoby na sprawiedliwych
i grzeszników, Jezus chce pokazać
wielki dar miłosierdzia, które szuka
grzeszników, aby zaoferować im
przebaczenie i zbawienie. Stąd też
staje się zrozumiałe, dlaczego z
powodu tej swojej wizji uwalniającej
i będącej źródłem odnowienia, Jezus
został odrzucony przez faryzeuszów
i uczonych w Piśmie”[27].

Zwracać się do Bożego miłosierdzia

11. Jako owoc szczególnej łaski Bożej
– jak to wcześniej przypomniałem –
nasz Założyciel głęboko rozumiał
przejawy Bożej łaskawości, które
opisuje Pismo Święte. Na przykład
komentując cud wskrzeszenia syna
wdowy z Naim, zwrócił uwagę, że 
miłość Pana Jezusa do nas była



wynikiem świętych racji, które być
może nas by nie poruszyły. Święty
Łukasz mówi: «misericordia
motus super eam» (Łk 7,13),
skłoniło Go współczucie,
miłosierdzie wobec tej kobiety,
choć były możliwe inne motywy,
racjonalne patrząc po ludzku:
była biedna, była wdową i to był jej
jedyny syn[28].

W żałobnym orszaku brało udział
wielu ludzi, wielu szło z Jezusem,
jednak tylko On wchodzi w bolesną
sytuację kobiety, która jest matką
zmarłego, i wychodzi jej na
spotkanie. Czyż nie jest godne
podziwu, że Mistrz ulega
miłosiernym impulsom swojego
Serca, nie czekając, aż wyrazimy Mu
nasze potrzeby? Ta ludzka i boska
postawa Odkupiciela stanowi dla nas
silną zachętę, aby się do Niego
zwracać w każdym momencie. My
także musimy uciekać się do
miłosierdzia Pana. Przed Bogiem



nie mamy żadnego prawa. Ja
osobiście widzę bardzo jasno, że
nie mogę powiedzieć: Panie,
wymagam tego od Ciebie, chociaż
wiem, że jestem Jego synem i tak
się czuję. Zwracam się do Niego ze
skruchą, prosząc Go o
miłosierdzie[29], licząc na Jego
litość.

W ciągu swoich ostatnich lat na
ziemi, czując potrzebę proszenia z
większym zaufaniem i żarliwością o
Boże przebaczenie, św. Josemaría
uzupełnił akt strzelisty, którym
zwrócił się w 1952 roku do
Najświętszego Serca Jezusa, aby
poświęcić mu Dzieło, pracę
apostolską oraz potrzeby Kościoła i
ludzkości: «Cor Iesu Sacratissimum
et Misericors, dona nobis
pacem!»Od tego momentu prośba o
opiekę nieba nad światem,
Kościołem, duszami, była u naszego
Ojca jeszcze częstsza, dniami i
nocami.



Tutaj pojawia się główny owoc, o jaki
błagamy Boga w roku poświęconym
Jego miłosierdziu: aby społeczeństwo
wróciło na drogę przykazań, aby
dusze pozwoliły zapalić się miłością
Bożą, aby we wszystkich zakątkach
Kościoła odżyła jasna doktryna i
autentyczna pobożność. Czynię
bardzo moimi słowa Papieża: „Jakże
pragnę, aby nadchodzące lata były
naznaczone miłosierdziem tak,
byśmy wyszli na spotkanie każdej
osoby, niosąc dobroć i czułość Boga!
Do wszystkich, tak wierzących, jak i
tych, którzy są daleko, niech dotrze
balsam miłosierdzia jako znak
Królestwa Bożego, które jest już
obecne pośród nas”[30].

Być miłosierni jak Ojciec niebieski

12. Kościół niesie ze sobą stałe
pragnienie ofiarowania stworzeniom
miłości Bożej, nikogo nie
wykluczając. Jednakże, jak zauważa
Papież, „być może przez zbyt długi



czas zapomnieliśmy wskazywać i żyć
drogą miłosierdzia. Z jednej strony
pokusa, która podpowiada, aby brać
pod uwagę tylko i zawsze
sprawiedliwość, sprawiła, że
zapomnieliśmy, iż jest to tylko
pierwszy krok, jakkolwiek konieczny
i nieodzowny, ale Kościół potrzebuje
wznieść się ponad to, aby osiągnąć
cel wyższy i o wiele bardziej
znaczący”[31].

Nie wystarczy prosić Boga o
wybaczenie grzechów naszych i
wszystkich ludzi. Do tego
niezastąpionego błagania należy
dodać konkretną praktykę
miłosierdzia wobec bliźniego. Bo 
Jeśliby ktoś mówił: «Miłuję Boga», a
brata swego nienawidził, jest kłamcą,
albowiem kto nie miłuje brata swego,
którego widzi, nie może miłować
Boga, którego nie widzi. Takie zaś
mamy od Niego przykazanie, aby ten,
kto miłuje Boga, miłował też i brata
swego (1 J 4,20-21).



Dzieła miłosierdzia, tak często
głoszone i praktykowane w Kościele,
są dla nas odpowiednim sposobem,
aby wyrażać dobre intencje w
konkretnych uczynkach. „Uczynkami
miłosierdzia są dzieła miłości, przez
które przychodzimy z pomocą
naszemu bliźniemu w potrzebach
jego ciała i duszy”[32], tłumaczy 
Katechizm Kościoła Katolickiego.
Częstsze praktykowanie dzieł
miłosierdzia to jedno z zaleceń
Papieża na ten rok. „Przepowiadanie
Jezusa przedstawia te uczynki
miłosierdzia, abyśmy mogli poznać,
czy żyjemy jak Jego uczniowie, czy
też nie”[33].

Pan Jezus opisał to w Ewangelii w
sposób bardzo jasny, podając
jednoznaczne kryterium: Jak chcecie,
żeby ludzie wam czynili, podobnie wy
im czyńcie. Jeśli bowiem miłujecie
tych tylko, którzy was miłują, jakaż za
to należy się wam wdzięczność?
Przecież i grzesznicy okazują miłość



tym, którzy ich miłują. I jeśli dobrze
czynicie tym tylko, którzy wam dobrze
czynią, jaka za to należy się wam
wdzięczność? I grzesznicy to samo
czynią. Jeśli pożyczek udzielacie tym,
od których spodziewacie się zwrotu,
jakaż za to należy się wam
wdzięczność? I grzesznicy pożyczają
grzesznikom, żeby tyleż samo
otrzymać.

Wy natomiast miłujcie waszych
nieprzyjaciół, czyńcie dobrze i
pożyczajcie, niczego się za to nie
spodziewając. A wasza nagroda
będzie wielka i będziecie synami
Najwyższego; ponieważ On jest dobry
dla niewdzięcznych i złych. Bądźcie
miłosierni, jak Ojciec wasz jest
miłosierny (Łk 6,31-36).

Dzieła miłosierdzia co do ciała

13. Nauka katolicka streszcza
następująco dzieła miłosierdzia co do
ciała: „głodnych nakarmić,
bezdomnym dać dach nad głową,



nagich przyodziać, chorych i
więźniów nawiedzać, umarłych
grzebać. Spośród tych czynów
jałmużna dana ubogim jest jednym z
podstawowych świadectw miłości
braterskiej; jest ona także
praktykowaniem sprawiedliwości,
która podoba się Bogu”[34].
Wszystkie one są realizacją 
mandatum novum (J 13,34), nowego
przykazania, które zostawił nam
Jezus Chrystus. Idąc za tą wskazówką
Zbawiciela, Kościół kochał zawsze z
upodobaniem biednych, chorych,
opuszczonych, ludzi, którzy nie mają
domu... I zawsze miał obecne słowa
Pana Jezusa, odnoszące się do sądu
ostatecznego: Zaprawdę, powiadam
wam: Wszystko, co uczyniliście
jednemu z tych braci moich
najmniejszych, Mnieście uczynili (Mt
25,40). I poprzez przypowieść o
dobrym Samarytaninie Jezus nauczył
nas, że nasza miłość odnosi się do
każdej osoby.



14. W Opus Dei, które jest żywą
częścią Kościoła, przypomina się
nam, aby nigdy nie zaniedbywać
dzieł miłosierdzia co do ciała. Nasz
założyciel pełnił je już w pierwszych
latach Dzieła, odwiedzając chorych w
szpitalach w Madrycie, hojnie
zajmując się biednymi nędznikami i
ludźmi, którzy, wstydząc się swojego
postępowania, ukrywali swoje braki,
pozorując normalne życie. Nauczył
tego sposobu postępowania osoby,
które angażowały się w jego
apostolstwo. Powierzył ten rodzaj
działań Matce Bożej i w ten sposób
zrodził się w Opus Dei zwyczaj 
nawiedzenia ubogich Najświętszej
Maryi Panny, które są kontynuowane
wszędzie tam, gdzie znajdują się
wierni Prałatury. W sobotę, w dzień
Matki Bożej, zaprasza się młodych
ludzi, aby ofiarowali jałmużnę, którą
przeznacza się na pomoc komuś, kto
znajduje się w potrzebie. Pomagając
ubogim, oddaje się cześć Matce
Bożej i praktykuje się



miłosierdzie[35]. To środek
formacyjny, ponieważ rozwija w
młodzieży hojność i dzięki temu
wzrasta się w miłości.

Święty Josemaría uczył się ciągle, jak
Bóg dba o swoje stworzenia i bardzo
bolało go, że dobra ziemskie
rozdzielone są między niewielu;
dobra kultury ograniczone są do
zamkniętych kręgów. A poza nimi –
głód chleba i wiedzy, ludzkie życie,
które jest święte, bo pochodzi od
Boga, traktowane jest jak zwykła
rzecz, jak liczba w statystyce.
Rozumiem i podzielam tę
niecierpliwość, która każe mi
patrzeć na Chrystusa
zapraszającego nas ciągle do
praktykowania «nowego
przykazania» miłości (...).

Trzeba rozpoznać Chrystusa,
który wychodzi na spotkanie w
naszych braciach, ludziach. Żadne
ludzkie życie nie jest życiem



odosobnionym, lecz przeplata się z
życiem innych. Żadna osoba nie
jest pojedynczym wersetem, lecz
wszyscy stanowimy część Boskiego
poematu, który Bóg pisze z pomocą
naszej wolności[36].

Wielu młodych – dziewcząt i
chłopaków – a także ludzie dorośli,
widząc skrajne ubóstwo bliźniego,
odkryli w tych braciach i siostrach
biednego Chrystusa i polepszyli
swoją gotowość służenia innym. Pan
Bóg jest jednak nieskończenie
bardziej hojny i obdarzył ich dusze
szczególnymi łaskami: tylko On wie,
jakich głębokich nawróceń owi
chłopcy doświadczyli, ich decyzje
oddania się w służbie Bogu i
Kościołowi, które zrodziły się w
atmosferze spotkań z ludźmi
potrzebującymi, starymi, chorymi,
uwięzionymi...

15. W miarę rozwoju Dzieła Bożego,
dzięki apostolskiej spontaniczności



wiernych i współpracowników Opus
Dei, działania na rzecz materialnej
pomocy bliźnim przybierały nowe
formy, w zależności od epoki i
sytuacji w różnych miejscach.
Powstały szkoły zawodowe dla osób
z różnych środowisk, na wsiach i na
peryferiach wielkich miast,
przychodnie medyczne i szpitale w
dzielnicach o wysokim stopniu
ubóstwa, otwarte dla osób bez
żadnych środków. Rozwinięto pomoc
społeczną, utworzono wiele
organizacji pozarządowych, aby
pomóc krajom mniej rozwiniętym;
banki żywności w krajach
uważanych za bardziej rozwiniętych.
To tylko niektóre przykłady. W czasie
kryzysu ekonomicznego, jaki mamy
obecnie, pozwalają one wielu
ludziom pokryć braki materialne
własne i swoich rodzin.

Dziękuję Bogu za solidarność
wiernych i współpracowników
Prałatury, wyrażoną w tych



wszystkich inicjatywach. Jednak nie
możemy zadawalać się tym, co już
jest. Z łaską Bożą i licząc na pomoc
ludzi dobrego serca – chrześcijan i
niechrześcijan – mamy nadzieję, że
promień oddziaływania tych
inicjatyw będzie coraz większy.

16. Pozwólcie, bym nalegał jeszcze
raz , abyście pilnie opiekowali się
chorymi, w ich domach, w szpitalach
lub gdziekolwiek indziej, gdzie jest
ktoś, kto cierpi na ciele lub duszy.
Naturalnie chodzi też o ośrodki
Dzieła i domy przyłączonych i
supernumerariuszy. W każdym
pacjencie w szczególny sposób staje
się dla nas obecny Jezus Chrystus.

Mamy nie tylko zadbać o możliwą
opiekę medyczną dla nich, ale
uczynić wszystko, co możliwe, jeśli
chodzi o opiekę duchową. Kapłani
powinni ułatwić im przyjęcie
sakramentu Pojednania i Eucharystii;
świeccy służyć przykładem i radą,



aby chorzy w miarę możliwości
utrzymywali ducha modlitwy,
polegającego na kontemplacji i
dziękczynieniu, uwielbieniu i
prośbie. Na przykład niech
odmawiają różaniec lub modlą się w
innej formie pobożności
chrześcijańskiej, które dają radość,
nawet w bólu. Chorzy są wdzięczni,
kiedy odkrywają, że ofiarując Bogu
swoją chorobę i cierpienia oraz
ograniczenia, które jej towarzyszą,
dopełniają niedostatki udręk
Chrystusa w swoim ciele, dla dobra
Jego Ciała, którym jest Kościół (Kol
1,24), jak napisał święty Paweł,
podkreślając zbawczą wartość
cierpienia[37].

Kiedy będą w poważnym stanie, tym
bardziej postarajmy się, aby
otrzymali Namaszczenie Chorych jak
najbardziej owocnie. Kościół mówi,
że ten sakrament miłosierdzia ma
moc odpuszczenia grzechów i – jeśli
odpowiada to dobru duszy –



przyczynia się także do polepszenia
stanu ciała, a nawet jego
uleczenia[38]. Wielowiekowa
tradycja Kościoła pokazuje, że ten
sakrament daje wielki pokój i pogodę
ducha wszystkim tym, którzy go
przyjmują dobrze usposobieni, nie
czekając do ostatnich chwil życia.
Jakże wielką katechezę możemy
poprowadzić z rodzinami, które
często z ignorancji lub z powodu
fałszywego lęku, aby nie niepokoić
chorego, nie wzywają księdza albo
proszą go o posługę dopiero wtedy,
gdy kochana osoba weszła już w stan
nieprzytomności!

17. Z upływem czasu niektóre dzieła
miłosierdzia co do ciała zmieniły
swoje brzmienie lub zastosowanie.
Przyjmowanie pielgrzymów jest
teraz zwykle formułowane jako
„danie bezdomnym dachu nad
głową”. Aktualnie oznacza to pomoc
emigrantom, którzy opuszczają swój
kraj w poszukiwaniu pracy, lepszych



warunków życia itd. Żaden z
uczniów Mistrza nie powinien
traktować z obojętnością tych kobiet
i mężczyzn, czasem całych rodzin.
Myślę szczególnie o chrześcijanach
prześladowanych z powodów
religijnych, których wygnanie
powinno ożywiać w nas zmysł
obcowania świętych.

Papież Franciszek mocno wezwał
władze i wszystkich ludzi dobrej
woli, aby szukać konkretnych
rozwiązań wobec tej potrzeby. Już w
adhortacji Evangelii gaudium, prosił:
„Koniecznie trzeba zwracać uwagę,
żeby być blisko nowych form
ubóstwa i słabości, w których
powinniśmy rozpoznać cierpiącego
Chrystusa, nawet jeśli pozornie nie
przynosi to nam żadnych
namacalnych i natychmiastowych
korzyści: bezdomni, narkomani,
uchodźcy, ludy tubylcze, coraz
bardziej samotne i opuszczone osoby
w podeszłym wieku itd. Migranci są



dla mnie szczególnym wyzwaniem,
ponieważ jestem pasterzem Kościoła,
Kościoła bez granic, który czuje się
matką wszystkich”[39]. W ostatnim
czasie, w ramach przygotowania do
Roku Miłosierdzia, wzmocnił jeszcze
to naglące wezwanie[40].

Weźmy sobie do serca powyższą
prośbę Ojca Świętego i starajmy się
zachęcić naszych krewnych,
przyjaciół i znajomych, aby
urzeczywistniali ją w sposób,
odpowiedni do okoliczności i
możliwości każdego. Niech się modlą
i zastanowią, co mogą zrobić
osobiście, od poruszenia
świadomości opinii publicznej aż do
pomocy w znalezieniu mieszkania,
miejsca pracy, pomocy finansowej
itd.. Działając zawsze z osobistą
odpowiedzialnością, dobrym
sposobem pomocy w realizacji tej
intencji, jest współpraca z
inicjatywami diecezji i parafii,
którym Papież w szczególny sposób



powierzył to zadanie. Wiem, że wielu
z Was, jak i współpracowników oraz
przyjaciół, bierze już udział w
konkretnych akcjach, mających na
celu służbę emigrantom. Dziękuję
Wam za to w imię Pana, ponieważ
dobro, które wyświadczamy tym
naszym braciom i siostrom,
wyświadczamy samemu
Chrystusowi.

Dzieła miłosierdzia co do duszy

18. Św. Josemaría powiedział: 
ośmielam się powiedzieć, że kiedy
okoliczności społeczne zdają się
już mieć rozwiązany problem
nędzy, biedy i bólu, właśnie wtedy
staje się naglącą potrzebą miłości
chrześcijańskiej, która umie
zgadnąć, gdzie powstała potrzeba
pocieszenia wśród pozornego
ogólnego dobrobytu[41].

Weźmy pod uwagę, że gesty miłości
wobec bliźniego nie ograniczają się
do pomocy materialnej, nawet gdyby



ta była bardzo potrzebna. Papież
stwierdza z żalem, że „najgorszą
dyskryminacją, jakiej doświadczają
ubodzy, jest brak opieki
duchowej”[42]. Kościół cechowało
zawsze w ciągu jego historii
promowanie duchowych dzieł
miłosierdzia, które są zawsze
aktualne i realne: „wątpiącym
dobrze radzić, nieumiejętnych
pouczać, grzeszących upominać,
strapionych pocieszać, krzywdy
cierpliwie znosić, urazy chętnie
darować, modlić się za żywych i
umarłych”[43].

Jakie delikatne okazuje się owo
miłosierdzie co do duszy! I jakże
niezbędne w czasie, gdy tylu ludzi
musi znosić samotność,
niezrozumienie, prześladowania,
obrazy, oszczerstwa. Albo też tkwią
w wątpliwościach, nie znając drogi,
która prowadzi do nieba. Bo 
dostępność środków społecznych
przeciw pladze cierpienia i



niedostatku, które obecnie
umożliwiają osiągnięcie efektów
humanitarnych, o jakich kiedyś
nawet nikt nie śnił, nie zastąpi
nigdy skutecznej – ludzkiej i
nadprzyrodzonej – serdeczności
bezpośredniego osobistego
kontaktu z bliźnim. Owe środki
społeczne znajdują się bowiem na
innej płaszczyźnie. Może będzie to
biedak z sąsiedniej dzielnicy,
chory, który przeżywa swój ból w
ogromnym szpitalu lub jakaś inna
osoba, może bogata, która
potrzebuje serdecznej rozmowy,
chrześcijańskiej przyjaźni, bo żyje
w samotności, wsparcia
duchowego, które usunie jej
wątpliwości i sceptycyzm[44].

Przypomnijmy sytuację żebraczki,
której św. Josemaría mógł ofiarować
tylko posługę duchową oraz
kapłańską serdeczność. W
odpowiedzi owa kobieta
zdecydowała oddać swoje życie za



Dzieło. Kiedy powtórnie spotkał się z
nią w szpitalu i dowiedział się, jaką
ofiarę złożyła Bogu, uznał ją za
pierwsze powołanie spośród swoich
przyszłych córek.

19. Wśród wielu możliwych działań
na rzecz solidarności i braterstwa
zatrzymam się tylko na niektórych:
pouczać, radzić, przebaczać. To
przejawy naszej troskliwej miłości,
jaką mamy okazywać wszystkim, a
szczególnie tym, którzy znajdują się
bliżej nas: członkom naszej rodziny,
przyjaciołom, koleżankom i kolegom
z pracy, znajomym...

Nauczyć prawd naszej wiary kogoś,
kto ich nie zna, stanowi formę
miłosierdzia, która ma
fundamentalne znaczenie. Nasz
założyciel nazywał to w kilku
słowach: dawanie doktryny to
nasza wielka misja.Często
podkreślał, że wielkim
nieprzyjacielem Boga i dusz jest



ignorancja religijna i stwierdzał, że
działalność Opus Dei to wielka
katecheza, to umieszczenie w
zasięgu wszystkich zbawczego
orędzia Kościoła i uczenie, jak
wprowadzić go w życie. Bądź
pewien: twoje apostolstwo polega
na szerzeniu dobroci, światła,
entuzjazmu, hojności, ducha
ofiary, stałości w pracy na
dogłębnym studiowaniu, ogromie
oddania, byciu na bieżąco, na
całkowitym i radosnym
posłuszeństwie Kościołowi, na
doskonałej miłości...[45] Cały ten
plan wymaga hojnego wysiłku, aby
dostarczyć formacji doktrynalnej,
duchowej i apostolskiej osobom, z
którymi jesteśmy w kontakcie. Cóż za
radość, kiedy prawda Ewangelii
oświetla różne pola, po których się
poruszamy: zawodowe, społeczne,
kulturowe!

Starajmy się, w tym Roku
miłosierdzia, wzmóc naszą



gorliwość, aby jak najwięcej dusz
zbliżyło się do ciepła Kościoła,
Oblubienicy Chrystusa i naszej
Matki. Uda się nam to z Bożą
pomocą, jeśli każda i każdy osobiście
zachęci swoich przyjaciół, kolegów i
znajomych do środków
formacyjnych.

20. Sposoby udzielenia rady komuś,
kto tego potrzebuje, też są bardzo
różne. Pierwszy z nich to świadectwo
naszego życia. Takie było życie Pana
Jezusa na ziemi, jak nam wytrwale
przypominał święty Josemaría. Nasz
Ojciec lubił myśleć o tym przykładzie
w oparciu o słowa, które otwierają
Dzieje Apostolskie: co Jezus czynił i
czego nauczał od początku (Dz 1,1).
Po świadectwie własnego życia idą
właściwe słowa, jasne i pełne miłości,
które nie ranią, a które
wypowiadamy do naszych przyjaciół
i znajomych: apostolstwo przyjaźni
i zaufania, na którego sens nasz
Ojciec tak bardzo nalegał.



Jakże skuteczna jest spójność tego, co
się mówi z tym, co się robi! Czasem
przybiera ona formę upomnienia
braterskiego, jak uczy Ewangelia
(zob. Mt 18,15-17). To szlachetne,
odważne i owocne dzieło
miłosierdzia, które rodzi się z
miłości, z zainteresowania
przyjacielem czy przyjaciółką.

„Obecnie jesteśmy na ogół bardzo
wrażliwi, jeśli chodzi o dbałość o
miłosierdzie w obrębie dobra
fizycznego i materialnego innych – to
słowa Benedykta XVI na ten temat –
jednak panuje prawie całkowite
milczenie, jeśli chodzi o
odpowiedzialność duchową za
innych. Nie tak było na początku w
Kościele i we wspólnotach naprawdę
dojrzałych w wierze, w których
osoby nie tylko interesowały się
zdrowiem ciała brata, lecz także
zdrowiem duszy i jego ostatecznym
przeznaczeniem (...). Ważne jest
odzyskanie tego wymiaru



miłosierdzia chrześcijańskiego”[46]. I
dalej mówił tak: „Nie należy milczeć
w obliczu zła. Mam tu na myśli
postawę tych chrześcijan, którzy ze
względów ludzkich lub ze zwykłej
wygody, dostosowują się do
rozpowszechnionej mentalności,
zamiast zachęcać swoich braci do
czujności co do sposobów myślenia i
postępowania, które przeczą wierze i
nie są drogą dobra”[47].

Okażmy naszą wdzięczność
świętemu Josemaríi, który wpoił nam
skuteczność tej ewangelicznej
praktyki, jako wspaniały, dobry i
zwyczajny sposób pomocy
bliźniemu. Rodzi się on z miłości i
powinien być stosowany z
rzeczywistą pokorą i
nadprzyrodzoną roztropnością.

„To nie duch potępienia ani
wzajemnego obwiniania się porusza
chrześcijańską naganę, lecz miłość i
miłosierdzie, i chodzi w niej o



prawdziwą troskę o dobro brata.
Apostoł Paweł mówi: «Gdyby komuś
przydarzył się jakiś upadek, wy,
którzy pozostajecie pod działaniem
Ducha, w duchu łagodności
sprowadźcie takiego na właściwą
drogę. Bacz jednak, abyś i ty nie uległ
pokusie» (Ga 6,1).

W naszym świecie nasiąkniętym
indywidualizmem, konieczne jest
odkrycie na nowo znaczenia
upomnienia braterskiego, abyśmy
razem kroczyli ku świętości”[48].

21. Przebaczenie to kolejny cudowny
sposób praktykowania miłości. Nie
sądźcie, a nie będziecie sądzeni; nie
potępiajcie, a nie będziecie potępieni;
odpuszczajcie, a będzie wam
odpuszczone. Dawajcie, a będzie wam
dane; miarę dobrą, ubitą, utrzęsioną i
wypełnioną ponad brzegi wsypią w
zanadrza wasze. Odmierzą wam
bowiem taką miarą, jaką wy
mierzycie (Łk 6,37-38). Przypomnijmy



sobie przypowieść o człowieku, który
nie chciał darować swojemu
współsłudze małego długu, chociaż
jego pan darował mu ogromną sumę.
Jaka była odpowiedź pana? Sługo
niegodziwy! Darowałem ci cały ten
dług, ponieważ mnie prosiłeś. Czyż
więc i ty nie powinieneś był ulitować
się nad swoim współsługą, jak ja
ulitowałem się nad tobą? I uniósłszy
się gniewem, pan jego kazał wydać go
katom, dopóki mu nie odda całego
długu. Podobnie uczyni wam Ojciec
mój niebieski, jeżeli każdy z was nie
przebaczy z serca swemu bratu (Mt
18,32-35).

Przebaczenie to jasny znak, że
jesteśmy i postępujemy jak dzieci
Boże. Wymazujmy zatem z pamięci
wszelkie doznane obrazy i
upokorzenia – choćby nawet były
najbardziej niesprawiedliwe,
oszczercze i gorzkie – gdyż dziecku
Bożemu nie wypada sporządzać
rejestru doznanych krzywd do



późniejszego przedłożenia. Nie
powinniśmy zapominać
przykładu, jaki daje nam
Chrystus[49]. Święty Łukasz, we
fragmencie opisującym Mękę Pańską,
pisze, że gdy przyszli na miejsce
zwane «Czaszką», ukrzyżowali tam
Jego i złoczyńców, jednego po prawej,
drugiego po lewej Jego stronie. Jezus
zaś mówił: «Ojcze, przebacz im, bo nie
wiedzą, co czynią» (Łk 23,33-34).

Oczywiście nie jest łatwy taki sposób
postępowania, jednak łaska Boża
sprawia, że jest to droga możliwa do
przebycia, jak pokazuje to
zachowanie tylu chrześcijan, którzy
od pierwszych momentów historii
Kościoła, a także teraz, nie tylko
umieją być łaskawi, ale szczerze
kochać swoich prześladowców. Pod
tym względem św. Josemaría podjął
prawą i stałą decyzję, by zawsze i w
każdej chwili przebaczać, co
potwierdzał jego przykład i słowa.



Nie żywić nienawiści do wrogów,
nie odpłacać złem za zło,
powstrzymać się od zemsty,
przebaczać bez chowania uraz – to
wszystko uważano wówczas – a
także i teraz, nie oszukujmy się –
za coś niezwykłego, nazbyt
heroicznego, wręcz
nienormalnego. Tak wielka jest
małostkowość stworzeń. Lecz
Jezus Chrystus, który przyszedł
dla zbawienia wszystkich ludzi i
pragnie włączyć chrześcijan do
swego zbawczego dzieła, chciał
nauczyć swoich uczniów – ciebie i
mnie – miłości wielkiej i szczerej,
bardziej szlachetnej i silniejszej.
Winniśmy się kochać wzajemnie,
tak jak Chrystus kocha każdego z
nas. Jedynie wtedy, naśladując
Boski przykład – pomimo naszej
osobistej nieudolności – zdołamy
otworzyć serce dla wszystkich
ludzi, kochać w sposób wyższy,
całkowicie nowy[50].



Będziemy sądzeni na podstawie
naszych dzieł miłosierdzia. „Czy
daliśmy jeść temu, kto jest głodny,
czy daliśmy pić temu, kto jest
spragniony, czy przyjęliśmy
przybysza i ubrali nagiego, czy
mieliśmy czas, aby być z chorym i z
więźniem (por. Mt 25,31-45).
Podobnie również zostaniemy
zapytani, czy pomogliśmy wyjść z
wątpliwości, które sprawiają, że
człowiek zaczyna się bać, i które
stają się źródłem samotności; czy
byliśmy zdolni do przezwyciężenia
ignorancji, w której żyją miliony
osób, a przede wszystkim dzieci
pozbawione koniecznej pomocy, aby
wyjść z biedy; czy byliśmy blisko
tego, kto jest samotny i uciśniony; czy
przebaczyliśmy temu, kto nas
obraził, i odrzuciliśmy każdą formę
urazów i nienawiści, które prowadzą
do przemocy; czy byliśmy cierpliwi
na wzór Boga, który jest tak bardzo
cierpliwy wobec nas; i wreszcie – czy
powierzyliśmy Panu na modlitwie



naszych braci i siostry. W każdym z
tych „najmniejszych” jest obecny sam
Chrystus. Jego ciało staje się znów
widoczne jako umęczone, poranione,
ubiczowane, niedożywione, w
ucieczce..., abyśmy mogli je
rozpoznać, dotknąć i pomóc z troską.
Nie zapominajmy o słowach św. Jana
od Krzyża: «Pod wieczór życia będą
cię sądzić z miłości» (św. Jan od
Krzyża, Słowa światła i miłości, str.
59)”[51].

Apostolstwo Spowiedzi

22. Innym dziełem miłosierdzia,
szczególnie ważnym, jest pomoc
ludziom, aby odzyskali przyjaźń z
Bogiem, utraconą w wyniku grzechu.
Ileż uwagi poświęcił święty
Josemaría – jak również
błogosławiony Álvaro del Portillo – 
apostolstwu spowiedzi!Ja także
często Wam o tym mówię, gdyż nie
jest możliwe , by ktoś czynił postępy
w poznaniu Chrystusa i miłości do



Niego, jeśli nie dba o czystość duszy,
jeśli nie korzysta często z
sakramentu Pokuty.

Ojciec św. często mówi o tym
sakramencie. W bulli ogłaszającej
jubileusz, stwierdza: „Z
przekonaniem na nowo kładziemy w
centrum sakrament pojednania,
ponieważ pozwala dotknąć nam
wielkość miłosierdzia. Będzie to dla
każdego penitenta źródłem
prawdziwego pokoju
wewnętrznego”[52].

Rozważmy radę, którą z potrzeby
duszy św. Josemaría dał swoim
synom kapłanom, a którą można
odnieść do wszystkich prezbiterów: 
Dominującą pasją kapłanów w
Opus Dei(...)jest dawanie doktryny,
kierowanie duszami:
przepowiadanie i spowiadanie.
Temu musicie się poświęcać, bez
lęku, że się wyczerpiecie, nie
martwiąc się przeciwnościami:



«qui seminant in lacrimis, in
exsultatione metent» (Ps 125,5),
kto sieje we łzach, będzie zbierał w
radości. Misją świeckich, moich
synów i córek, jest zarzucić pracą
– a więc napełnić zadowoleniem –
swoich braci kapłanów,
prowadząc do ich posługi wielu
ludzi[53].

23. Spowiednicy są sami w sobie
„prawdziwym znakiem miłosierdzia
Ojca. Bycie spowiednikiem to nie
improwizacja. Spowiednikami
stajemy się przede wszystkim wtedy,
gdy wpierw sami jako penitenci
szukamy przebaczenia. Nigdy nie
zapominajmy, że być spowiednikiem
znaczy mieć udział w samej misji
Jezusa i być konkretnym znakiem
ciągłości Bożej miłości, która
przebacza i zbawia (...).

Nikt z nas nie jest panem
sakramentu, ale wiernym sługą
przebaczenia Boga. Każdy



spowiednik powinien przyjmować
wiernych jak ojciec z przypowieści o
marnotrawnym synu: to ojciec, który
wybiega na spotkanie syna, pomimo
że ten ostatni roztrwonił jego
majątek. Spowiednicy są wezwani,
aby objąć skruszonego syna, który
wraca do domu i by wyrazić radość z
tego, że się odnalazł. Niech nie
zmęczy spowiedników również to, że
będą musieli wyjść do drugiego syna,
który pozostał na zewnątrz i jest
niezdolny do radości, aby
wytłumaczyć mu, że jego ostry osąd
jest niesprawiedliwy i nie ma sensu
w obliczu miłosierdzia Ojca, które
nie zna granic”[54].

Córki i synowie moi, prośmy Boga,
aby uczynił nas wiernymi
narzędziami swojego miłosierdzia:
kapłani, poświęcając wiele godzin –
tyle ile mogą – do przebaczania w
imię Boże, a świeccy poprzez ciągłe
staranie ,– owoc szczerej i
bezinteresownej miłości –, by



pomagać przyjaciołom i znajomym
przygotować swoje dusze, by uzyskać
jak najwięcej owoców z sakramentu
radości i pokoju.

24. Nie chcę przedłużać. Polecam
Wam, abyście czytali i głęboko
rozważali bullę Misericordiae vultus i
wyciągnęli własne konkluzje. Jest
tam także mowa, aby udać się do
jakiegoś sanktuarium i otrzymać
odpust, udzielony przez Kościół,
pomagając w ten sposób rozszerzyć
obficie w ciągu najbliższych miesięcy
czułe i synowskie nabożeństwo do
naszej najświętszej Matki. „Słodycz
Jej spojrzenia niech nam towarzyszy
w tym Roku Świętym, abyśmy
wszyscy potrafili odkryć radość z
czułości Boga. Nikt tak jak Maryja nie
poznał głębokości tajemnicy Boga,
który stał się człowiekiem. Wszystko
w Jej życiu zostało ukształtowane
przez obecność miłosierdzia, które
stało się ciałem. Matka
Ukrzyżowanego i



Zmartwychwstałego weszła do
sanktuarium miłosierdzia Bożego,
ponieważ wewnętrznie uczestniczyła
w tajemnicy Jego miłości”[55]

Z miłością błogosławię Was,

Rzym, 4 listopada 2015 roku

[1] Sobór Watykański II, Konstytucja 
Gaudium et spes, nr 40.

[2] Por. Papież Franiszek, Encyklika 
Laudato Si', 24 V 2015, nr 77.

[3] Preces, Dzieła.

[4] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 2.

[5] Św. Jan Paweł II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 1.

[6] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 5.



[7] Św. Josemaría, List, 24 III 1930, nr
1.

[8] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 7.

[9] Św. Jan Paweł II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 8.

[10] Bł. Paweł VI, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 14 IV
1976.

[11] Św. Josemaría, List, 25 I 1961, nr
1.

[12] Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 11 IV 1952.

[13] Ibidem.

[14] Papież Franciszek, Adhortacja 
Evangelii gaudium, 24 XI 2013, nr
279.

[15] Św. Josemaría, List, 25 I 1961, nr
3.



[16] Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 4 VI 1937.

[17] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 9 IX 1971.

[18] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 14 VI 1972.

[19] Zob. Dante Alghieri, Monarchia,
1.

[20] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 9.

[21] Św. Jan Paweł II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 5.

[22] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 27 III 1972.

[23] Św. Jan Paweł II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 5.

[24] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 173.

[25] Św. Josemaría, Droga, nr 309.



[26] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 11 IX 1971.

[27] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
20.

[28] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 25 IX 1971.

[29] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 9 IX 1971.

[30] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 5.

[31] Ibidem, nr 10.

[32] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2447.

[33] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
15.

[34] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2447.



[35] Św. Josemaría, Instrucción, 9 I
1935, nr 196.

[36] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 111.

[37] Zob. Św. Jan Paweł II, List 
Salvifici doloris, 11 II 1984.

[38] Zob. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1520.

[39] Papież Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24 XI
2013, nr 210.

[40] Zob. Papież Franciszek,
Przemówienie podczas modlitwy 
Anioł Pański, 6 IX 2015.

[41] Św. Josemaría, List 24 X 1942, nr
44.

[42] Papież Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24 XI
2013, nr 200.



[43] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
15.

[44] Św. Josemaría, List, 24 X 1942, nr
44.

[45] Św. Josemaría, Bruzda, nr 927.

[46] Benedykt XVI, Orędzie na Wielki
Post 2012 roku, 3 XI 2011, nr 1.

[47] Ibidem.

[48] Ibidem.

[49] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 309.

[50] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 225.

[51] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
15.



[52] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
17.

[53] Św. Josemaría, List, 8 VIII 1956,
nr 35.

[54] Papież Franciszek, Bulla 
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
17.

[55] Ibidem, nr 24.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-
milosierdzia/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-milosierdzia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-milosierdzia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-milosierdzia/

	List Prałata z okazji Roku Miłosierdzia

