opusdei.org

List Pralata z okazji
Roku Milosierdzia

"Modlitwa i czynami
podziekujmy Ojcu Swietemu za
ogloszenie tego specjalnego
jubileuszu, ktory jest
prawdziwym czasem laski dla
Kosciola i swiata."

19-12-2015

Najukochansi, niech Jezus zachowa
moje corki i moich synow!

1. Btogostawiony Bog i Ojciec Pana
naszego, Jezusa Chrystusa, Ojciec
mitosierdzia i Bog wszelkiej pociechy



(2 Kor 1,3), ktory przez wielkq swq
mitos¢, jakq nas umitowad, i to nas,
umartych na skutek wystepkow,
razem z Chrystusem przywraocit do
zycia (...) razem tez wskrzesit i razem
posadzit na wyzynach niebieskich w
Chrystusie Jezusie (Ef 2,4-6).

Slowa Swietego Pawla pomagaja od
poczatku nadac¢ wlasciwy kierunek
temu, co chce Wam przekazac¢ w tym
liscie. Do napisania go sklonilo mnie
pragnienie, abySmy jak najlepiej
przygotowali sie do przezycia Roku
Mitosierdzia, ogloszonego przez
Papieza Franciszka z okazji
piecdziesiatej rocznicy zakonczenia
Soboru Watykanskiego II. Zacznie
sie, jak wiecie, 8 grudnia i skonczy w
uroczystos$¢ Chrystusa Krdla, 20
listopada 2016 roku.

Kiedy Ojciec Swiety podal do
wiadomosci, ze chce oglosi¢ ow
nadzwyczajny swiety rok,
poczuliSmy chrzescijanskg radosc, ze



czeSciowo pokryje sie z rokiem
maryjnym poswieconym rodzinie,
ktory mamy w Pralaturze.
OdczytaliSmy to jako znak opieki
Matki Bozej, do ktdrej zwracamy sie
w litanii Regina familiae i Mater
misericordiae.

Ze wstawiennictwem naszej Matki
mozemy czerpac z dobroci Pana
Jezusa, ktdry daje bezpieczne
schronienie i jest zawsze gotow
odpowiedzie¢ na nasze proshy,
zaspokoi¢ nasze osobiste potrzeby.
Od milosierdzia Bozego mozemy
uzyskac¢ wzrost mitosci, zrozumienia,
braterstwa, zainteresowania
duszami. Bo przeciez, jako
czlonkowie Kosciola, chcemy
»przyczynic sie do tego, aby rodzina
ludzka i jej historia stawaly sie
bardziej ludzkie”[1]. Chciejmy
przezywac kazdy dzien z solidng
nadzieja — niebo nie przestaje
zaopatrywac nas w srodki, abySmy
byli spokojni i pewni, ze NajsSwietsza



Trojca zawsze czuwa nad
stworzeniem. Jak przypomina Papiez
Franciszek, wzniesSmy sie z pozycji
stworzenia, aby kontemplowac
ojcowska i pelna mitosci reke
Bogal2].

Modlitwa i czynami podziekujmy
Ojcu Swietemu za ogloszenie tego
specjalnego jubileuszu, ktdry jest
prawdziwym czasem laski dla
Kosciola i Swiata. Napelnia nas
wszystkich rados$¢ na glos wspdlnego
Ojca, aby poprzez poboznosc i
sakramenty, szczegdlnie sakrament
pokuty i Eucharystie, a takze poprzez
konkretne przejawy mitosci
braterskiej wobec bliznich, by¢ blizej
Pana Jezusa. Jesli bedziemy ulegli
Duchowi Swietemu, bardziej
utozsamimy sie z Jezusem
Chrystusem i bardziej upodobnimy
sie do Ojca niebieskiego, ktorego
milosierne oblicze zostatlo nam
objawione w Jezusie Chrystusie.



2. Deus, cui proprium est misererti
semper et parcere: suscipe
deprecationem nostram/[3], Boze,
ktory zawsze przebaczasz i masz
milosierdzie: wystuchaj nasze
blagania - modlimy sie codziennie.
Milosierdzie! Jak zacheca nas
Kosciol, musimy bardziej zaglebic sie
W ten przynoszacy pocieche Bozy
atrybut, w ktorym mieszcza sie
wszystkie inne. Czynimy to z
synowska ufnoscia. Oglaszajac
nadzwyczajny jubileusz, Ojciec
Swiety napisal, ze milosierdzie ,to
jest stowo, ktore objawia
Przenajswietsza Trojce. Milosierdzie:
to najwyzszy i ostateczny akt, w
ktorym Bog wychodzi nam na
spotkanie. Milosierdzie jest
podstawowym prawem, ktore
mieszka w sercu kazdego cztowieka,
gdy patrzy on szczerymi oczami na
swojego brata, ktorego spotyka na
drodze zycia. Milosierdzie to droga,
ktora tgczy Boga z czlowiekiem,
poniewaz otwiera serce na nadzieje



bycia kochanym na zawsze, pomimo
ograniczen naszego grzechu”[4].

Minelo trzydziesci piec lat od kiedy
Swiety Jan Pawel II wydat encyklike
Dives in misericordia. PoSwiecil
dluzszy fragment stosownosci
czestego rozwazania tej formy Bozej
Milosci. ,,Przemawiajg za tym
rowniez wielorakie doswiadczenia
Kosciola i czlowieka wspolczesnego.
Domagaja sie tego wotania tylu
ludzkich serc, ich cierpienia i
nadzieje, ich zwatpienia 1
oczekiwania”[5].

Stlowa Jana Pawtla II nie tylko sa
nadal w pelni aktualne, ale stajg sie
coraz bardziej naglace. Ludzie
zawsze potrzebowali Bozej
taskawosci, jednak mozna
powiedzied, ze w naszych czasach
potrzeba ta staje sie jeszcze wieksza.
Kiedy Papiez Franciszek otworzy
Swiete Drzwi w bazylikach
papieskich, a kazdy biskup w swojej



diecezji, ,powierzymy Chrystusowi
Panu zycie Kosciola, calej ludzkosci i
ogromnego kosmosu, proszac o
wylanie Jego milosierdzia jak rosy
porannej, aby owocna stala sie
historia, ktéra mamy tworzy¢ w
najblizszej przysztosci z
zaangazowaniem wszystkich”[6].
Swiety Josemaria, wiedzac, jakie bylo
jego osobiste doswiadczenie, od
poczatku Dziela wyraznie kierowal
nas do czerpania z ogromu mitosci
Boga, ktory nie opuszcza swoich
dzieci, kobiet i mezczyzn. Nasz
Zalozyciel sugerowal nam w bardzo
wielu sposobach, bysSmy pukali do
drzwi Serca Jezusa.

3. Swiety Josemaria nauczyl nas
napeliniac ziemskie drogi
miltosierdziem, ktore Jezus Chrystus
przyniost na ziemie. Powiedzial
konkretnie: Nasze oddanie w
stuzbie duszom, to wyraz
milosierdzia Bozego nie tylko
wobec nas, lecz wobec calej



ludzkosci[7]. Trzymajac sie blisko
naszego Ojca, starajmy sie jeszcze
bardziej wspdlpracowac z Panem
Bogiem, aby w kazdym
chrzescijaninie i w kazdym
cztowieku dobrej woli zaczela pltynac
obfitym strumieniem Milos$¢
milosierna, ktdra ze zranionego
Serca Jezusa rozlewa sie ciggle na
ludzkosé.

Ogarniety takimi uczuciami i
pragnieniami, zapraszam Was, moje
corki i synowie, aby rozpocza¢ Rok
Milosierdzia z glebokim
nabozenstwem i radoscig. Bedziemy
sie inspirowac nauka Pisma
Swietego, ktérego strony to cudowny
Spiew wychwalajacy taskawosc Boza.
Zatrzymamy sie szczegOlnie na
przykiadzie Chrystusa, na Jego zyciu
i nauczaniu. W bliskosci z
Odkupicielem pomoga nam kroki
Swietego Josemarii, ktory ciggle
kierowal swdj wzrok na postac
Dobrego Pasterza, oddajacego calego



siebie za swoje owce (por. ] 10,1-18), i
radzil nam oraz tylu innym ludziom,
abySmy wiecej patrzyli na Pana
nieba i ziemi.

Mitosierdzie Boga wobec ludzkosci

4. Juz Stary Testament w wielu
miejscach glosi niezbadana litoSc¢
Boga wobec swoich stworzen. Pan
jest tagodny i mitosierny, nieskory do
gniewu i bardzo taskawy. Pan jest
dobry dla wszystkich i Jego
mitosierdzie ogarnia wszystkie Jego
dzieta (Ps 145,8-9). Prorocy nie
przestaja wotac: Nawracajcie sie do
Pana, Boga waszego! On bowiem jest
litosciwy, mitosierny, nieskory do
gniewu (J1 2,13).

Podczas Ostatniej Wieczerzy Pan
Jezus odmowil — zgodnie z tradycja
zydowska — Wielki Hallel, czyli
wielka pie$n chwaly — psalm, ktory
wymienia cuda dokonane przez Boga
w stworzeniu i w historii. Na koniec
kazdego wersetu powtarza sie tam



jako refren nastepujace stowa: bo
Jego mitosierdzie na wieki (Ps 136).

»W mocy milosierdzia wszystkie
dzieje starozytnego ludu pelne sa
glebokiego znaczenia zbawczego”[8]
i dalej wida¢ to w pelni w Nowym
Testamencie w zbawczym Wcieleniu
Syna Bozego. Sam Jezus, ofiarujac
swoje zycie na Krzyzu, ustanawiajac
Eucharystie i pozostate sakramenty,
ustanowil Milos¢ fundamentalng
tre$cia mitosierdzia Bozego.

Wracajmy czesto do tych
fragmentow Ewangelii — od narodzin
w Betlejem az do Ofiary z siebie na
Krzyzu - ktére wyrazaja, jak Jezus
Chrystus lituje sie nad ludzkoscia i
rozumie ja. Zatrzymajmy sie, by
lepiej zobaczyc tyle sytuacji, w
ktorych okazuje ludziom
zmilowanie: kiedy leczy! chorych i
uwalnial opetanych, kiedy karmit
zglodnialy ttum, kiedy pelnymi
garS$ciami rozdawal chleb swojej



nauki, kiedy wychodzil na spotkanie
skruszonych grzesznikow i
przebaczal im, kiedy wybierat
swoich uczniow, kiedy ich upominat
spojrzeniem lub stowami, kiedy
rozsytat Apostolow po calym Swiecie,
kiedy dat nam swoja Matke jako
nasza Matke, kiedy wystal nam
obiecanego Ducha Swietego itd. We
wszystkich swoich czynach i stowach
Pan Jezus pokazuje taskawe oblicze
Boga Ojca.

To samo dzieje sie w ciggu calej
historii Kosciola od wstapienia
Jezusa Chrystusa do nieba. Posrod
blaskow i cieni, obecnych na drodze
chrzescijan, nigdy nie brakowato
interwencji mitosierdzia Bozego. Za
posrednictwem Ducha Swietego,
ktory mieszka w Kosciele oraz wraz z
realng obecnoscig Chrystusa w
Eucharystii, a takze dzieki
wstawiennictwu Matki Bozej, ktore
jest zawsze aktualne, docieraja do
nas strumienie mitosierdzia, ktore



Bog stale wylewa na Swiat. Nie
przestawajmy dziekowac za nie
naszemu Ojcu Bogu, otwierajac na
osciez drzwi naszych serc i starajac
sie, by takze inne osoby pozwolily
napemic sie taska Boza.

Historia mitosierdzia Bozego

5. W EncyKklice Dives in misericordia
Swiety Jan Pawel II sytuuje
milosierdzie w centrum zycia
Kosciota, w historii ludzkosci. ,,W
tym eschatologicznym speinieniu
milosierdzie objawi sie jako mitosc,
podczas gdy w doczesnosci, w
dziejach czlowieka, ktore sg zarazem
dziejami grzechu i $mierci, mitos$¢
musi sie objawia¢ nade wszystko
jako milosierdzie i wypelniac¢ sie
rowniez jako milosierdzie. Program
mesjanski Chrystusa: program
miltosierdzia, staje sie programem
Jego ludu, programem Kos$ciota. W
samym centrum tego programu
pozostaje zawsze krzyz, w nim



bowiem objawienie Mitosci
milosiernej osigga swoj szczyt”[9].

RzeczywisScie, nie mozna oddziela¢
Krzyza od Zmartwychwstania, bo
jedno i drugie objawia MilosS¢ Boza.
Milosierdzie Boze ukazuje sie w
calym misterium paschalnym.
Blogostawiony Pawel VI powiedzial,
Ze ,cala historia zbawienia
kierowana jest przez Boze
milosierdzie, ktore wychodzi
naprzeciw ludzkiej nedzy”[10].

Chrystus wzigl na siebie nasze
grzechy, ,raz jeden byl ofiarowany
dla zgladzenia grzechoéw wielu” (Hbr
9,28). Jego Matka z pelna wolnoscia
zaakceptowala oddanie tego, kto,
przyjawszy ludzka kondycje we
wszystkim oprécz grzechu (zob. Hbr
4,15), mogt okazac prawdziwa litosc.
W Magnificat Najswietsza Maryja
Panna wyrazila proroctwo:
mitosierdzie Jego z pokolen na
pokolenia (Lk 1,50).



6. Corki i synowie moi, nalezymy do
owych pokolen, ktore wysSpiewuja
milosierdzie Boga! I jest to dla nas
wielka rados¢. Nasz Ojciec ciagle
odkrywal w swoim osobistym zyciu,
jak 1w zyciu Opus Dei, Ze Pan Bog
kochatl go z upodobaniem. Czesto
powtarzal, ze catla historia Dziela
to historia przejawow
milosierdzia Bozego. W latach
szeScdziesiagtych pisal: Ani w tym
liscie, ani w wielu dokumentach,
ktore mogtbym do was pisac, nie
opisatbym wszystkich przejawow
dobroci Boga, ktore uprzedzaly
wszystkie kroki Dziela i zawsze im
towarzyszyly[11]. Nie wahatl sie
powiedzie¢ w tym kontekscie, ze
historie Opus Dei nalezaloby pisacé
na kolanach[12]. Uzywajac
obrazowego zdania, podkreslal, ze
przy zalozeniu i rozwoju Dziela
inicjatywa nalezala zawsze do Boga,
a jego rola bylo tylko bycie wiernym
narzedziem woli Bozej.



Zycie $wietego Josemarii i historia
Opus Dei Scisle sie ze soba wiaza, do
tego stopnia, ze od 1928 roku nie jest
mozliwe ich odrdznic¢ ani oddzielic.
Podczas jednej medytacji powiedziak:
W Dziele wszystko zrobit Bog.
Patrzqc po ludzku, co byto? Tylko
dobry humor, duzo mitosci do
Jezusa Chrystusa i Jego Kosciotla
oraz pragnienie, aby wytrwacd,
kiedy cos byto niemozliwe. Pan Bog
ustawiatl mnie, tak jak ja jako
dziecko ustawiatem otowiane
Zolnierzyki: robitem z nimi, co
chciatem, czasem ucinatem im
glowe... Tak postepowat ze mnq
Bog - poprowadzit mnie sciezkami,
jakimi chcial, pozwolil, by mnie
uderzano, bo mi sie nalezato[13].

Kazda z tych sytuacji stuzyla
naszemu Ojcu, aby udoskonalic
swoja wiernosc i powierzenie sie w
rece Boga. Jak napisal Papiez
Franciszek: ,Ktos$ jest przekonany, ze
jego zycie przyniesie owoc, ale nie



zamierza wiedziec: jak ani gdzie, ani
kiedy. Ma pewnosc, Ze nie zatraci sie
zaden z jego uczynkow speinionych z
mitosci, nie zatraci sie zadna ze
szczerych trosk o innych, nie zatraci
sie zaden akt milosci wzgledem Boga,
nie zatraci sie zadne ofiarne
zmeczenie, nie zatraci sie zadna
bolesna cierpliwos¢”[14]. Dlatego
nasz Ojciec nigdy nie tracilt pokoju.
Dzieci moje, skrucha idzie w parze
z Mitlosciq. Zadne zadanie, Zadne
zmartwienie nie spowodowato,
Zebym stracit kiedykolwiek
«gaudium cum pace», poniewaz
Bog nauczyt mnie kochac i «nullo
enim modo sunt onerosi labores
amantium» (sw. Augustyn, «De
bono viduitatis», 21,26), dla tego,
kto kocha, praca nigdy nie jest
wielkim ciezarem. Dlatego
najwazniejsze to nauczyc sie
kochad, bo «in eo quod amatur,
aut non laboratur, aut et labor
amatur» (ibidem): gdzie jest
mitoscé, tam wszystko jest



szczesciem. Na tym polegato
wielkie mitosierdzie Boze, ktore
mnie prowadzito jak matego
chlopca, uczqc mnie kochad. Kiedy
bytem jeszcze nastolatkiem, Pan
zasial w moim sercu ziarno
zapalone milosciq. Owo ziarno jest
dzisiaj, moje corki i synowie,
bujnym drzewem o smuktym pniu,
w ktorego cieniu odzyskuje zZycie
wiele dusz[15].

7. Swiety Josemaria zawsze tak
postepowal. Jego nabozenstwo do
bezpiecznego schronienia Bozego,
ktore tu rozwazamy, miato dluga
historie — nauczyt! sie tego od swoich
rodzicow w domu rodzinnym.
Poglebil je podczas przygotowania do
kaplanstwa w seminarium w
Logrofio, a nastepnie w seminarium
sw. Karola w Saragossie, w ktorym
znajdowatl sie obraz Serca Jezusa
plonacego mitoscia i ukoronowanego
cierniami, ktdry gleboko go
wzruszat. Potem, podczas



hiszpanskiej wojny domowej, odzylo
W nim na nowo, jak opisuje to na
swojej modlitwie w przeddzien
uroczystosci Najswietszego Serca
Pana Jezusa:

Chce by¢ teraz, moj Boze, blisko
rany Twojej piersi i objg¢ myslq
wszystkie moje dzieci, wszystkich
tych, ktorzy sq zywymi cztonkami
zywego Ciala Twojego Dziela.
Wymieniajqc po kolei ich imiona,
rozwaze ich cechy, ich cnoty i
wady, i potem bede Cie prosit,
popychajac kazdego do Ciebie: «Do
srodka!». Umieszcze ich wewnqtrz
Twojego Serca. Tak chce postqpic z
kazdym teraz i ze wszystkimi,
ktorzy przyjdq potem, w ciqgu
wiekow, az do konica swiata, aby
tworzyc te nadprzyrodzonq
rodzine. Wszyscy, wszyscy w Sercu
Chrystusa, wszyscy zjednoczeni
dzieki milosci do Niego i wszyscy
oderwani od rzeczy tej ziemi silq
mitosci i umartwienia. Chcemy by¢



jak pierwsi chrzescijanie;
odnowimy w swiecie ich ducha.
Zacznijmy od tego, by w Dziele
panowala atmosfera, ktorq
wyraza zdanie: «congregavit nos
in unum Christi amor»[16].

Podczas mszy Swietej, po konsekracji,
Swiety Josemaria odmawial po cichu
modlitwe do Milosci milosiernej,
ktorej nauczy! sie w mtodosci. To
ukochane Serce Jezusa bylo zrodlem
jego ojcostwa w Opus Dei, ktore
rozcigga sie na jego corki i synow
wszystkich czaséw. I Swieta Ofiara
napelniata go odkupienczym
pragnieniem Chrystusa,
obejmujacym cala ludzkosc.
Powyzsze refleksje pomoga nam
zachowac pewnos$c i optymizm w
trudnych momentach, jakie moga
pojawic sie w historii Swiata lub w
naszym osobistym zyciu. Bog jest
zawsze taki sam: wszechmocny,
madry, mitosierny. Umie w kazdym
momencie wyciggnac ze zla — dobro,



z porazek — wielkie zwyciestwa dla
tych, ktorzy Mu ufaja.

8. W latach siedemdziesigtych, kiedy
powazny kryzys wiary i dyscypliny
sial spustoszenie w duszach, sw.
Josemaria otrzymal nowe Swiatlo z
nieba, ktore utwierdzito go w
niezachwianym zaufaniu w Boza
pomoc. 23 sierpnia, po odprawieniu
mszy swietej, BOg wyryl w jego sercu
stowa, ktore, troche zmienione,
pochodza z Listu do Hebrajczykow:
adeamus cum fiducia ad thronum
gratiae, ut misericordiam
consequamur (Hbr 4,16). Zaraz
powiedzial to nam, ktorzy byliSmy z
nim w tym czasie. Kilka tygodni
pdzniej wrocit do tego wydarzenia w
kameralnej atmosferze rodzinnego
spotkania ze swoimi synami w
Rzymie:

Powiem Wam cos, co Bog, nasz
Pan, chce, abyscie wiedzieli. Dzieci
Boze w Opus Dei «adeamus cum



fiducia» - mamy is¢ z wielkq wiarq
— «ad thronum gloriae» — do tronu
chwaty, do Najswietszej Maryi
Panny, Matki Bozej i Matki naszej,
ktorq tak czesto wzywamy jako
Sedes Sapientiae, «ut
misericordiam consequamur», aby
dostgpic mitosierdzia (...).

IdZmy przez Najstodsze Serce
Maryi do Najswietszego i
Mitosiernego Serca Jezusa, aby Go
prosié, aby w swoim mitosierdziu
okazat swojq moc w Kosciele i
napelnil nas mestwem, abysmy
szli naprzod naszq drogq,
pociaggajaqc do Niego wiele
dusz[17].

Ta pewnosc¢ popychala go, by
niestrudzenie szuka¢ w Stowie
Bozym tekstow najbardziej
odpowiednich na temat faskawosci i
opieki Bozej, aby rozwazac je na
swojej osobistej modlitwie. I tak, rok
pézniej, opowiedzial znowu o swoim



odkryciu, ktére wlalo w jego dusze
duzo optymizmu i ufnosci,
pomagajac mu pokonac wielki bal,
ktory ze wzgledu na mitosc do
Kosciola, bardzo mu cigzyt.

Rozwazam ostatnio duzo niektore
teksty Pisma Swietego, ktore
mowiq o Bozym mitosierdziu.
Wiem, ze biblisci, nadajq temu
stowu rozny sens i rozumiejq
przez milosierdzie nie tylko to, co
rozumiemy w jezyku potocznym:
zmitowanie, litosc, lecz takze
lojalnos¢ Boga wobec ludzi.

Zobaczcie, jakie to piekne! Bog,
nasz Pan w taki sposob lituje sie
nad nami - bo jego mitosierdzie
oznacza takze litos¢ - zZe jego
lojalnos¢ sktania Go, aby by¢
miltosiernym wobec kazdego z nas,
aby patrzec na nas z miltosciq ojca
i matki[18].

Sw. Josemaria zaglebial sie coraz
bardziej w sens sléw Pisma Swietego,



ktore rozwazal juz w swojej
miodosci: Bog okazal synom ludzkim
swoja taskawos¢ (zob. Prz 8,31).
Dlatego szed} pewnie, zakladajac
Opus Dei. Nawet, kiedy nie miatl
zadnych srodkow, owa ,taskawosc”
Boga dawata mu pewnosc, ze Dzieto
bedzie sie nadal rozwijalo.

Sprawiedliwosc i mitosierdzie

9. Swiety Lukasz, nazwany przez
jednego z wielkich chrzes$cijanskich
poetdw pisarzem taskawosci
Chrystusa[19], wybiera sposrod
przypowiesci, ktorymi postugiwat sie
Mistrz, aby wyjasnic¢ uczniom cechy
krolestwa niebieskiego, trzy nauki,
ktore podkreslaja, jak bardzo Bogu
zalezy na swoich ludziach: to
przypowiesc o zaginionej owcy, o
zgubionej drachmie oraz o synu
marnotrawnym. We wszystkich
trzech ,Jezus objawia nature Boga
jako nature Ojca, ktory nigdy nie
uwaza sie za zwyciezonego, dopoki



nie sprawi, ze poprzez wspolczucie i
milosierdzie zniknie i pokonane
zostanie odrzucenie”[20].

Ukochane Serce Boga daje sie poznac
szczegollnie w przypowiesci o ojcu,
ktory cierpliwie czeka, dzien po dniu,
na powrot niewdziecznego syna, aby
mu przebaczy¢, kiedy tylko wroci.
Jan Pawel II precyzyjnie
skomentowat to w Encyklice Dives in
misericordia, podkreslajac jak ta
nauka odnosi sie do wszystkich ludzi,
do kazdego z osobna. ,,Przypowiesc
dotyka posrednio kazdego ztamania
przymierza mitosci, kazdej utraty
taski, kazdego grzechu. (...)
Dziedzictwo, ktore otrzymatl od ojca,
bylo pewnym zasobem dobr
materialnych; jednakze wazniejsza
od tych dobr byla godnosc¢ syna w
domu ojca. Sytuacja, w jakiej sie
znalazl wraz z utrata owych dobr,
musiala mu uswiadomic te wilasnie
utracona godnosc¢”[21].



Podobnie komentowat te parabole
nasz Ojciec: Milosierdzie, jakie Bog
okazuje, ma powodowad, ze
zawsze wracamy. Dzieci moje,
lepiej nie oddalac sie od Niego, nie
porzucac Go. Jesli jednak zdarzy
sie Wam z powodu ludzkiej
stabosci odejscé, szybko wracajcie.
On nas zawsze przyjmuje jak
ojciec syna marnotrawnego, z
mitosciq jeszcze bardziej
intensywnq(22].

Chociaz tekst oryginalny nie uzywa
stowa ,sprawiedliwos$¢” ani
,mitosierdzie”, zauwaza $w. Jan
Pawel II, ,jednak w sposdb ogromnie
precyzyjny stosunek sprawiedliwosci
do tej mitosci, ktora objawia sie jako
mitosierdzie, zostaje wpisany w sama
tres¢ ewangelicznej przypowiesci.
Tym jasniej widac, iz miloSc staje sie
milosierdziem wowczas, gdy wypada
jej przekroczy¢ Scista miare
sprawiedliwosci, Scislg, a czasem
nazbyt waska”[23].



Sw. Josemaria odkry} praktyczny
zwiazek pomiedzy sprawiedliwoscia
a miloscia w zachowaniu matek[24].
Widzial w sprawiedliwosci Bozej
glebokie milosierdzie[25]. Nie
mozemy zwracac sie do Boga w
oparciu o prawa, lecz mamy
prosic, by okazat nam swoje
mitosierdzie, jak modlimy sie w
jednym z psalmow: «Miserere mei,
Deus, secundum magnam
misericordiam tuam» (Ps 50,2).
Zmitluj sie nade mnq, Boze, w
swojej taskawosci, w ogromie
swego milosierdzia. Nie zwracamy
sie do Boga, wymagajqc czegos z
powodu sprawiedliwosci[26].

10. Nie brakuje osdb, ktore
przeciwstawiajg sprawiedliwos¢ i
milosierdzie. Papiez, oglaszajac
Jubileusz Milosierdzia, ostrzeg} nas,
by nie popei¢ tego bledu. ,Nie sg to
dwa aspekty sobie przeciwne, ale
dwa wymiary tej samej
rzeczywistosci, ktéra rozwija sie



stopniowo, az do osiggniecia swego
szczytu w pelni mitosci (...).

W obliczu wizji sprawiedliwosci,
ktora jest niczym wiecej jak tylko
zwyklym zachowywaniem Prawa,
ktore dzieli osoby na sprawiedliwych
i grzesznikow, Jezus chce pokazac
wielki dar mitosierdzia, ktére szuka
grzesznikow, aby zaoferowac im
przebaczenie i zbawienie. Stad tez
staje sie zrozumiatle, dlaczego z
powodu tej swojej wizji uwalniajacej
i bedacej zrodlem odnowienia, Jezus
zostal odrzucony przez faryzeuszow
iuczonych w PiSmie”[27].

Zwracac sie do Bozego mitosierdzia

11. Jako owoc szczegolnej taski Bozej
—jak to wczesniej przypomniatem —
nasz Zalozyciel gleboko rozumiat
przejawy Bozej taskawosci, ktore
opisuje Pismo Swiete. Na przyklad
komentujac cud wskrzeszenia syna
wdowy z Naim, zwrocil uwage, ze
mitosc¢ Pana Jezusa do nas byla



wynikiem swietych racji, ktore by¢é
moze nas by nie poruszyly. Swiety
Lukasz mowi: «misericordia
motus super eam» (Lk 7,13),
sklonito Go wspotczucie,
milosierdzie wobec tej kobiety,
cho¢ byly mozliwe inne motywy,
racjonalne patrzqc po ludzku:
byta biedna, byta wdowaq i to byl jej
jedyny syn[28].

W zalobnym orszaku brato udzial
wielu ludzi, wielu szio z Jezusem,
jednak tylko On wchodzi w bolesng
sytuacje kobiety, ktora jest matka
zmarlego, i wychodzi jej na
spotkanie. Czyz nie jest godne
podziwu, ze Mistrz ulega
milosiernym impulsom swojego
Serca, nie czekajac, az wyrazimy Mu
nasze potrzeby? Ta ludzka i boska
postawa Odkupiciela stanowi dla nas
silng zachete, aby sie do Niego
zwraca¢ w kazdym momencie. My
takze musimy uciekac sie do
milosierdzia Pana. Przed Bogiem



nie mamy zZadnego prawa. Ja
osobiscie widze bardzo jasno, ze
nie moge powiedziec: Panie,
wymagam tego od Ciebie, chociaz
wiem, Ze jestem Jego synem i tak
sie czuje. Zwracam sie do Niego ze
skruchgq, proszqc Go o
milosierdzie[29], liczac na Jego
litosc.

W ciggu swoich ostatnich lat na
ziemi, czujac potrzebe proszenia z
wiekszym zaufaniem i zarliwoscig o
Boze przebaczenie, Sw. Josemaria
uzupelnit akt strzelisty, ktorym
zwrocil sie w 1952 roku do
Najswietszego Serca Jezusa, aby
poswieci¢ mu Dzielo, prace
apostolska oraz potrzeby Kosciola i
ludzkosci: «Cor Iesu Sacratissimum
et Misericors, dona nobis
pacem!»0d tego momentu prosbha o
opieke nieba nad Swiatem,
Kos$ciotem, duszami, byla u naszego
Ojca jeszcze czestsza, dniami i
nocami.



Tutaj pojawia sie gldéwny owoc, o jaki
blagamy Boga w roku poswieconym
Jego miltosierdziu: aby spoteczenstwo
wrocilo na droge przykazan, aby
dusze pozwolily zapalic¢ sie mitoscia
Boza, aby we wszystkich zakatkach
Kosciola odzyla jasna doktryna i
autentyczna poboznos¢. Czynie
bardzo moimi stlowa Papieza: ,Jakze
pragne, aby nadchodzace lata byty
naznaczone milosierdziem tak,
by$Smy wyszli na spotkanie kazdej
osoby, niosgc dobro¢ i czutos$¢ Boga!
Do wszystkich, tak wierzacych, jak i
tych, ktdrzy sa daleko, niech dotrze
balsam milosierdzia jako znak
Krolestwa Bozego, ktore jest juz
obecne posrdad nas”[30].

By¢ mitosierni jak Ojciec niebieski

12. Kosciodl niesie ze soba stale
pragnienie ofiarowania stworzeniom
mitosci Bozej, nikogo nie
wykluczajgc. Jednakze, jak zauwaza
Papiez, ,,by¢ moze przez zbyt diugi



czas zapomnieliSmy wskazywac i zy¢
drogq miltosierdzia. Z jednej strony
pokusa, ktora podpowiada, aby brac
pod uwage tylko i zawsze
sprawiedliwos$¢, sprawila, ze
zapomnieliSmy, iz jest to tylko
pierwszy krok, jakkolwiek konieczny
i nieodzowny, ale Kosciol potrzebuje
wznies$c sie ponad to, aby osiagnac
cel wyzszy 1 0 wiele bardziej
znaczacy”[31].

Nie wystarczy prosi¢ Boga o
wybaczenie grzechow naszych i
wszystkich ludzi. Do tego
niezastapionego blagania nalezy
dodac konkretna praktyke
miltosierdzia wobec blizniego. Bo
Jesliby ktos mowit: «Mituje Boga», a
brata swego nienawidzit, jest ktamcgq,
albowiem kto nie mituje brata swego,
ktorego widzi, nie moze mitowac
Boga, ktorego nie widzi. Takie zas
mamy od Niego przykazanie, aby ten,
kto mituje Boga, mitowat tez i brata
swego (1] 4,20-21).



Dziela milosierdzia, tak czesto
gloszone i praktykowane w Kosciele,
sa dla nas odpowiednim sposobem,
aby wyrazac dobre intencje w
konkretnych uczynkach. ,,Uczynkami
mitosierdzia sa dziela mitosci, przez
ktore przychodzimy z pomoca
naszemu bliZzniemu w potrzebach
jego ciala i duszy”[32], thumaczy
Katechizm Kosciota Katolickiego.
Czestsze praktykowanie dziel
milosierdzia to jedno z zalecen
Papieza na ten rok. ,,Przepowiadanie
Jezusa przedstawia te uczynki
miltosierdzia, abysSmy mogli poznac,
czy zyjemy jak Jego uczniowie, czy
tez nie”[33].

Pan Jezus opisal to w Ewangelii w
sposob bardzo jasny, podajac
jednoznaczne kryterium: Jak chcecie,
zeby ludzie wam czynili, podobnie wy
im czyricie. Jesli bowiem mitujecie
tych tylko, ktorzy was mitujq, jakaz za
to nalezy sie wam wdziecznosc?
Przeciez i grzesznicy okazujq mitosc¢



tym, ktorzy ich mitujq. I jesli dobrze
czynicie tym tylko, ktorzy wam dobrze
czyniq, jaka za to nalezy sie wam
wdziecznosc? I grzesznicy to samo
czyniq. Jesli pozyczek udzielacie tym,
od ktorych spodziewacie sie zwrotu,
jakaz za to nalezy sie wam
wdziecznosc? I grzesznicy pozyczajq
grzesznikom, zeby tylez samo
otrzymac.

WYy natomiast mitujcie waszych
nieprzyjaciot, czyricie dobrze i
pozyczajcie, niczego sie za to nie
spodziewajqc. A wasza nagroda
bedzie wielka i bedziecie synami
Najwyzszego, poniewaz On jest dobry
dla niewdziecznych i ztych. BqdZcie
mitosierni, jak Ojciec wasz jest
mitosierny (Lk 6,31-36).

Dzieta mitosierdzia co do ciata

13. Nauka katolicka streszcza
nastepujaco dzieta milosierdzia co do
ciala: ,,glodnych nakarmic,
bezdomnym dac¢ dach nad glowg,



nagich przyodziac, chorych i
wiezniow nawiedzac, umartych
grzebac. Sposrod tych czynéw
jalmuzna dana ubogim jest jednym z
podstawowych swiadectw mitosci
braterskiej; jest ona takze
praktykowaniem sprawiedliwosci,
ktora podoba sie Bogu”[34].
Wszystkie one sg realizacja
mandatum novum (J 13,34), nowego
przykazania, ktore zostawit nam
Jezus Chrystus. Idgc za ta wskazowka
Zbawiciela, Kosciél kochatl zawsze z
upodobaniem biednych, chorych,
opuszczonych, ludzi, ktorzy nie majg
domu... I zawsze mial obecne stowa
Pana Jezusa, odnoszace sie do sadu
ostatecznego: Zaprawde, powiadam
wam: Wszystko, co uczyniliscie
jednemu z tych braci moich
najmniejszych, Mniescie uczynili (Mt
25,40). I poprzez przypowiesc o
dobrym Samarytaninie Jezus nauczy}
nas, ze nasza mito$¢ odnosi sie do
kazdej osoby.



14. W Opus Dei, ktore jest zywa
czescig Kosciola, przypomina sie
nam, aby nigdy nie zaniedbywac
dziel milosierdzia co do ciala. Nasz
zalozyciel pelnil je juz w pierwszych
latach Dziela, odwiedzajac chorych w
szpitalach w Madrycie, hojnie
zajmujac sie biednymi nedznikami i
ludzmi, ktorzy, wstydzac sie swojego
postepowania, ukrywali swoje braki,
pozorujac normalne zycie. Nauczyt
tego sposobu postepowania osoby,
ktore angazowaly sie w jego
apostolstwo. Powierzy! ten rodzaj
dziatan Matce Bozej 1 w ten sposob
zrodzil sie w Opus Dei zwyczaj
nawiedzenia ubogich Najswietszej
Maryi Panny, ktore sg kontynuowane
wszedzie tam, gdzie znajduja sie
wierni Pralatury. W sobote, w dzien
Matki Bozej, zaprasza sie mlodych
ludzi, aby ofiarowali jalmuzne, ktora
przeznacza sie na pomoc komus, kto
znajduje sie w potrzebie. Pomagajac
ubogim, oddaje sie czes¢ Matce
Bozej i praktykuje sie



mitlosierdzie[35]. To Srodek
formacyjny, poniewaz rozwija w
miodziezy hojnosc i dzieki temu
wzrasta sie w mitosci.

Swiety Josemaria uczy} sie ciggle, jak
Bdg dba o swoje stworzenia i bardzo
bolalo go, ze dobra ziemskie
rozdzielone sq miedzy niewielu;
dobra kultury ograniczone sq do
zamknietych kregow. A poza nimi -
glod chleba i wiedzy, ludzkie zZycie,
ktore jest swiete, bo pochodzi od
Boga, traktowane jest jak zwykla
rzecz, jak liczba w statystyce.
Rozumiem i podzielam te
niecierpliwos¢, ktora kaze mi
patrzec na Chrystusa
zapraszajqcego nas ciqgle do
praktykowania «<nowego
przykazania» mitosci (...).

Trzeba rozpoznac Chrystusa,
ktory wychodzi na spotkanie w
naszych braciach, ludziach. Zadne
ludzkie zycie nie jest Zyciem



odosobnionym, lecz przeplata sie z
Zyciem innych. Zadna osoba nie
jest pojedynczym wersetem, lecz
wszyscy stanowimy czesc¢ Boskiego
poematu, ktory Bog pisze z pomocq
naszej wolnosci[36].

Wielu miodych - dziewczat i
chlopakow - a takze ludzie dorosli,
widzac skrajne ubdstwo blizniego,
odkryli w tych braciach i siostrach
biednego Chrystusa i polepszyli
swoja gotowos$c stuzenia innym. Pan
Bog jest jednak nieskonczenie
bardziej hojny i obdarzyl ich dusze
szczegoOlnymi laskami: tylko On wie,
jakich glebokich nawrdcen owi
chlopcy doswiadczyli, ich decyzje
oddania sie w stluzbie Bogu i
Kos$ciolowi, ktore zrodzily sie w
atmosferze spotkan z ludzmi
potrzebujacymi, starymi, chorymi,
uwiezionymi...

15. W miare rozwoju Dziela Bozego,
dzieki apostolskiej spontanicznosci



wiernych 1 wspéipracownikéw Opus
Dei, dzialania na rzecz materialnej
pomocy bliznim przybieraly nowe
formy, w zaleznosci od epoki i
sytuacji w réznych miejscach.
Powstaly szkoly zawodowe dla os6b
z roznych srodowisk, na wsiach i na
peryferiach wielkich miast,
przychodnie medyczne i szpitale w
dzielnicach o wysokim stopniu
ubéstwa, otwarte dla osob bez
zadnych srodkéw. Rozwinieto pomoc
spoleczna, utworzono wiele
organizacji pozarzadowych, aby
pomac krajom mniej rozwinietym;
banki zywnosci w krajach
uwazanych za bardziej rozwinietych.
To tylko niektore przyklady. W czasie
kryzysu ekonomicznego, jaki mamy
obecnie, pozwalaja one wielu
ludziom pokry¢ braki materialne
wlasne i swoich rodzin.

Dziekuje Bogu za solidarnosc
wiernych i wspdtpracownikow
Pralatury, wyrazona w tych



wszystkich inicjatywach. Jednak nie
mozemy zadawalac sie tym, co juz
jest. Z taska Boza i liczac na pomoc
ludzi dobrego serca — chrzescijan i
niechrzescijan - mamy nadzieje, ze
promien oddzialywania tych
inicjatyw bedzie coraz wiekszy.

16. Pozwdlcie, bym nalegal jeszcze
raz , abyscie pilnie opiekowali sie
chorymi, w ich domach, w szpitalach
lub gdziekolwiek indziej, gdzie jest
ktos, kto cierpi na ciele lub duszy.
Naturalnie chodzi tez o osrodki
Dziela i domy przylaczonych i
supernumerariuszy. W kazdym
pacjencie w szczegolny sposob staje
sie dla nas obecny Jezus Chrystus.

Mamy nie tylko zadba¢ o mozliwa
opieke medyczng dla nich, ale
uczyni¢ wszystko, co mozliwe, jesli
chodzi o opieke duchowa. Kaptani
powinni utatwi¢ im przyjecie
sakramentu Pojednania i Eucharystii;
Swieccy stuzyc przykladem i rada,



aby chorzy w miare mozliwosci
utrzymywali ducha modlitwy,
polegajacego na kontemplacji i
dziekczynieniu, uwielbieniu i
prosbie. Na przyklad niech
odmawiaja rozaniec lub modla sie w
innej formie poboznosci
chrzescijanskiej, ktore daja radosc,
nawet w bolu. Chorzy sa wdzieczni,
kiedy odkrywajg, ze ofiarujac Bogu
swoja chorobe i cierpienia oraz
ograniczenia, ktore jej towarzyszg,
dopelniaja niedostatki udrek
Chrystusa w swoim ciele, dla dobra
Jego Ciata, ktorym jest Kosciot (Kol
1,24), jak napisal Swiety Pawel,
podkreslajac zbawczg wartosc¢
clerpienia[37].

Kiedy beda w powaznym stanie, tym
bardziej postarajmy sie, aby
otrzymali Namaszczenie Chorych jak
najbardziej owocnie. Kosciol mowi,
ze ten sakrament milosierdzia ma
moc odpuszczenia grzechow i —jesli
odpowiada to dobru duszy -



przyczynia sie takze do polepszenia
stanu ciala, a nawet jego
uleczenia[38]. Wielowiekowa
tradycja Kosciola pokazuje, ze ten
sakrament daje wielki pokoj i pogode
ducha wszystkim tym, ktorzy go
przyjmuja dobrze usposobieni, nie
czekajac do ostatnich chwil zycia.
Jakze wielka katecheze mozemy
poprowadzi¢ z rodzinami, ktore
czesto z ignorancji lub z powodu
falszywego leku, aby nie niepokoic¢
chorego, nie wzywaja ksiedza albo
prosza go o postuge dopiero wtedy,
gdy kochana osoba weszla juz w stan
nieprzytomnosci!

17. Z uplywem czasu niektore dziela
milosierdzia co do ciala zmienitly
swoje brzmienie lub zastosowanie.
Przyjmowanie pielgrzymow jest
teraz zwykle formutowane jako
»,danie bezdomnym dachu nad
glowg”. Aktualnie oznacza to pomoc
emigrantom, ktorzy opuszczaja swaj
kraj w poszukiwaniu pracy, lepszych



warunkow zycia itd. Zaden z
uczniow Mistrza nie powinien
traktowac z obojetnoscia tych kobiet
1 mezczyzn, czasem catych rodzin.
Mysle szczegolnie o chrzescijanach
przesladowanych z powodow
religijnych, ktorych wygnanie
powinno ozywia¢ w nas zmyst
obcowania Swietych.

Papiez Franciszek mocno wezwat
wladze i wszystkich ludzi dobrej
woli, aby szukac¢ konkretnych
rozwiazan wobec tej potrzeby. Juz w
adhortacji Evangelii gaudium, prosit:
,Koniecznie trzeba zwraca¢ uwage,
zeby by¢ blisko nowych form
ubostwa i stabosci, w ktorych
powinnisSmy rozpoznac cierpiacego
Chrystusa, nawet jesli pozornie nie
przynosi to nam zadnych
namacalnych i natychmiastowych
korzysci: bezdomni, narkomani,
uchodzcy, ludy tubylcze, coraz
bardziej samotne i opuszczone osoby
w podeszlym wieku itd. Migranci sg



dla mnie szczegolnym wyzwaniem,
poniewaz jestem pasterzem Kosciota,
Kosciola bez granic, ktory czuje sie
matkg wszystkich”[39]. W ostatnim
czasie, w ramach przygotowania do
Roku Milosierdzia, wzmocnit jeszcze
to naglace wezwanie[40].

WezZmy sobie do serca powyzsza
prosbe Ojca Swietego i starajmy sie
zachecic¢ naszych krewnych,
przyjaciot i znajomych, aby
urzeczywistniali ja w sposob,
odpowiedni do okolicznosci i
mozliwosci kazdego. Niech sie modla
1 zastanowig, co moga zrobic
osobiscie, od poruszenia
Swiadomosci opinii publicznej az do
pomocy w znalezieniu mieszkania,
miejsca pracy, pomocy finansowej
itd.. Dzialajgc zawsze z osobista
odpowiedzialnoscig, dobrym
sposobem pomocy w realizacji tej
intencji, jest wspdlpraca z
inicjatywami diecezji i parafii,
ktorym Papiez w szczegdlny sposob



powierzy! to zadanie. Wiem, ze wielu
z Was, jak 1 wspdlpracownikow oraz
przyjaciol, bierze juz udziat w
konkretnych akcjach, majacych na
celu stuzbe emigrantom. Dziekuje
Wam za to w imie Pana, poniewaz
dobro, ktore wyswiadczamy tym
naszym braciom i siostrom,
wysSwiadczamy samemu
Chrystusowi.

Dzieta mitosierdzia co do duszy

18. Sw. Josemaria powiedziak:
osmielam sie powiedziec, zZe kiedy
okolicznosci spoteczne zdajq sie
juz miec rozwiqzany problem
nedzy, biedy i bolu, wtasnie wtedy
staje sie naglacq potrzebq mitosci
chrzescijanskiej, ktora umie
zgadnqd, gdzie powstata potrzeba
pocieszenia wsrod pozornego
ogolnego dobrobytu([41].

WezZmy pod uwage, Ze gesty mitosci
wobec blizniego nie ograniczaja sie
do pomocy materialnej, nawet gdyby



ta byla bardzo potrzebna. Papiez
stwierdza z zalem, ze ,najgorsza
dyskryminacja, jakiej doSwiadczaja
ubodzy, jest brak opieki
duchowej”[42]. KoScidl cechowalo
zawsze w clggu jego historii
promowanie duchowych dziet
milosierdzia, ktdre sa zawsze
aktualne i realne: ,watpiacym
dobrze radzi¢, nieumiejetnych
pouczac, grzeszacych upominac,
strapionych pociesza¢, krzywdy
cierpliwie znosic, urazy chetnie
darowac, modli¢ sie za zywych i
umartych”[43].

Jakie delikatne okazuje sie owo
mitosierdzie co do duszy! I jakze
niezbedne w czasie, gdy tylu ludzi
musi znosi¢ samotnos¢,
niezrozumienie, przesladowania,
obrazy, oszczerstwa. Albo tez tkwia
w watpliwosciach, nie znajac drogi,
ktora prowadzi do nieba. Bo
dostepnosc srodkow spotecznych
przeciw pladze cierpienia i



niedostatku, ktore obecnie
umozliwiajq osiggniecie efektow
humanitarnych, o jakich kiedys
nawet nikt nie snil, nie zastqpi
nigdy skutecznej - ludzkiej i
nadprzyrodzonej — serdecznosci
bezposredniego osobistego
kontaktu z bliZnim. Owe srodki
spoleczne znajdujq sie bowiem na
innej plaszczyznie. Moze bedzie to
biedak z sqsiedniej dzielnicy,
chory, ktory przezywa swoj bol w
ogromnym szpitalu lub jakas inna
osoba, moze bogata, ktora
potrzebuje serdecznej rozmowy,
chrzescijanskiej przyjazni, bo zyje
w samotnosci, wsparcia
duchowego, ktore usunie jej
waqtpliwosci i sceptycyzm[44].

Przypomnijmy sytuacje zebraczki,
ktorej Sw. Josemaria mogt ofiarowac
tylko postuge duchowgq oraz
kaplanska serdecznos¢. W
odpowiedzi owa kobieta
zdecydowala oddac swoje zycie za



Dzielo. Kiedy powtornie spotkal sie z
nig w szpitalu 1 dowiedzial sie, jaka
ofiare zlozyla Bogu, uznat ja za
pierwsze powolanie sposrdd swoich
przysztych corek.

19. Wsrod wielu mozliwych dziatan
na rzecz solidarnosci i braterstwa
zatrzymam sie tylko na niektorych:
pouczac, radzi¢, przebaczac. To
przejawy naszej troskliwej mitosci,
jaka mamy okazywac wszystkim, a
szczegoOlnie tym, ktérzy znajduja sie
blizej nas: cztonkom naszej rodziny,
przyjaciotom, kolezankom i kolegom
Z pracy, znajomym...

Nauczyc¢ prawd naszej wiary kogos,
kto ich nie zna, stanowi forme
mitosierdzia, ktéra ma
fundamentalne znaczenie. Nasz
zalozyciel nazywal to w kilku
stowach: dawanie doktryny to
nasza wielka misja.Czesto
podkreslal, ze wielkim
nieprzyjacielem Boga 1 dusz jest



ignorancja religijna i stwierdzal, ze
dzialalnos¢ Opus Dei to wielka
katecheza, to umieszczenie w
zasiegu wszystkich zbawczego
oredzia Kosciola i uczenie, jak
wprowadzi¢ go w zycie. BqdZz
pewien: twoje apostolstwo polega
na szerzeniu dobroci, swiatla,
entuzjazmu, hojnosci, ducha
ofiary, stalosci w pracy na
doglebnym studiowaniu, ogromie
oddania, byciu na biezqco, na
catkowitym i radosnym
postuszernstwie Kosciotowi, na
doskonatej mitosci...[45] Caly ten
plan wymaga hojnego wysitku, aby
dostarczy¢ formacji doktrynalnej,
duchowej i apostolskiej osobom, z
ktorymi jesteSmy w kontakcie. Coz za
radosc, kiedy prawda Ewangelii
oswietla rozne pola, po ktorych sie
poruszamy: zawodowe, spoleczne,
kulturowe!

Starajmy sie, w tym Roku
mitosierdzia, wzmaoc nasza



gorliwos¢, aby jak najwiecej dusz
zblizylo sie do ciepla Kosciola,
Oblubienicy Chrystusa i naszej
Matki. Uda sie nam to z Boza
pomoca, jesli kazda i kazdy osobiscie
zacheci swoich przyjacidl, kolegow i
znajomych do Srodkow
formacyjnych.

20. Sposoby udzielenia rady komus,
kto tego potrzebuje, tez sa bardzo
rozne. Pierwszy z nich to Swiadectwo
naszego zycia. Takie bylo zycie Pana
Jezusa na ziemi, jak nam wytrwale
przypominal Swiety Josemaria. Nasz
Ojciec lubil mys$le¢ o tym przykladzie
w oparciu o stowa, ktore otwieraja
Dzieje Apostolskie: co Jezus czynit i
czego nauczat od poczqgtku (Dz 1,1).
Po swiadectwie wlasnego zycia idg
wlasciwe slowa, jasne i pelne miltosci,
ktore nie ranig, a ktore
wypowiadamy do naszych przyjaciol
i znajomych: apostolstwo przyjazni
i zaufania, na ktorego sens nasz
Ojciec tak bardzo nalegal.



Jakze skuteczna jest spdjnosc tego, co
sie mowi z tym, co sie robi! Czasem
przybiera ona forme upomnienia
braterskiego, jak uczy Ewangelia
(zob. Mt 18,15-17). To szlachetne,
odwazne i owocne dzielo
mitosierdzia, ktore rodzi sie z
mitodci, z zainteresowania
przyjacielem czy przyjaciotka.

»,Obecnie jesteSmy na ogol bardzo
wrazliwi, jesli chodzi o dbato$¢ o
milosierdzie w obrebie dobra
fizycznego i materialnego innych - to
stowa Benedykta XVI na ten temat —
jednak panuje prawie catkowite
milczenie, jesli chodzi o
odpowiedzialno$¢ duchowa za
innych. Nie tak bylo na poczatku w
Kosciele i we wspolnotach naprawde
dojrzatych w wierze, w ktorych
osoby nie tylko interesowaly sie
zdrowiem ciala brata, lecz takze
zdrowiem duszy i jego ostatecznym
przeznaczeniem (...). Wazne jest
odzyskanie tego wymiaru



mitosierdzia chrzescijanskiego”[46]. I
dalej mowil tak: ,Nie nalezy milczec
w obliczu zta. Mam tu na mysli
postawe tych chrzescijan, ktorzy ze
wzgledow ludzkich lub ze zwyklej
wygody, dostosowuja sie do
rozpowszechnionej mentalnosci,
zamiast zachecac swoich braci do
czujnosci co do sposobow mysSlenia i
postepowania, ktore przeczg wierze i
nie sa drogq dobra”[47].

Okazmy nasza wdziecznosc
Swietemu Josemarii, ktory wpoil nam
skutecznosc¢ tej ewangelicznej
praktyki, jako wspanialy, dobry i
zwyczajny sposob pomocy
blizniemu. Rodzi sie on z mitosci i
powinien by¢ stosowany z
rzeczywistg pokora i
nadprzyrodzong roztropnoscig.

,»,10 nie duch potepienia ani
wzajemnego obwiniania sie porusza
chrzescijanska nagane, lecz mitos¢ i
miltosierdzie, i chodzi w niej o



prawdziwa troske o dobro brata.
Apostol Pawel mowi: «Gdyby komus
przydarzyl sie jakis upadek, wy,
ktorzy pozostajecie pod dzialaniem
Ducha, w duchu lagodnosci
sprowadzcie takiego na wlasciwa
droge. Bacz jednak, abys$ i ty nie uleg?
pokusie» (Ga 6,1).

W naszym Swiecie nasigknietym
indywidualizmem, konieczne jest
odkrycie na nowo znaczenia
upomnienia braterskiego, abySmy
razem Kroczyli ku Swietosci”[48].

21. Przebaczenie to kolejny cudowny
sposob praktykowania mitosci. Nie
sqdZcie, a nie bedziecie sqdzeni; nie
potepiajcie, a nie bedziecie potepieni;
odpuszczajcie, a bedzie wam
odpuszczone. Dawajcie, a bedzie wam
dane; miare dobrq, ubitq, utrzesiong i
wypetnionq ponad brzegi wsypiq w
zanadrza wasze. Odmierzq wam
bowiem takq miarq, jakq wy
mierzycie (Lk 6,37-38). Przypomnijmy



sobie przypowiesc¢ o czlowieku, ktory
nie chcial darowac¢ swojemu
wspolstudze matego dtugu, chociaz
jego pan darowat mu ogromna sume.
Jaka byla odpowiedz pana? Stugo
niegodziwy! Darowatem ci caty ten
dtug, poniewaz mnie prosites. Czyz
wiec i ty nie powinienes byt ulitowac
sie nad swoim wspotstugq, jak ja
ulitowatem sie nad tobq? I uniostszy
sie gniewem, pan jego kazat wydac go
katom, dopoki mu nie odda catego
dtugu. Podobnie uczyni wam Ojciec
moj niebieski, jezeli kazdy z was nie
przebaczy z serca swemu bratu (Mt
18,32-35).

Przebaczenie to jasny znak, ze
jestesmy i postepujemy jak dzieci
Boze. Wymazujmy zatem z pamieci
wszelkie doznane obrazy i
upokorzenia — cho¢cby nawet byty
najbardziej niesprawiedliwe,
oszczercze i gorzkie — gdyz dziecku
Bozemu nie wypada sporzqdzac
rejestru doznanych krzywd do



poZniejszego przedlozenia. Nie
powinnismy zapominacé
przyktadu, jaki daje nam
Chrystus[49]. Swiety Lukasz, we
fragmencie opisujacym Meke Panska,
pisze, ze gdy przyszli na miejsce
zwane «Czaszkq», ukrzyzowali tam
Jego i ztoczyricow, jednego po prawej,
drugiego po lewej Jego stronie. Jezus
zas mowit: «Ojcze, przebacz im, bo nie
wiedzq, co czynig» (Lk 23,33-34).

Oczywiscie nie jest latwy taki sposob
postepowania, jednak taska Boza
sprawia, ze jest to droga mozliwa do
przebycia, jak pokazuje to
zachowanie tylu chrzes$cijan, ktorzy
od pierwszych momentow historii
Kosciola, a takze teraz, nie tylko
umieja by¢ taskawi, ale szczerze
kochac swoich przesladowcow. Pod
tym wzgledem sSw. Josemaria podjat
prawa i stalg decyzje, by zawsze iw
kazdej chwili przebaczac, co
potwierdzal jego przykiad i stowa.



Nie Zzywic nienawisci do wrogow,
nie odptacac ztem za zlo,
powstrzymac sie od zemsty,
przebaczac bez chowania uraz - to
wszystko uwazano wowczas - a
takze i teraz, nie oszukujmy sie -
za cos niezwyklego, nazbyt
heroicznego, wrecz
nienormalnego. Tak wielka jest
matostkowosc¢ stworzen. Lecz
Jezus Chrystus, ktory przyszedt
dla zbawienia wszystkich ludzi i
pragnie wlqczyc chrzescijan do
swego zbawczego dziela, chciat
nauczyc swoich uczniow - ciebie i
mnie — mitosci wielkiej i szczerej,
bardziej szlachetnej i silniejszej.
Winnismy sie kochac¢ wzajemnie,
tak jak Chrystus kocha kazdego z
nas. Jedynie wtedy, nasladujqgc
Boski przyktad - pomimo naszej
osobistej nieudolnosci - zdotamy
otworzyc¢ serce dla wszystkich
ludzi, kocha¢ w sposob wyzszy,
catkowicie nowy[50].



Bedziemy sadzeni na podstawie
naszych dziel milosierdzia. ,,Czy
daliSmy jeSc temu, kto jest gtodny,
czy daliSmy pic temu, kto jest
spragniony, czy przyjeliSmy
przybysza i ubrali nagiego, czy
mieliSmy czas, aby by¢ z chorym i z
wiezniem (por. Mt 25,31-45).
Podobnie rowniez zostaniemy
zapytani, czy pomogliSmy wyjsc z
watpliwosci, ktore sprawiajg, ze
cztowiek zaczyna sie bac, i ktore
staja sie zrodlem samotnosci; czy
byliSmy zdolni do przezwyciezenia
ignorancji, w ktorej zyja miliony
0s0b, a przede wszystkim dzieci
pozbawione koniecznej pomocy, aby
wyjs¢ z biedy; czy byliSmy blisko
tego, kto jest samotny i ucisniony; czy
przebaczyliSmy temu, kto nas
obrazil, i odrzuciliSmy kazda forme
urazow i nienawisci, ktore prowadza
do przemocy; czy byliSmy cierpliwi
na wzor Boga, ktory jest tak bardzo
cierpliwy wobec nas; 1 wreszcie — czy
powierzyliSmy Panu na modlitwie



naszych braci i siostry. W kazdym z
tych ,,najmniejszych” jest obecny sam
Chrystus. Jego cialo staje sie znow
widoczne jako umeczone, poranione,
ubiczowane, niedozywione, w
ucieczce..., abySmy mogli je
rozpoznac, dotknac¢ i pomaoc z troska.
Nie zapominajmy o stowach $w. Jana
od Krzyza: «Pod wieczor zycia beda
cie sadzi¢ z mitosci» (Sw. Jan od
Krzyza, Stowa swiatta i mitosci, str.
59)”[51].

Apostolstwo Spowiedzi

22. Innym dzielem miltosierdzia,
szczegollnie waznym, jest pomoc
ludziom, aby odzyskali przyjazn z
Bogiem, utracong w wyniku grzechu.
[lez uwagi poswiecit Swiety
Josemaria - jak rowniez
blogostawiony Alvaro del Portillo —
apostolstwu spowiedzi!]a takze
czesto Wam o tym mowie, gdyz nie
jest mozliwe , by kto$ czynit postepy
w poznaniu Chrystusa i mitosci do



Niego, jesli nie dba o czystos$¢ duszy,
jesli nie korzysta czesto z
sakramentu Pokuty.

Ojciec $w. czesto mowi o tym
sakramencie. W bulli oglaszajacej
jubileusz, stwierdza: ,,Z
przekonaniem na nowo kladziemy w
centrum sakrament pojednania,
poniewaz pozwala dotkng¢ nam
wielko$¢ mitosierdzia. Bedzie to dla
kazdego penitenta zrodlem
prawdziwego pokoju
wewnetrznego”[52].

Rozwazmy rade, ktora z potrzeby
duszy Sw. Josemaria dal swoim
synom kaptanom, a ktérg mozna
odnie$¢ do wszystkich prezbiterow:
Dominujqcq pasjaq kaptanow w
Opus Dei(...)jest dawanie doktryny,
kierowanie duszami:
przepowiadanie i spowiadanie.
Temu musicie sie poswiecac, bez
leku, ze sie wyczerpiecie, nie
martwiqc sie przeciwnosciami:



«qui seminant in lacrimis, in
exsultatione metent» (Ps 125,5),
kto sieje we tzach, bedzie zbierat w
radosci. Misjq swieckich, moich
synow i corek, jest zarzucic pracq
- a wiec napetni¢ zadowoleniem -
swoich braci kaptanow,
prowadzqc do ich postugi wielu
ludzi[53].

23. Spowiednicy sg sami w sobie
sprawdziwym znakiem milosierdzia
Ojca. Bycie spowiednikiem to nie
improwizacja. Spowiednikami
stajemy sie przede wszystkim wtedy,
gdy wpierw sami jako penitenci
szukamy przebaczenia. Nigdy nie
zapominajmy, ze by¢ spowiednikiem
znaczy miec udzial w samej misji
Jezusa 1 by¢ konkretnym znakiem
ciaglosci Bozej mitosci, ktdra
przebacza i zbawia (...).

Nikt z nas nie jest panem

sakramentu, ale wiernym stuga
przebaczenia Boga. Kazdy



spowiednik powinien przyjmowac
wiernych jak ojciec z przypowiesci o
marnotrawnym synu: to ojciec, ktory
wybiega na spotkanie syna, pomimo
Ze ten ostatni roztrwonitl jego
majatek. Spowiednicy sa wezwani,
aby objac skruszonego syna, ktory
wraca do domu i by wyrazic¢ radosc z
tego, Ze sie odnalaz}. Niech nie
zmeczy spowiednikow rowniez to, ze
beda musieli wyjs¢ do drugiego syna,
ktory pozostal na zewnatrz i jest
niezdolny do radosci, aby
wytlumaczy¢ mu, ze jego ostry osad
jest niesprawiedliwy i nie ma sensu
w obliczu milosierdzia Ojca, ktore
nie zna granic”[54].

Corki i synowie moi, proSmy Boga,
aby uczynil nas wiernymi
narzedziami swojego milosierdzia:
kaplani, poSwiecajac wiele godzin -
tyle ile moga — do przebaczania w
imie Boze, a Swieccy poprzez ciagle
staranie ,— owoc szczerej 1
bezinteresownej mitosci —, by



pomagac przyjaciotom i znajomym
przygotowac swoje dusze, by uzyskac
jak najwiecej owocow z sakramentu
radosci 1 pokoju.

24. Nie chce przedtuzac. Polecam
Wam, abyscie czytali i gleboko
rozwazali bulle Misericordiae vultus i
wyciggneli wlasne konkluzje. Jest
tam takze mowa, aby udac sie do
jakiegos$ sanktuarium i otrzymac
odpust, udzielony przez Koscidl,
pomagajac w ten sposob rozszerzyc
obficie w ciggu najblizszych miesiecy
czule i synowskie nabozenstwo do
naszej najswietszej Matki. ,,Stodycz
Jej spojrzenia niech nam towarzyszy
w tym Roku Swietym, aby$my
wszyscy potrafili odkry¢ radosc z
czulosci Boga. Nikt tak jak Maryja nie
poznat gtebokosci tajemnicy Boga,
ktory stal sie czlowiekiem. Wszystko
W Jej zyciu zostalo uksztaltowane
przez obecnos¢ milosierdzia, ktore
stalo sie cialem. Matka
Ukrzyzowanego i



Zmartwychwstalego weszla do
sanktuarium milosierdzia Bozego,
poniewaz wewnetrznie uczestniczyla
w tajemnicy Jego mitosci”[55]

Z miloscig blogostawie Was,

Rzym, 4 listopada 2015 roku

[1] Sobdr Watykanski II, Konstytucja
Gaudium et spes, nr 40.

[2] Por. Papiez Franiszek, Encyklika
Laudato Si', 24V 2015, nr 77.

[3] Preces, Dziela.

[4] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 2.

[5] Sw. Jan Pawel II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 1.

[6] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 5.



[7] Sw. Josemaria, List, 24 III 1930, nr
1.

[8] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 7.

[9] Sw. Jan Pawel II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 8.

[10] BL. Pawetl VI, PrzemoOwienie
podczas audiencji generalnej, 14 IV
1976.

[11] Sw. Josemaria, List, 2511961, nr
1.

[12] Sw. Josemaria, Notatki z
medytacji, 11 IV 1952.

[13] Ibidem.

[14] Papiez Franciszek, Adhortacja
Evangelii gaudium, 24 XI 2013, nr
279.

[15] Sw. Josemaria, List, 2511961, nr
3.



[16] Sw. Josemaria, Notatki z
medytacji, 4 VI 1937.

[17] Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 9 IX 1971.

[18] Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 14 VI 1972.

[19] Zob. Dante Alghieri, Monarchia,
1.

[20] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 9.

[21] Sw. Jan Pawel II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 5.

[22] Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 27 III 1972.

[23] Sw. Jan Pawel II, Encyklika Dives
in misericordia, 30 XI 1980, nr 5.

[24] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
nr 173.

[25] Sw. Josemaria, Droga, nr 309.



[26] Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 11 IX 1971.

[27] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
20.

[28] Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 25 IX 1971.

[29] Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 9 IX 1971.

[30] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr 5.

[31] Ibidem, nr 10.

[32] Katechizm Kosciota Katolickiego,
nr 2447.

[33] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
15.

[34] Katechizm Kosciota Katolickiego,
nr 2447.



[35] Sw. Josemaria, Instruccion, 9 1
1935, nr 196.

[36] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, nr 111.

[37] Zob. Sw. Jan Pawel II, List
Salvifici doloris, 11 11 1984.

[38] Zob. Katechizm Kosciota
Katolickiego, nr 1520.

[39] Papiez Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24 XI
2013, nr 210.

[40] Zob. Papiez Franciszek,
Przemowienie podczas modlitwy
Aniot Panski, 6 IX 2015.

[41] Sw. Josemaria, List 24 X 1942, nr
44,

[42] Papiez Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24 XI
2013, nr 200.



[43] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
15.

[44] Sw. Josemaria, List, 24 X 1942, nr
44,

[45] Sw. Josemaria, Bruzda, nr 927.

[46] Benedykt XVI, Oredzie na Wielki
Post 2012 roku, 3 XI 2011, nr 1.

[47] Ibidem.
[48] Ibidem.

[49] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
nr 309.

[50] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
nr 225.

[51] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
15.



[52] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
17.

[53] Sw. Josemaria, List, 8 VIII 1956,
nr 35.

[54] Papiez Franciszek, Bulla
Misericordiae vultus, 11 IV 2015, nr
17.

[55] Ibidem, nr 24.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-
milosierdzia/ (04-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-milosierdzia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-milosierdzia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-z-okazji-roku-milosierdzia/

	List Prałata z okazji Roku Miłosierdzia

