
opusdei.org

List Prałata
(wrzesień 2016)

Bp. Javier Echevarría rozważa
tajemnicę Krzyża i przypomina
o tym, iż towarzyszenie chorym
i osobom starszym na ich
drodze cierpienia jest jednym z
uczynków miłosierdzia
oddającym chwałę Bogu.

05-09-2016

Najukochańsi: niech Jezus strzeże
moje córki i moich synów!

Nadszedł wrzesień i Kościół, nasza
Matka i Mistrzyni, zaprasza nas do



głębszej refleksji nad owocami
Odkupienia. Dnia 14 września,
Święto Podwyższenia Krzyża
Świętego przypomina nam, że święte
drzewo, na którym Pan oddał swe
życie za zbawienie świata, jest
tronem triumfu i chwały: a Ja, gdy
zostanę nad ziemię wywyższony,
przyciągnę wszystkich do siebie[1].
Kolejny dzień, wspomnienie Maryi
stojącej pod Krzyżem, z siłą
przywołuje nam obraz Najświętszej
Dziewicy, nowej Ewy, zjednoczonej z
Chrystusem, Nowym Adamem, która
w sposób wspaniały współpracowała
w dziele zbawienia dusz.
Kontemplując z wiarą Krzyż,
widzimy, że „narzędzie męki, które w
Wielki Piątek ukazało Boży sąd nad
światem, stało się źródłem życia,
przebaczenia, miłosierdzia, znakiem
pojednania i pokoju.”[2]

Te święta liturgiczne skłaniają nas do
zadania sobie pytania o naszą
codzienną odpowiedź na cierpienie,



gdy pojawia się na naszej drodze. My
niestety nazbyt często za „sukces”
uważamy jedynie to, co zadowala
zmysły lub nasze „ja”, a za „porażki”
uznajemy przeciwności, to, co nie
poszło tak, jak tego pragnęliśmy; to,
co niesie ze sobą cierpienie duszy lub
ciała. Starajmy się pokonać tę błędną
logikę, ponieważ – jak pisał święty
Josemaría – sukces lub porażka
okazują się w życiu wewnętrznym.
Sukcesem jest przyjęcie ze spo‐
kojem Krzyża Chrystusa, polega
też na otwarciu szeroko ramion,
gdyż dla Jezusa – jak i dla nas –
Krzyż jest tronem, cudowną
miłością; jest szczytem zbawczej
skuteczności, by prowadzić dusze
do Boga, by prowadzić je zgodnie z
naszą świecką mentalnością:
dzięki naszej przyjaźni, naszej
pracy, naszemu słowu, naszej
doktrynie, dzięki modlitwie i
umartwieniu.[3]



Obserwując ucieczkę od Krzyża,
którą niestety widzimy w tylu
środowiskach, możemy zapytać
samych siebie, idąc za nauczaniem
Papieża: jaka jest moja droga
chrześcijańska, którą rozpocząłem
na chrzcie? Czy stoję w miejscu?
(…) Czy zatrzymuję się przed rze‐
czami, które mi się podobają:
światowość, próżność — tak wiele
jest tych rzeczy, czyż nie? — czy też
idę wciąż naprzód, konkretnie,
żyjąc według błogosławieństw i
spełniając uczynki miłosierdzia?
Ponieważ droga Jezusa jest pełna
pociech, chwały, a także krzyża, ale
zawsze z pokojem w duszy”.[4]

Wśród dzieł miłosierdzia, które
staramy się praktykować w
szczególny sposób teraz, w trakcie
Jubileuszu Miłosierdzia, jest jedno,
które dotyczy zarówno duszy jak i
ciała. Mam na myśli zajmowanie się
osobami chorymi i starszymi. Nie
polega ono jedynie na zaspokojeniu



potrzeb materialnych, lecz zawsze i
duchowych: na pomaganiu im
również, by w cierpieniu czy
samotności stale odkrywali okazję do
zjednoczenia się z Chrystusem na
Krzyżu.

Zajmowanie się chorymi było
nieustanną troską Jezusa tu na ziemi
– stanowiło znak Jego godności
mesjańskiej, jak twierdzi święty
Mateusz: On wziął na siebie nasze
słabości i nosił nasze choroby[5].
Ewangeliści powtarzali nam to
wielokrotnie. Czasami chodziło o
pojedynczą osobę, która prosiła o tę
łaskę dla siebie lub dla swego
bliskiego: setnik z Kafarnaum błaga
Go o łaskę dla swego chorego sługi;
grupa przyjaciół kładzie przed Nim
paralityka; Marta i Maria ponaglają
Go, by przyszedł do Betanii, by
przywrócić do zdrowia ich ciężko
chorego brata; Bartymeusz, wobec
Jezusa idącego drogą do Jerycha,
krzyczy w niebogłosy prosząc, by



zlitował się nad nim i uleczył jego
ślepotę … W innych momentach,
Jezus przejmuje inicjatywę, jak
wtedy, gdy wysiadł, ujrzał wielki
tłum. Zlitował się nad nimi i uzdrowił
ich chorych[6]; lub kiedy pewien
paralityk wchodził do sadzawki
Owczej zapytał go: Czy chcesz stać się
zdrowym[7]? lub też w sytuacji, gdy
Jezus przywrócił życie synowi
wdowy z Nain.[8]

Bardzo często tłum zabierał ze sobą
swych chorujących krewnych lub
przyjaciół tam, gdzie znajdował się
Mistrz. Święty Mateusz opowiada, że
Jezus przyszedł nad Jezioro
Galilejskie. Wszedł na górę i tam
siedział. I przyszły do Niego wielkie
tłumy, mając z sobą chromych,
ułomnych, niewidomych, niemych i
wielu innych, i położyli ich u nóg Jego,
a On ich uzdrowił. Tłumy zdumiewały
się widząc, że niemi mówią, ułomni są
zdrowi, chromi chodzą, niewidomi
widzą. I wielbiły Boga Izraela.[9]



Cuda Pana Jezusa nie miały na celu
wyłącznie wyleczenie z chorób ciała,
lecz napełnienie dusz łaską; widać to
w uleczeniu chorego od urodzenia.
Na pytanie uczniów, którzy – zgodnie
z mentalnością tamtych czasów –
myśleli, iż ślepota tego człowieka
była konsekwencją grzechu, Jezus
odpowiedział: Ani on nie zgrzeszył,
ani rodzice jego, ale [stało się tak],
aby się na nim objawiły sprawy Boże.
[10]

Księga Dziejów Apostolskich
nakreśla nam obraz działalności
pierwotnego Kościoła w różnych
czasach. Wiele znaków i cudów –
pisze święty Łukasz– działo się przez
ręce Apostołów wśród ludu (…)
Wynoszono też chorych na ulicę i
kładziono na łożach i noszach, aby
choć cień przechodzącego Piotra padł
na któregoś z nich[11].

Ból, choroba mogą przybliżać do
Boga, jeśli są przyjmowane w duchu



nadprzyrodzonym. Ale mogą też od
Niego oddalać, jeśli prowadzą do
buntu. Nasz Ojciec mocno doś‐
wiadczył – zarówno w życiu
osobistym, jak i w historii Dzieła –
skuteczności bólu fizycznego czy
moralnego zjednoczonego z Krzyżem
Pańskim. Z wdzięcznością Bogu oraz
niezliczonym osobom, które w ten
sposób odpowiadały [na cierpienie],
wspominał, że od początków
mogliśmy liczyć na modlitwę wielu
chorych, którzy ofiarowywali swe
cierpienia za Opus Dei.[12]
Również teraz praca apostolska
opiera się na hojnym fundamencie
osób chorych, które starają się
przekształcić swe cierpienie w
modlitwę za Kościół, za Papieża i za
dusze.

Musimy pomagać wszystkim chorym
poprzez troskę i wdzięczność:
poprzez miłość, dbanie o nich pod
względem materialnym i duchowym.
Prosimy Boga, by dał im zdrowie,



jeśli jest to dobre dla ich dusz – a jeśli
nie, by potrafili z radością przyjąć
chorobę, starość, czy jakikolwiek
rodzaj bólu – zawsze z
nadprzyrodzoną radością i
świadomością, że współpracuje się z
odkupieniem dokonanym przez
Chrystusa.

A więc na Krzyżu, wierność. Na
Krzyżu, z radością, bo Pan nie
mógłby przyjąć poświęcenia bez
radości: hilarem enim datorem
diligit Deus(2 Kor 9, 7), radosnego
dawcę miłuje Bóg. Na Krzyżu
bądźmy spokojni: ponieważ nie
boimy się ani życia, ani śmierci;
nie boimy się też Boga, Który jest
naszym Ojcem.[13] Jednocześnie,
będąc głęboko ludzkim, nasz
Założyciel powtarzał: ból fizyczny,
jeśli można usunąć, usuwa się. W
życiu jest wystarczająco dużo
cierpienia! A gdy nie da się go
usunąć, ofiaruje się je.[14]



Aby zrozumieć tę postawę, tak
bardzo chrześcijańską, konieczne jest
zbliżenie się do tej sytuacji ze
spojrzeniem Dobrego Pasterza: 
Jedynie poczynając od
uczuciowego utożsamienia
płynącego z miłości, możemy
docenić życie teologalne obecne w
pobożności ludów chrześcijańskich
(…) Myślę o mocnej wierze matek u
łóżka chorego dziecka, które
chwytają za różaniec, nawet jeśli
nie potrafią ułożyć zdań z Credo;
albo o takim ładunku nadziei
pokładanej w świecy zapalonej w
ubogim mieszkaniu, by prosić o
pomoc Maryję, albo o spojrzeniach
z głęboką miłością na
ukrzyżowanego Chrystusa.[15]

Gdy jesteśmy chorzy, czy cierpimy w
jakikolwiek inny sposób, warto
zawiadomić o tym naszych bliskich,
pójść do lekarza i zaakceptować jego
wskazania, by jak najszybciej
zastosować właściwe środki. W ten



sposób unika się psychozy chorego.
Ileż razy słyszałem, jak święty
Josemaría mówił, że podobnie jak nie
ma świętych na tej ziemi, tak samo
nie ma nikogo, kto zawsze byłby
zdrowy! Wszyscy możemy
zachorować, nawet ciężko; i sam ten
fakt powinien stanowić dla nas
zachętę, by z zaufaniem oddać się
Panu oraz tym, którzy mogą nam
pomóc.

Córki i synowie moi, przyjmijmy z
wdzięcznością następujące zalecenia
naszego świętego Założyciela,
ponieważczynić dzieła Boże - to nie
zręczna gra słów, lecz zaproszenie
do całkowitego oddania się z
Miłości. Trzeba umrzeć dla siebie
samego, żeby narodzić się do
nowego życia. Bo w ten sposób był
posłuszny Jezus, aż do śmierci
krzyżowej, mortem autem crucis.
Propter quod et Deus exaltavit
illum (Flp 2, 8-9). I dlatego Bóg Go
wywyższył. Jeżeli będziemy



posłuszni woli Bożej, Krzyż
również będzie Zmartwychwsta‐
niem, wywyższeniem. Spełni się w
nas, krok po kroku, życie
Chrystusa: można będzie po‐
wiedzieć o nas, że żyliśmy,
starając się być dobrymi dziećmi
Boga, że przeszliśmy, dobrze
czyniąc, pomimo naszej słabości i
naszych osobistych błędów, choćby
były bardzo liczne.[16]

Nie przestawajmy również patrzeć
na ukochanego błogosławionego
Alvaro, który potrafił z radością
kochać zdrowie oraz chorobę.
Wspominając go 15 września, w
rocznicę jego mianowania na
następcę świętego Josemaríi, prośmy
go, by nas wszystkich wspomagał.

Wiem, że na pewno modliliście się za
ofiary trzęsienia ziemi we Włoszech
oraz za ofiary innych katastrof na
całym świecie: wzmagajmy w sobie
ducha braterstwa z całą ludzkością.



Za kilka dni w sanktuarium
maryjnym w Torreciudad udzielę
święceń kapłańskich 6 diakonom,
Przyłączonym Prałatury. Proście za
nich oraz za kapłanów z całego
świata, za Papieża i biskupów, aby
Duch Święty napełnił nas wszystkich
Swymi darami i uświęcał nas. Tego
samego dnia, połączymy się z
radością Kościoła z powodu
kanonizacji błogosławionej Matki
Teresy z Kalkuty, która tak bardzo
doceniała Dzieło.

Z wielką miłością błogosławi Was

Torreciudad, 1 września 2016.

[1]. J 12, 32.

[2]. Benedykt XVI, Homilia, 14 IX
2008.



[3]. Święty Josemaria, List 31 V 1954,
nr 30.

[4]. Papież Franciszek, Homilia w
Domu Świętej Marty, 3 V 2016.

[5]. Mt 8, 17; por. Iz 53, 4.

[6]. Mt 14, 14.

[7]. J 5, 6.

[8]. Por. Łk 7, 11-15.

[9]. Mt 15, 29-31.

[10]. J 9, 3.

[11]. Dz 5, 12-15.

[12]. Święty Josemaria, zapiski ze
spotkania rodzinnego bez daty (AGP
P01, XII 1981, str. 9).

[13]. Święty Josemaria, List 31 V
1954, nr 30.

[14]. Święty Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 1 I 1969.



[15]. Papież Franciszek, Adhort.
Apost. Evangelii gaudium, 24 XI 2013,
nr 125.

[16]. Święty Josemaria, To Chrystus
przechodzi, nr 21.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-wrzesien-2016/
(15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-wrzesien-2016/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-wrzesien-2016/

	List Prałata (wrzesień 2016)

